Hermawansyah, M.Pd.|

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd
Dewi Hidayatun Nihayah

Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.
Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.



STRATEGI BELAJAR
MENGAJAR
PENDIDIKAN AGAMA
ISLAM

Hermawansyah, M.Pd.I
Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd
Dewi Hidayatun Nihayah
Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. 1.

Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

Yayasan Pendidikan Hidayatun Nihayah



STRATEGI BELAJAR MENGAJAR PENDIDIKAN
AGAMA ISLAM

Penulis:

Hermawansyah, M.Pd.I

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd
Dewi Hidayatun Nihayah

Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.
Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

ISBN:
9786349634670

Editor:
Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

Cover:
Maftuhul Ilma Wiratama

Penerbit:

Yayasan Pendidikan Hidayatun Nihayah

(Penerbit HN Publishing)

Redaksi:

Office I

J1l. Sunan Kudus III No.3, Latsari, Kec. Tuban, Kabupaten Tuban,
Jawa Timur 62314

Office II

Perumahan Menilo Garden, Tuban, Jawa Timur, 62372

Email: hn.publishing24@gmail.com

Cetakan Pertama
Oktober, 2025

Ukuran:
15.5%x23 cm

Hak pengarang dan penerbit dilindungi Undang-undang No. 28
Tahun 2014. Dilarang memproduksi Sebagian atau seluruhnya
dalam bentuk apapun tanpa izin tertulis dari penerbit.

ii



KATA PENGANTAR

Puji syukur ke hadirat Allah Swt. atas segala limpahan rahmat,
taufik, dan hidayah-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan
buku yang berjudul “Strategi Belajar Mengajar Pendidikan Agama
Islam”. Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada
junjungan Nabi Muhammad Saw., keluarga, sahabat, dan seluruh
umatnya yang istiqgamah menegakkan nilai-nilai Islam di berbagai
bidang kehidupan, khususnya dalam dunia pendidikan.

Buku ini hadir sebagai salah satu upaya untuk memberikan
pemahaman mendalam tentang strategi pembelajaran Pendidikan
Agama Islam (PAI) yang relevan dengan perkembangan zaman.
Pendidikan agama tidak sekadar proses transfer ilmu, tetapi juga
merupakan pembentukan karakter, akhlak mulia, serta penguatan
iman dan takwa pada peserta didik. Oleh karena itu, diperlukan
strategi belajar mengajar yang tepat agar tujuan pendidikan Islam
dapat tercapai secara optimal.

Isi buku ini disusun secara sistematis, mulai dari landasan
filosofis, teori-teori pembelajaran, pendekatan, metode, hingga
aplikasi praktis strategi pengajaran dalam PAI. Penulis berusaha
mengintegrasikan antara konsep teoritis dengan praktik di
lapangan, sehingga buku ini diharapkan dapat menjadi referensi
yang bermanfaat bagi mahasiswa, guru, dosen, praktisi
pendidikan, serta siapa saja yang memiliki kepedulian terhadap
pengembangan pembelajaran PAIL

Akhir kata, penulis menyampaikan terima kasih yang sebesar-
besarnya kepada semua pihak yang telah memberikan dukungan,
baik berupa saran, masukan, maupun motivasi dalam penyusunan
buku ini. Penulis menyadari bahwa buku ini masih jauh dari
sempurna, sehingga kritik dan saran yang membangun sangat
diharapkan demi penyempurnaan pada edisi-edisi berikutnya.
Semoga buku ini dapat memberikan manfaat nyata dalam
memperkaya khazanah keilmuan dan meningkatkan kualitas
pembelajaran Pendidikan Agama Islam.

Salam,
Penulis

iii



DAFTAR ISI
Sampul
Sampul Dalam
Kata Pengantar
Daftar Isi

BAB 1 PENGERTIAN STRATEGI PEMBELAJARAN
DAN URGENSINYA DALAM PENDIDIKAN ISLAM
A. Definisi strategi pembelajaran dalam
konteks Pendidikan
B. Perbedaan strategi, metode, dan teknik
pembelajaran

C. Peran penting strategi pembelajaran dalam
Pendidikan Agama Islam

D. Tujuan penggunaan strategi dalam PAI

E. Implikasi strategi pembelajaran terhadap

capaian karakter Islami

BAB 2 LANDASAN FILOSOFIS, PSIKOLOGIS, DAN
PEDAGOGIS
A. Landasan filosofis pendidikan Islam dalam
merancang strategi pembelajaran

B. Teori-teori psikologi belajar yang relevan
dalam PAI

C. Prinsip pedagogis dalam strategi
pembelajaran PAI

D. Integrasi nilai-nilai spiritual dalam dasar
teori pembelajaran

E. Arah pengembangan strategi berdasarkan
pendekatan holistic

BAB 3 PERENCANAAN STRATEGIS

PEMBELAJARAN PAI YANG EFEKTIF
A. Langkah-langkah perencanaan strategi
pembelajaran
B. Analisis kebutuhan dan karakteristik
peserta didik dalam PAI

C. Merumuskan tujuan pembelajaran
berdasarkan nilai nilai Islam

D. Pemilihan metode dan media yang sesuai

E. Penjadwalan dan manajemen waktu dalam

pelaksanaan strategi

iv

ii
iii
iv

10

14

18

24

24

29

33

38

43

49

49

55

56

58
61



BAB

4 MODEL DAN PENDEKATAN

PEMBELAJARAN PAI INOVATIF

A.
B.

o

o

Model pembelajaran kontekstual dalam
PAI

Pendekatan  tematik-integratif  dalam
pendidikan agama

Model pembelajaran berbasis masalah
(problem-based learning)

Strategi berbasis proyek dalam
pembelajaran akhlak

Kolaborasi model konvensional dan
modern dalam strategi PAI

BAB 5 STRATEGI MENGINTERNALISASIKAN
NILAI NILAI ISLAM DALAM PEMBELAJARAN

A.

B.

C.

Konsep internalisasi nilai dalam
pendidikan Islam

Tahapan proses internalisasi nilai:
knowing, feeling, acting

Strategi pembelajaran untuk
menanamkan nilai tauhid, akhlak, dan
ibadah

Peran keteladanan guru dalam
menginternalisasi nilai

Studi kasus penerapan internalisasi nilai
di kelas

BAB 6 PEMANFAATAN MEDIA DAN TEKNOLOGI
DALAM STRATEGI PEMBELAJARAN PAI

A.
B
C.
D
E.

BAB

Ragam media pembelajaran yang dapat
digunakan dalam PAI

. Integrasi teknologi digital: video, animasi,

aplikasi PAI
Platform pembelajaran daring dalam
mendukung PAI

. Kelebihan dan tantangan media berbasis

teknologi dalam konteks keislaman
Etika penggunaan teknologi dalam
pembelajaran agama

7 STRATEGI PEMBELAJARAN

KOLABORATIF DAN REFLEKTIF DALAM PAI

64

64

65

67

69

72

75

75

77

80

83

85

88

88

90

92

94

96

75



o o w >

&=

Konsep Pembelajaran Kolaboratif dalam
Pendidikan Islam

Teknik Diskusi Kelompok dan
Pembelajaran Berbasis Tim

Strategi Refleksi Nilai-Nilai Keislaman
Setelah Pembelajaran

Peran Guru dalam Membangun
Komunitas Belajar Islami

Contoh Penerapan Strategi Kolaboratif dan
Reflektif dalam Mata Pelajaran PAI

BAB 8 STRATEGI PENGAJARAN PAI BERBASIS
PROYEK DAN PENGALAMAN NYATA

A.

B.

C.

Konsep Pembelajaran Berbasis Proyek
(Project-Based Learning)

Merancang Proyek yang Bernuansa Islami
(misal: zakat, dakwah, filantropi)
Pembelajaran  Berbasis = Pengalaman:
Kunjungan ke Lembaga Islam, Praktik
Ibadah

Strategi Menumbuhkan Keterampilan
Hidup Islami (Life Skills)

Keterkaitan Strategi Ini dengan
Pembentukan Karakter

BAB 9 EVALUASI STRATEGI PEMBELAJARAN
PAI: PRINSIP DAN TEKNIK

A.
B.
C.

D.
E

Prinsip evaluasi pembelajaran yang sesuai
dengan nilai Islam

Teknik evaluasi formatif dan sumatif
dalam PAI

Penilaian afektif, kognitif, dan
psikomotorik

Instrumen penilaian autentik: portofolio,
jurnal reflektif, observasi

. Analisis efektivitas strategi pembelajaran

berdasarkan hasil evaluasi

BAB 10 INOVASI STRATEGI PEMBELAJARAN PAI
DI ERA DIGITAL

A.

Tantangan dan peluang pembelajaran PAI
dalam era digital

vi

75

78

82

86

88

91

91

104

118

121

123

126

126

127

129

131

133

135

135



B. Inovasi pembelajaran berbasis teknologi
dan aplikasi islami

C. Strategi pembelajaran PAI melalui media
sosial dan YouTube edukatif

D. PAI dalam ekosistem e-learning dan hybrid
learning

E. Peran guru kreatif sebagai inovator

strategi PAI modern

DAFTAR PUSTAKA
PROFIL PENULIS

vii

135

137

138

139

141
156



Hermawansyah, M.Pd.I

BAB 1

PENGERTIAN STRATEGI
PEMBELAJARAN DAN URGENSINYA
DALAM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM

A. Definisi strategi pembelajaran dalam konteks Pendidikan

Strategi pembelajaran merupakan fondasi yang menopang
seluruh proses pendidikan. Ia tidak semata hadir sebagai
serangkaian metode atau teknik mengajar, melainkan merupakan
kerangka konseptual yang menyatukan tujuan pendidikan,
karakteristik peserta didik, materi pelajaran, serta peran pendidik
dalam sebuah kesatuan dinamis yang bertujuan menciptakan
proses belajar yang bermakna. Dalam dunia pendidikan yang terus
mengalami perubahan akibat kemajuan teknologi, globalisasi,
serta dinamika sosial-budaya, konsep strategi pembelajaran tidak
lagi dapat dipahami secara statis. Ia berkembang menjadi entitas
yang adaptif, reflektif, dan kontekstual, menjembatani antara
tuntutan kurikulum dan kebutuhan riil peserta didik.

Secara etimologis, kata "strategi" berasal dari bahasa Yunani
“strategos”, yang berarti seni atau ilmu merancang operasi militer.
Dalam konteks pendidikan, istilah ini mengalami perluasan makna
menjadi suatu cara atau pendekatan yang dirancang secara
sistematis untuk mencapai tujuan pembelajaran. Adapun
"pembelajaran" merupakan proses interaktif yang melibatkan
guru, siswa, dan lingkungan dalam upaya membentuk
pemahaman, sikap, dan keterampilan tertentu. Maka, strategi

1



Hermawansyah, M.Pd.I

pembelajaran adalah pendekatan komprehensif yang dirancang
untuk mengarahkan seluruh aktivitas belajar-mengajar secara
efektif dan efisien, sehingga tujuan pendidikan dapat tercapai
secara optimal (Arends: 2021).

Penting untuk dipahami bahwa strategi pembelajaran bukan
hanya metode atau teknik pengajaran semata. la merupakan
gabungan dari berbagai pendekatan, teknik, prosedur, dan media
yang digunakan oleh pendidik dalam proses belajar-mengajar yang
bertumpu pada kebutuhan peserta didik, karakteristik materi,
serta konteks lingkungan belajar. Sebuah strategi pembelajaran
yang efektif memperhitungkan aspek Lkognitif, afektif, dan
psikomotorik dari pembelajar, serta mempertimbangkan
keberagaman latar belakang dan gaya belajar masing-masing
individu (Slavin: 2022).

Dalam paradigma konstruktivisme yang menjadi salah satu
pendekatan dominan dalam pendidikan modern, strategi
pembelajaran dipandang sebagai upaya untuk menciptakan
lingkungan yang mendukung terbentuknya makna oleh peserta
didik melalui interaksi sosial, eksplorasi pengalaman, serta refleksi
diri. Guru dalam hal ini tidak lagi berperan sebagai satu-satunya
sumber pengetahuan, melainkan sebagai fasilitator, mediator, dan
pengarah  proses belajar. Strategi pembelajaran yang
dikembangkan dalam pendekatan ini biasanya melibatkan
aktivitas kolaboratif, pemecahan masalah, diskusi kelompok, dan
proyek berbasis masalah, yang kesemuanya menempatkan peserta
didik sebagai subjek aktif dalam proses belajar (Dooly: 2023).

Di sisi lain, dalam pendekatan behavioristik yang lebih
tradisional, strategi pembelajaran cenderung menekankan pada
penguatan (reinforcement), stimulus-respons, serta pengulangan
materi. Strategi semacam ini tetap memiliki relevansi dalam
konteks tertentu, misalnya ketika pembelajaran difokuskan pada
hafalan atau penguasaan keterampilan dasar yang bersifat rutin.
Namun, tantangan pendidikan abad ke-21 menuntut adanya
integrasi pendekatan-pendekatan tersebut ke dalam sebuah
strategi pembelajaran yang fleksibel, multimodal, dan adaptif
terhadap konteks (Joyce & Weil: 2021).

Strategi pembelajaran juga tidak dapat dilepaskan dari aspek
perencanaan instruksional. Pendidik perlu memahami tujuan
pembelajaran, karakteristik siswa, serta indikator keberhasilan

2



Hermawansyah, M.Pd.I

yang ingin dicapai sebelum merancang strategi yang akan
digunakan. Proses ini tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga
filosofis dan ideologis. Artinya, pilihan strategi mengandung nilai-
nilai yang ingin ditanamkan kepada peserta didik, baik secara
eksplisit maupun implisit. Oleh sebab itu, strategi pembelajaran
tidak bisa dianggap netral. Ia merupakan alat ideologis yang
membawa serta visi pendidikan tertentu, baik yang bersifat
emansipatoris, konservatif, maupun transformatif (Freire: 2022).

Dalam perkembangan terbaru, strategi pembelajaran banyak
dikaitkan dengan pendekatan berbasis teknologi informasi dan
komunikasi (TIK). Era digital telah mengubah lanskap pendidikan
secara signifikan. Hadirnya pembelajaran daring, hybrid, serta
pemanfaatan platform pembelajaran digital menuntut adanya
strategi baru yang mengakomodasi fleksibilitas ruang dan waktu,
serta memberikan keleluasaan bagi peserta didik untuk belajar
secara mandiri dan personal. Dalam konteks ini, strategi
pembelajaran dituntut untuk tidak hanya mengandalkan tatap
muka konvensional, tetapi juga mampu mengintegrasikan media
digital, video interaktif, gamifikasi, dan platform berbasis
kecerdasan buatan (Al) yang kini kian berkembang pesat (Means et
al.: 2023).

Strategi pembelajaran digital yang efektif tidak cukup hanya
mengandalkan media, melainkan juga menuntut perubahan
paradigma dalam merancang pengalaman belajar. Prinsip desain
instruksional seperti yang dikembangkan dalam kerangka ADDIE
(Analysis, Design, Development, Implementation, and Evaluation)
menjadi sangat relevan dalam era ini. Strategi pembelajaran digital
juga menekankan pentingnya literasi digital, baik bagi pendidik
maupun peserta didik, agar penggunaan teknologi dapat benar-
benar mendukung pencapaian tujuan belajar dan tidak sekadar
menjadi hiasan (Salmon: 2021).

Lebih jauh, strategi pembelajaran juga terkait erat dengan
aspek evaluasi. Tanpa evaluasi yang tepat, strategi pembelajaran
tidak dapat dinilai efektivitasnya. Evaluasi di sini bukan hanya
berkaitan dengan hasil belajar dalam bentuk angka atau skor,
melainkan juga mencakup proses belajar itu sendiri. Penilaian
formatif, penilaian berbasis proyek, serta asesmen autentik
merupakan bentuk-bentuk evaluasi yang sesuai dengan strategi



Hermawansyah, M.Pd.I

pembelajaran yang menekankan pada proses dan kebermaknaan
belajar (Brown & Green: 2023).

Dalam konteks kebijakan pendidikan nasional di berbagai
negara, strategi pembelajaran juga menjadi salah satu indikator
utama dalam upaya peningkatan kualitas pendidikan. Di
Indonesia misalnya, Kurikulum Merdeka yang diperkenalkan oleh
Kementerian Pendidikan menekankan pentingnya strategi
pembelajaran yang berdiferensiasi, kontekstual, dan berpusat
pada peserta didik. Strategi ini mendorong guru untuk lebih kreatif
dalam merancang pengalaman belajar yang adaptif terhadap
potensi dan  kebutuhan masing-masing peserta didik
(Kemendikbudristek: 2023).

Pendekatan ini sejalan dengan hasil-hasil penelitian terbaru
yang menunjukkan bahwa keberhasilan pembelajaran sangat
ditentukan oleh sejauh mana strategi pembelajaran mampu
menciptakan keterlibatan (engagement) peserta didik. Keterlibatan
ini tidak hanya bersifat kognitif, tetapi juga emosional dan sosial.
Strategi pembelajaran yang membangun rasa memiliki, rasa
percaya diri, serta hubungan positif antara guru dan siswa terbukti
meningkatkan motivasi belajar dan hasil akademik secara
signifikan (Fredricks et al.: 2022).

Strategi  pembelajaran juga perlu memperhatikan
keberagaman budaya, latar belakang sosial-ekonomi, serta kondisi
psikologis peserta didik. Dalam masyarakat yang majemulk,
strategi pembelajaran yang inklusif sangat dibutuhkan untuk
menjamin bahwa setiap anak memperoleh kesempatan belajar
yang setara dan bermakna. Prinsip universal design for learning
(UDL) menjadi salah satu pendekatan strategis dalam menciptakan
lingkungan belajar yang ramah terhadap semua peserta didik,
termasuk mereka yang memiliki kebutuhan khusus (Meyer et al.:
2021).

Sebagai sebuah konsep dinamis, strategi pembelajaran harus
terus  ditinjau, diperbaharui, dan disesuaikan dengan
perkembangan ilmu pengetahuan dan kebutuhan masyarakat.
Pendidik tidak lagi dapat hanya mengandalkan strategi yang
bersifat baku atau turun-temurun, melainkan harus memiliki
kompetensi reflektif dan kemampuan untuk melakukan
improvisasi di lapangan. Di sinilah pentingnya pengembangan
profesional berkelanjutan (continuous professional development)

4



Hermawansyah, M.Pd.I

bagi para pendidik, agar mereka mampu merancang dan
melaksanakan strategi pembelajaran yang inovatif dan relevan
(Avalos: 2023).

Dalam kerangka teori belajar sosial yang dikemukakan oleh
Bandura, strategi pembelajaran juga mencakup dimensi modeling,
vicarious learning, serta penguatan sosial. Guru sebagai model
berperilaku memiliki pengaruh besar terhadap pembentukan sikap
dan nilai-nilai peserta didik. Oleh karena itu, strategi pembelajaran
yang berorientasi pada keteladanan, kolaborasi, serta
pembelajaran berbasis komunitas menjadi semakin penting dalam
membentuk karakter peserta didik secara holistik (Bandura: 2024).

Kesimpulannya, definisi strategi pembelajaran dalam
konteks pendidikan tidak dapat dipisahkan dari berbagai dimensi
yang saling terkait: tujuan pendidikan, peran guru, karakteristik
peserta didik, konteks sosial-budaya, kemajuan teknologi, serta
dinamika kebijakan pendidikan. Strategi pembelajaran adalah
refleksi dari pemahaman mendalam tentang bagaimana manusia
belajar, tumbuh, dan berkembang dalam suatu sistem pendidikan
yang kompleks. Dalam dunia yang terus berubah, strategi
pembelajaran dituntut untuk terus berinovasi, membuka ruang-
ruang baru untuk kreativitas, serta menjadi jembatan antara
potensi peserta didik dan tuntutan zaman.

Dalam perspektif yang lebih luas, strategi pembelajaran
bukan hanya soal teknik atau pendekatan teknis dalam mengajar,
tetapi merupakan cerminan dari bagaimana masyarakat
memahami tujuan pendidikan itu sendiri. Apakah pendidikan
sekadar menjadi alat untuk mentransfer pengetahuan, ataukah ia
menjadi ruang emansipasi dan transformasi sosial. Strategi
pembelajaran akan selalu berada di tengah-tengah perdebatan ini,
dan di situlah letak kekuatan sekaligus tantangan terbesar dari
dunia pendidikan.

B. Perbedaan strategi, metode, dan teknik pembelajaran

Di dalam ruang yang penuh semangat mencerdaskan
kehidupan bangsa, pembelajaran bukan lagi hanya tentang
penyampaian informasi, tetapi menjadi proses dinamis yang
menuntut kejelasan struktur dan pendekatan. Tiga istilah yang
kerap hadir dalam perbincangan dunia pendidikan—strategi,

5



Hermawansyah, M.Pd.I

metode, dan teknik pembelajaran—sering kali digunakan secara
bergantian seolah-olah mereka dapat saling menggantikan.
Padahal, ketiganya memiliki peran, dimensi, dan tujuan masing-
masing yang justru saling melengkapi dalam membentuk suatu
sistem pembelajaran yang efektif dan efisien.

Strategi pembelajaran merupakan konsep yang paling makro
di antara ketiganya. la mengacu pada rencana umum yang disusun
oleh pendidik untuk mencapai tujuan pembelajaran dalam jangka
waktu tertentu. Strategi ini mencakup pemilihan pendekatan,
perencanaan interaksi, penyesuaian terhadap karakteristik
peserta didik, dan upaya pengelolaan kelas secara keseluruhan.
Strategi bersifat konseptual dan mengedepankan logika jangka
panjang, dengan mempertimbangkan visi pedagogis serta konteks
sosial-budaya siswa. Dalam pengertian ini, strategi pembelajaran
bersifat menyeluruh, holistik, dan menjadi peta jalan bagi setiap
keputusan instruksional yang diambil oleh seorang guru (Slavin:
2022).

Sementara itu, metode pembelajaran adalah pendekatan
operasional dari strategi yang telah ditentukan. Jika strategi
menjawab pertanyaan "apa dan mengapa", maka metode
menjawab pertanyaan "bagaimana'. Metode mengacu pada cara
spesifik yang dipilih guru dalam menyampaikan materi
pembelajaran agar sesuai dengan strategi yang telah ditetapkan.
Metode memiliki bentuk dan karakteristik yang lebih konkret,
seperti metode ceramah, diskusi, demonstrasi, simulasi, dan studi
kasus. Setiap metode memiliki kekuatan dan keterbatasannya
sendiri, sehingga pemilihannya harus mempertimbangkan sifat
materi, tujuan pembelajaran, dan gaya belajar peserta didik (Joyce
& Weil: 2021).

Lebih rinci dari metode adalah teknik pembelajaran. Teknik
merupakan prosedur atau langkah teknis dalam pelaksanaan
suatu metode. Ia adalah level paling mikro dari sistem
pembelajaran, dan biasanya dilakukan secara spontan, fleksibel,
dan kontekstual oleh guru di dalam kelas. Misalnya, ketika guru
menggunakan metode diskusi kelompok, ia bisa menerapkan
berbagai teknik seperti pembagian kelompok secara acak,
pengaturan posisi duduk dalam lingkaran, penggunaan timer
untuk setiap sesi, atau pemberian pertanyaan pancingan untuk
merangsang diskusi. Teknik lebih bersifat praktik dan teknis

6



Hermawansyah, M.Pd.I

dibandingkan strategi dan metode, dan sering kali muncul dari
intuisi serta pengalaman langsung di lapangan (Brown & Green:
2023).

Dengan pemahaman hirarkis ini, maka jelas bahwa strategi,
metode, dan teknik pembelajaran adalah tiga entitas yang saling
berjejaring. Strategi menetapkan kerangka berpikir jangka
panjang, metode mengoperasionalkan strategi tersebut dalam
bentuk pendekatan yang lebih spesifik, sedangkan teknik menjadi
alat yang membantu dalam pelaksanaan metode secara praktis di
kelas. Perbedaan ketiganya terletak pada tingkat generalisasi,
ruang lingkup, dan intensitas keterlibatan guru dalam
pengambilan keputusan instruksional.

Namun, dalam praktiknya di lapangan pendidikan, ketiga
istilah ini kerap disalahpahami. Banyak guru yang menganggap
metode sebagai strategi, atau teknik sebagai metode, padahal
kerancuan ini dapat berdampak pada kesalahan dalam
perencanaan pembelajaran. Guru yang tidak menyadari perbedaan
konsep ini cenderung bekerja secara instingtif tanpa arah
pedagogis yang jelas. Padahal, efektivitas pembelajaran sangat
ditentukan oleh keselarasan antara strategi, metode, dan teknik
yang dipilih sesuai dengan karakteristik kelas yang dihadapi
(Arends: 2021).

Misalnya, dalam pembelajaran Bahasa Indonesia di kelas
SMA, guru yang mengusung strategi konstruktivistik akan
merancang kegiatan yang melibatkan partisipasi aktif siswa dalam
membangun pengetahuan. Strategi ini akan mengarah pada
pemilihan metode diskusi kelompok atau problem-based learning,
yang kemudian dijabarkan lagi ke dalam teknik seperti
brainstorming, debat terbuka, atau simulasi pidato. Setiap level
memiliki tujuan dan karakteristik sendiri, namun saling
mendukung satu sama lain untuk menciptakan proses
pembelajaran yang komprehensif dan berpusat pada siswa.

Dalam konteks kurikulum modern seperti Kurikulum
Merdeka di Indonesia, pemahaman terhadap perbedaan antara
strategi, metode, dan teknik menjadi semakin penting. Kurikulum
ini menekankan pada pembelajaran berdiferensiasi yang menuntut
guru untuk mengenali kebutuhan belajar masing-masing siswa
dan merancang pembelajaran yang sesuai. Maka, guru tidak bisa
hanya mengandalkan satu metode atau teknik tertentu secara

7



Hermawansyah, M.Pd.I

rutin, tetapi harus mampu merancang strategi pembelajaran yang
fleksibel, adaptif, dan kontekstual. Hal ini memerlukan
pemahaman menyeluruh atas konsep-konsep pedagogis, serta
kemampuan reflektif untuk mengevaluasi efektivitas pembelajaran
yang telah dilaksanakan (Kemendikbudristek: 2023).

Dalam ranah akademik internasional, perbedaan ketiga
konsep ini juga dijelaskan secara eksplisit. Menurut teori desain
pembelajaran oleh Dick & Carey, strategi adalah struktur makro
yang mengarahkan semua proses pembelajaran, metode adalah
pilihan yang operasional dari struktur tersebut, sedangkan teknik
adalah instrumen teknis di dalam pelaksanaan metode. Ketiganya
membentuk satu kesatuan sistem yang disebut instructional
system design (Dick & Carey: 2020).

Sementara itu, pandangan konstruktivistik seperti yang
dijabarkan oleh Dooly menekankan bahwa strategi pembelajaran
harus berakar pada pengalaman autentik siswa, di mana metode
seperti inquiry-based learning dan cooperative learning menjadi
cara untuk menumbuhkan partisipasi aktif, dan teknik-teknik
seperti tanya jawab terbuka atau simulasi langsung menjadi alat
untuk menjangkau makna pembelajaran (Dooly: 2023).

Dengan demikian, pemilihan strategi, metode, dan teknik
tidak bisa dilakukan secara acak atau karena kebiasaan belaka. Ia
memerlukan pemahaman mendalam tentang tujuan pembelajaran,
konteks sosial dan budaya, kebutuhan siswa, serta kondisi riil
ruang kelas. Guru harus mampu menjadi perancang pembelajaran
(instructional designer) yang cermat, tidak hanya menjadi pengajar
(instructor) yang mekanistik. [a harus mampu membaca dinamika
kelas dan menjawab kebutuhan belajar yang terus berkembang
melalui perencanaan yang reflektif dan responsif (Salmon: 2021).

Selain itu, perbedaan ketiganya juga dapat dilihat dari aspek
evaluatif. Strategi pembelajaran biasanya dievaluasi dari
keberhasilannya dalam jangka panjang, misalnya dengan menilai
perkembangan karakter, sikap kritis, atau keterlibatan belajar
siswa dalam kurun waktu tertentu. Metode pembelajaran
dievaluasi dari kecocokannya dengan jenis materi dan respon
siswa terhadap cara penyampaian, sedangkan teknik
pembelajaran dinilai berdasarkan efektivitas pelaksanaannya
secara langsung di kelas, seperti ketepatan waktu, keberhasilan



Hermawansyah, M.Pd.I

menarik perhatian, atau kemampuan memfasilitasi diskusi
(Fredricks et al.: 2022).

Dalam konteks pendidikan abad ke-21 yang menekankan
pada keterampilan berpikir kritis, kolaborasi, kreativitas, dan
komunikasi, strategi pembelajaran yang dipilih harus mengarah
pada pengembangan soft skills dan literasi digital. Strategi seperti
blended learning atau flipped classroom kini banyak diterapkan di
berbagai institusi pendidikan. Metode yang digunakan dalam
strategi ini bisa berupa presentasi interaktif, diskusi daring, atau
peer assessment, yang kemudian didukung oleh teknik seperti
penggunaan platform pembelajaran, forum diskusi, serta asesmen
formatif digital. Ketepatan dalam memilih dan memadukan ketiga
elemen ini menjadi kunci keberhasilan pembelajaran digital (Means
et al.: 2023).

Penting pula untuk mencermati bahwa strategi bersifat
adaptif dan kontekstual. Seorang guru di wilayah urban dengan
fasilitas lengkap mungkin dapat menerapkan strategi berbasis
teknologi, sementara guru di daerah dengan keterbatasan akses
mungkin lebih mengandalkan strategi berbasis proyek lokal atau
pendekatan berbasis komunitas. Demikian pula, metode dan
teknik yang dipilih pun harus sesuai dengan latar belakang dan
kesiapan siswa. Pendidikan yang humanis menghendaki guru
untuk selalu memanusiakan proses belajar, dan ini hanya dapat
dicapai dengan pemilihan strategi, metode, dan teknik yang peka
terhadap realitas sosial dan personal peserta didik (Freire: 2022).

Sebagai penutup dari perenungan panjang ini, perbedaan
antara strategi, metode, dan teknik pembelajaran bukanlah
sekadar soal istilah atau teori pedagogis, melainkan menyangkut
paradigma berpikir dalam merancang pendidikan. Ketiganya
adalah simpul-simpul penting dalam jaringan pembelajaran yang
kompleks. Strategi adalah kerangka besar yang menyatukan visi
dan tujuan pembelajaran, metode adalah jembatan yang
menghubungkan teori dengan praktik, sedangkan teknik adalah
gerak-gerik kecil yang menghidupkan suasana kelas. Ketiganya
harus berjalan selaras, saling menguatkan, dan terus dievaluasi
agar pendidikan benar-benar menjadi alat pembebasan dan
pencerahan bagi setiap insan yang terlibat di dalamnya.



Hermawansyah, M.Pd.I

C. Peran penting strategi pembelajaran dalam Pendidikan
Agama Islam

Pendidikan Agama Islam (PAI) dalam konteks pendidikan
formal di Indonesia bukanlah sekadar upaya untuk
memperkenalkan peserta didik kepada aspek ritual dan dogmatis
dari agama Islam. Ia merupakan upaya terencana dan sistematis
untuk membentuk karakter, akhlak, serta spiritualitas peserta
didik dalam bingkai ajaran Islam yang rahmatan lil alamin. Dalam
kerangka inilah, peran strategi pembelajaran menjadi sangat
krusial, sebab PAI tidak cukup hanya disampaikan secara verbal,
tetapi harus ditransformasikan melalui pengalaman belajar yang
menyentuh dimensi afektif dan psikomotorik peserta didik. Strategi
pembelajaran menjadi instrumen utama dalam menjembatani
nilai-nilai Islam yang abstrak ke dalam kehidupan nyata peserta
didik secara kontekstual, aplikatif, dan membumi.

Secara umum, strategi pembelajaran dalam PAI dipahami
sebagai rencana menyeluruh dan sistematis yang dirancang guru
untuk mencapai tujuan pendidikan agama secara efektif. Tujuan
ini mencakup aspek kognitif (pengetahuan tentang Islam), afektif
(sikap dan nilai-nilai Islami), serta psikomotorik (perilaku Islami
dalam kehidupan sehari-hari). Maka, strategi pembelajaran dalam
konteks PAI tidak boleh dipahami secara sempit sebagai teknik
mengajar, tetapi sebagai kerangka besar yang mencakup
pendekatan, metode, teknik, serta pemilihan media dan evaluasi
pembelajaran yang saling bersinergi. Menurut Muhaimin, strategi
dalam PAI harus mempertimbangkan karakteristik peserta didik,
konteks sosial budaya, serta dinamika zaman yang terus berubah
(Muhaimin: 2020).

Kehadiran strategi pembelajaran yang efektif menjadi sangat
penting mengingat tantangan yang dihadapi oleh PAI saat ini
tidaklah ringan. Peserta didik hidup di tengah arus informasi yang
begitu deras, budaya populer yang cenderung sekuler, serta
pengaruh media sosial yang tidak jarang menampilkan nilai-nilai
yang bertentangan dengan ajaran Islam. Dalam konteks ini, guru
PAI harus mampu merancang strategi pembelajaran yang tidak
hanya mengajarkan hafalan ayat atau definisi figih, tetapi mampu
menyentuh dimensi batin peserta didik, membangkitkan
kesadaran spiritual, serta mengarahkan mereka kepada perilaku

10



Hermawansyah, M.Pd.I

yang mencerminkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari.
Pembelajaran agama harus dibebaskan dari kesan membosankan
dan formalistik, dan justru menjadi ruang yang hangat, reflektif,
serta penuh makna.

Salah satu bentuk strategi pembelajaran yang sangat relevan
dalam konteks PAI adalah strategi pembelajaran kontekstual atau
contextual teaching and learning (CTL). Strategi ini menekankan
pentingnya mengaitkan materi pembelajaran dengan realitas
kehidupan peserta didik, sehingga mereka tidak hanya mengetahui
nilai-nilai Islam, tetapi juga memahami relevansi dan aplikasinya
dalam kehidupan sehari-hari. Melalui pendekatan ini, misalnya,
guru dapat mengaitkan ajaran tentang kejujuran dalam Islam
dengan fenomena korupsi yang marak di masyarakat, atau
menghubungkan ajaran tentang ukhuwah islamiyah dengan
pentingnya toleransi dalam masyarakat multikultural. Strategi
pembelajaran kontekstual terbukti meningkatkan motivasi belajar
peserta didik serta memperkuat internalisasi nilai-nilai keagamaan
(Sanjaya: 2021).

Selain CTL, strategi pembelajaran aktif atau active learning
juga menjadi pendekatan yang sangat efektif dalam PAI. Strategi
ini memfasilitasi peserta didik untuk terlibat secara langsung
dalam proses pembelajaran melalui diskusi, debat, studi kasus,
simulasi, dan proyek lapangan. Dalam pembelajaran akhlak,
misalnya, peserta didik dapat diajak untuk merancang kampanye
sosial tentang pentingnya menjaga kebersihan sebagai bagian dari
iman. Strategi ini tidak hanya membentuk pemahaman kognitif,
tetapi juga melatih keterampilan sosial dan kepedulian terhadap
lingkungan sekitar. Dalam pandangan Zubaedi, pembelajaran
agama harus menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif
dalam proses pencarian makna, bukan sekadar objek yang dijejali
doktrin (Zubaedi: 2022).

Strategi pembelajaran yang efektif dalam PAI juga harus
mempertimbangkan aspek afektif dan emosional. Di sinilah
strategi pembelajaran humanistik memainkan peran penting.
Pendekatan ini menekankan pada pengembangan diri peserta didik
secara utuh, termasuk perasaan, motivasi, empati, dan kesadaran
moral. Guru bukan hanya sebagai penyampai informasi, tetapi
juga sebagai pembimbing spiritual dan emosional yang
menciptakan iklim kelas yang penuh kasih sayang, keterbukaan,

11



Hermawansyah, M.Pd.I

dan penghargaan terhadap keberagaman ekspresi religius. Dalam
konteks ini, pembelajaran agama harus dibebaskan dari kesan
otoriter dan indoktrinatif, dan berubah menjadi proses dialogis
yang memberdayakan. Menurut Abuddin Nata, keberhasilan PAI
sangat tergantung pada kemampuan guru dalam membangun
relasi yang bermakna dengan peserta didik melalui pendekatan
yang persuasif dan penuh keteladanan (Nata: 2021).

Keteladanan atau uswah hasanah memang menjadi salah
satu unsur penting dalam strategi pembelajaran PAI. Dalam Islam,
proses pendidikan tidak hanya terjadi melalui lisan, tetapi juga
melalui perbuatan. Maka, strategi pembelajaran dalam PAI harus
mampu mengintegrasikan dimensi keteladanan guru dalam
kehidupan sehari-hari, baik di dalam maupun di luar kelas. Guru
agama tidak bisa mengajarkan kejujuran jika ia sendiri tidak jujur,
tidak bisa mengajarkan kesabaran jika ia mudah marah, dan tidak
bisa mengajarkan toleransi jika ia bersikap eksklusif. Dalam hal
ini, strategi pembelajaran dalam PAI bukan hanya soal pendekatan
metodologis, tetapi juga soal integritas dan kepribadian guru itu
sendiri (Hidayat: 2020).

Strategi pembelajaran kolaboratif juga dapat menjadi bagian
penting dalam pengembangan PAI. Pembelajaran kolaboratif
menempatkan peserta didik dalam kelompok kerja yang saling
berbagi ide, berdiskusi, dan menyelesaikan masalah bersama.
Strategi ini tidak hanya melatih keterampilan sosial dan
komunikasi, tetapi juga menumbuhkan semangat ukhuwah,
gotong royong, dan empati dalam komunitas kelas. Melalui
kegiatan seperti pengumpulan dana sosial, kunjungan ke panti
asuhan, atau proyek ramadhan bersama, peserta didik tidak hanya
belajar tentang nilai-nilai Islam secara teoritik, tetapi juga
mempraktikkannya secara nyata. Pembelajaran agama dalam hal
ini menjadi sangat hidup dan menyatu dengan kehidupan sosial
peserta didik.

Di era digital, strategi pembelajaran dalam PAI juga harus
beradaptasi dengan kemajuan teknologi. Pembelajaran daring,
penggunaan media interaktif, serta pemanfaatan aplikasi Islami
dapat meningkatkan ketertarikan peserta didik terhadap pelajaran
agama. Namun, strategi digital ini tetap harus diarahkan pada
pembentukan karakter dan spiritualitas. Guru harus mampu
menyaring konten yang sesuai dengan nilai-nilai Islam dan

12



Hermawansyah, M.Pd.I

memandu peserta didik agar tidak terjebak pada sekadar ritual
formal tanpa pemahaman mendalam. Dalam pandangan Azra,
integrasi teknologi dalam pembelajaran agama harus dibarengi
dengan penguatan aspek moral dan etika digital (Azra: 2023).
Maka, strategi pembelajaran berbasis teknologi dalam PAI harus
bersifat transformatif, bukan sekadar informatif.

Selain itu, dalam konteks masyarakat multikultural seperti
Indonesia, strategi pembelajaran dalam PAI juga harus
memperhatikan aspek moderasi beragama. Pembelajaran agama
tidak boleh dijadikan alat untuk menghakimi, mengkotak-
kotakkan, atau menanamkan sikap intoleran. Strategi
pembelajaran dalam PAI harus menanamkan nilai-nilai
wasathiyah, saling menghormati, serta sikap terbuka terhadap
perbedaan. Guru harus mampu merancang pembelajaran yang
mengajarkan bahwa Islam adalah agama yang menjunjung tinggi
keadilan, kasih sayang, dan perdamaian. Dalam konteks ini,
strategi pembelajaran PAI tidak hanya mencerdaskan spiritual
peserta didik, tetapi juga membentuk warga negara yang inklusif
dan berkontribusi positif bagi masyarakat (Yusuf: 2022).

Penting pula untuk menekankan bahwa strategi
pembelajaran dalam PAI harus bersifat reflektif dan dinamis. Guru
harus secara berkala mengevaluasi efektivitas strategi yang
diterapkan, menyesuaikan dengan kebutuhan dan perkembangan
peserta didik, serta terbuka terhadap pendekatan baru yang lebih
relevan. Evaluasi tidak hanya dilakukan terhadap hasil belajar,
tetapi juga terhadap proses pembelajaran dan transformasi nilai
yang terjadi dalam diri peserta didik. Dalam pandangan Hamid
Hasan, refleksi menjadi bagian tak terpisahkan dari profesionalitas
guru agama, karena pembelajaran nilai-nilai spiritual memerlukan
kepekaan yang mendalam terhadap dinamika psikologis dan sosial
peserta didik (Hasan: 2021).

Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa strategi
pembelajaran memainkan peran yang sangat penting dalam
pendidikan agama Islam. Ia bukan sekadar alat bantu teknis,
tetapi jantung dari proses pendidikan agama itu sendiri. Strategi
yang tepat dapat mengubah PAI dari sekadar mata pelajaran formal
menjadi ruang pembentukan karakter, perenungan spiritual, dan
internalisasi nilai-nilai ilahiyah yang mendalam. Sebaliknya,
strategi yang keliru atau tidak kontekstual hanya akan menjadikan

13



Hermawansyah, M.Pd.I

PAI sebagai pelajaran yang kering, formalistik, dan kehilangan
daya transformasinya.

Pendidikan agama Islam yang berhasil bukanlah yang
menghasilkan siswa yang banyak menghafal, tetapi siswa yang
mampu menghayati dan mengamalkan nilai-nilai keislaman dalam
kehidupan nyata. Hal ini hanya dapat dicapai jika strategi
pembelajaran yang digunakan mampu menyentuh seluruh aspek
kemanusiaan peserta didik: akal, hati, dan tindakan. Maka, guru
PAI harus senantiasa memperbaharui pengetahuannya,
memperluas perspektifnya, serta memperdalam kepekaannya agar
strategi pembelajaran yang dirancang benar-benar menjadi jalan
bagi tercapainya tujuan luhur pendidikan Islam.

D. Tujuan penggunaan strategi dalam PAI

Strategi pembelajaran dalam Pendidikan Agama Islam (PAI)
tidak sekadar menjadi alat bantu teknis dalam proses transfer
ilmu, tetapi merupakan jembatan penting yang menghubungkan
tujuan pendidikan dengan kondisi riil peserta didik. Dalam
konteks ini, strategi bukan hanya sekumpulan cara, melainkan
pemikiran terstruktur dan terencana untuk mencapai perubahan
perilaku dan spiritual yang diharapkan. Tujuan utama dari
penggunaan strategi dalam PAI adalah menumbuhkan kesadaran
beragama yang otentik, membentuk akhlak mulia, serta
menanamkan pemahaman yang komprehensif terhadap ajaran
Islam dalam diri peserta didik.

Dalam menghadapi dinamika dunia yang semakin kompleks,
penggunaan strategi dalam PAI menjadi semakin mendesak.
Strategi yang tepat mampu membawa peserta didik keluar dari
sekadar pembelajaran kognitif menuju pengalaman religius yang
bersifat transformasional. Menurut Rahman (2022), strategi
pembelajaran dalam konteks PAI perlu memperhatikan dimensi
afektif dan psikomotorik selain dari aspek kognitif, sebab
pendidikan Islam bertujuan membentuk manusia paripurna yang
utuh dalam iman, ilmu, dan amal. Oleh karena itu, guru tidak
cukup hanya menyampaikan materi, tetapi harus mampu
membimbing proses internalisasi nilai-nilai agama ke dalam diri
peserta didik.

14



Hermawansyah, M.Pd.I

Tujuan pertama dari penggunaan strategi dalam PAI adalah
menjadikan proses belajar sebagai pengalaman yang bermakna.
Strategi yang terencana akan membantu peserta didik tidak hanya
memahami ajaran agama secara tekstual, tetapi juga kontekstual.
Dalam pembelajaran PAI yang bermakna, peserta didik diajak
untuk memahami nilai-nilai Al-Qur’an dan Hadis dalam kaitannya
dengan kehidupan sehari-hari. Sebagaimana dikemukakan oleh
Mulyasa (2020), pembelajaran yang bermakna dalam PAI hanya
bisa tercapai jika guru menggunakan strategi yang sesuai dengan
karakteristik  siswa dan tujuan  pembelajaran, serta
memperhatikan realitas sosial yang berkembang.

Strategi pembelajaran yang digunakan dalam PAI bertujuan
pula untuk membentuk karakter peserta didik sesuai dengan nilai-
nilai Islam. Pendidikan karakter yang saat ini menjadi fokus utama
dalam sistem pendidikan nasional sejatinya telah lama menjadi inti
dari PAL. Melalui strategi pembelajaran yang menekankan pada
keteladanan, pembiasaan, dan refleksi nilai, pendidikan agama
dapat menyentuh dimensi terdalam peserta didik. Misalnya, dalam
menerapkan strategi pembelajaran berbasis nilai (value-based
learning), peserta didik tidak hanya belajar tentang kejujuran,
tanggung jawab, dan empati, tetapi juga diajak untuk
mempraktikkannya dalam kehidupan nyata (Zuhdi: 2021). Di
sinilah letak tujuan strategis PAI, yaitu membentuk insan yang
bukan hanya cerdas secara akademis, tetapi juga mulia secara
moral.

Tujuan lainnya dari penerapan strategi dalam PAI adalah
membangkitkan motivasi intrinsik dalam diri peserta didik untuk
mendalami ajaran Islam. Motivasi belajar menjadi salah satu kunci
keberhasilan pendidikan, dan strategi yang tepat dapat
memainkan peran penting dalam menumbuhkan semangat belajar
agama. Menurut Suyadi dan Widodo (2023), strategi pembelajaran
yang bersifat partisipatif, seperti diskusi, simulasi, dan problem-
based learning, dapat membangun rasa ingin tahu dan
keterlibatan aktif peserta didik. Ketika peserta didik merasa
terlibat secara aktif dalam pembelajaran, mereka akan lebih
terdorong untuk mendalami ajaran Islam secara lebih mendalam
dan kritis.

Selain itu, strategi pembelajaran dalam PAI juga bertujuan
untuk mengembangkan keterampilan berpikir kritis dan reflektif

15



Hermawansyah, M.Pd.I

dalam memahami ajaran agama. Tantangan kontemporer yang
dihadapi umat Islam saat ini menuntut kemampuan untuk
memahami agama secara mendalam dan kontekstual.
Pembelajaran agama tidak lagi cukup berhenti pada penguasaan
hafalan ayat atau dalil, melainkan harus mendorong peserta didik
untuk berpikir kritis, mengevaluasi informasi keagamaan, dan
mengambil sikap yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Dalam
hal ini, strategi pembelajaran berbasis masalah (problem-based
learning) dan strategi pembelajaran kontekstual (contextual
teaching and learning) sangat relevan digunakan (Fitriani: 2021).
Melalui pendekatan ini, peserta didik tidak hanya menjadi
penerima pasif informasi, tetapi juga menjadi pemikir aktif yang
merefleksikan dan memaknai ajaran agama.

Tujuan strategis lainnya adalah membentuk sikap toleran,
moderat, dan inklusif dalam keberagamaan. Dalam konteks
masyarakat Indonesia yang multikultural, PAI memiliki peran
sentral dalam membangun pemahaman yang damai terhadap
perbedaan. Strategi pembelajaran yang menekankan pada dialog
antarumat, kerja sama dalam keberagaman, dan pembelajaran
lintas budaya dapat mendorong peserta didik untuk
mengembangkan sikap toleran dan tidak mudah terprovokasi oleh
paham-paham ekstrem (Hidayat: 2022). Dengan demikian, strategi
pembelajaran PAI bukan hanya membentuk keimanan pribadi,
tetapi juga membangun karakter kebangsaan yang harmonis.

Strategi juga bertujuan memfasilitasi pencapaian tujuan-
tujuan kurikulum PAI secara optimal. Kurikulum yang disusun
oleh Kementerian Agama maupun Kemendikbudristek memuat
kompetensi dasar yang harus dicapai dalam pembelajaran PAI,
baik dari aspek pengetahuan, sikap, maupun keterampilan. Tanpa
strategi yang terencana dan tepat sasaran, pencapaian kompetensi
tersebut akan sulit dicapai. Guru sebagai pelaksana kurikulum di
lapangan harus mampu memilih strategi yang selaras dengan
tujuan kurikulum, kondisi peserta didik, serta sarana dan
prasarana yang tersedia. Dalam konteks ini, strategi bukan hanya
sekadar metode mengajar, tetapi juga perencanaan sistematis
untuk mengarahkan proses pembelajaran menuju capaian
kurikulum yang diharapkan (Hasanah: 2020).

Lebih jauh lagi, strategi dalam PAI memiliki tujuan untuk
menjawab tantangan zaman, terutama dalam hal digitalisasi dan

16



Hermawansyah, M.Pd.I

pergeseran nilai. Generasi muda saat ini hidup dalam arus
informasi yang sangat cepat, dengan paparan konten yang sangat
beragam dan tidak selalu selaras dengan nilai-nilai agama. Oleh
karena itu, strategi pembelajaran PAI harus mampu menyesuaikan
dengan karakteristik generasi digital. Penggunaan media digital,
video interaktif, platform daring, hingga game edukatif dapat
menjadi bagian dari strategi pembelajaran yang menarik dan
relevan (Nasution: 2023). Tujuannya adalah agar ajaran agama
tidak terasa kaku dan membosankan, melainkan dapat hadir
secara kontekstual dalam kehidupan peserta didik yang sangat
digital.

Tujuan lain yang tak kalah penting adalah memperkuat
keteladanan dan pembentukan identitas keislaman peserta didik.
Dalam PAI, guru bukan hanya pengajar, tetapi juga figur sentral
yang menjadi contoh nyata dari ajaran yang diajarkannya. Strategi
pembelajaran yang menekankan pada keteladanan (modelling)
sangat efektif dalam membentuk karakter peserta didik. Melalui
strategi ini, nilai-nilai seperti kesabaran, keikhlasan, tanggung
jawab, dan kasih sayang tidak hanya diajarkan secara lisan, tetapi
juga ditunjukkan dalam perilaku nyata guru sehari-hari. Menurut
Abdullah (2022), keteladanan adalah metode strategis yang tidak
tergantikan dalam pendidikan Islam, karena anak-anak lebih
mudah meniru daripada hanya mendengarkan nasihat.

Strategi juga digunakan dalam PAI untuk mengakomodasi
keragaman gaya belajar peserta didik. Tujuan ini sangat penting
karena setiap individu memiliki kecenderungan belajar yang
berbeda—ada yang lebih visual, auditori, kinestetik, atau
campuran dari ketiganya. Dengan memahami gaya belajar ini,
guru dapat merancang strategi yang variatif, seperti penggunaan
media gambar, musik religi, drama, atau proyek kolaboratif.
Tujuannya adalah menciptakan pembelajaran yang tidak monoton
dan memberi ruang bagi semua peserta didik untuk berkembang
sesuai potensinya masing-masing (Hanafi: 2023). Dengan
demikian, pembelajaran PAI menjadi lebih inklusif dan mampu
menjangkau seluruh peserta didik tanpa diskriminasi metode.

Tujuan strategis terakhir dari penggunaan strategi dalam PAI
adalah menjadikan agama sebagai solusi hidup, bukan sekadar
dogma yang mengikat. Dalam kehidupan sehari-hari, peserta didik
seringkali menghadapi berbagai persoalan sosial, moral, dan

17



Hermawansyah, M.Pd.I

spiritual.  Strategi pembelajaran yang mengintegrasikan
pendekatan realitas sosial dan penyelesaian masalah dapat
menjadikan ajaran agama sebagai solusi konkret atas
problematika tersebut. Sebagai contoh, pembelajaran tentang
zakat dan infak tidak cukup hanya dijelaskan secara teoritis, tetapi
dapat dikaitkan dengan kondisi sosial sekitar, seperti pengentasan
kemiskinan atau bantuan bencana. Dalam konteks ini, strategi
pembelajaran berbasis proyek (project-based learning) dapat
diterapkan untuk mengaitkan antara teori dan praktik keagamaan
secara nyata (Rahmah: 2021).

Keseluruhan tujuan di atas menunjukkan bahwa strategi
dalam PAI bukan sekadar alat bantu, tetapi adalah poros utama
dalam proses pendidikan Islam yang utuh dan mendalam. Strategi
yang dirancang dan diterapkan dengan baik akan membentuk
peserta didik yang tidak hanya tahu tentang Islam, tetapi juga
hidup dalam semangat Islam yang penuh kasih, toleran, dan
bertanggung jawab. Dalam menghadapi tantangan masa kini dan
masa depan, pembaruan strategi pembelajaran dalam PAI harus
terus dilakukan agar ajaran Islam tetap relevan, menyentuh hati,
dan mampu menuntun kehidupan. Maka, tugas pendidik adalah
meramu strategi yang bukan hanya efektif dalam penyampaian
materi, tetapi juga inspiratif dalam membentuk pribadi yang saleh
secara spiritual dan sosial.

E. Implikasi strategi pembelajaran terhadap capaian karakter
Islami

Dalam dunia pendidikan Islam, strategi pembelajaran tidak
semata-mata ditujukan untuk menyampaikan materi, melainkan
juga sebagai instrumen transformatif dalam menanamkan nilai
dan karakter Islami. Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki beban
moral dan spiritual yang lebih tinggi dibandingkan dengan mata
pelajaran lainnya karena tidak hanya menyasar ranah kognitif,
tetapi juga afektif dan psikomotorik. Dalam konteks ini, strategi
pembelajaran yang digunakan oleh pendidik akan sangat
memengaruhi capaian karakter peserta didik. Implikasi ini menjadi
lebih signifikan ketika pendidikan tidak lagi dipahami hanya
sebagai proses transfer pengetahuan, melainkan sebagai upaya

18



Hermawansyah, M.Pd.I

membentuk manusia seutuhnya, yang tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga berakhlak karimah.

Strategi pembelajaran dalam pendidikan Islam harus
dikembangkan berdasarkan pendekatan yang tidak hanya efektif
dari sisi pedagogis, tetapi juga reflektif terhadap nilai-nilai Al-
Qur’an dan Sunnah. Hal ini penting karena karakter Islami bukan
sekadar produk ajaran yang disampaikan secara verbal, melainkan
hasil internalisasi nilai-nilai yang dialami secara menyeluruh oleh
peserta didik. Oleh karena itu, keberhasilan pencapaian karakter
Islami sangat tergantung pada strategi pembelajaran yang
diterapkan oleh guru, baik dalam hal metode, media, pendekatan,
maupun suasana belajar yang diciptakan (Arifin: 2020).

Strategi pembelajaran yang efektif akan memberikan ruang
kepada peserta didik untuk mengalami proses belajar yang
holistik. Dalam konteks karakter Islami, pembelajaran tidak hanya
berhenti pada aspek kognitif berupa pemahaman ajaran agama,
tetapi menyentuh ranah afektif dalam bentuk penghayatan serta
psikomotorik yang terwujud dalam tindakan nyata. Strategi seperti
pembelajaran berbasis nilai (value-based learning), pembelajaran
aktif (active learning), dan pembelajaran kontekstual (contextual
teaching and learning) telah terbukti memberikan pengaruh positif
terhadap internalisasi nilai-nilai Islam dalam diri siswa (Suryani:
2021).

Implikasi pertama dari penggunaan strategi pembelajaran
terhadap capaian karakter Islami terletak pada efektivitas
penanaman nilai-nilai moral. Karakter Islami tidak dapat
ditanamkan melalui ceramah semata, melainkan melalui
pengalaman belajar yang menyentuh hati dan melibatkan
keterlibatan aktif siswa. Strategi seperti pembelajaran berbasis
proyek keagamaan atau project-based religious learning, misalnya,
memberikan kesempatan kepada siswa untuk mengaplikasikan
nilai-nilai keislaman dalam kehidupan nyata. Dalam proyek ini,
siswa dapat dilibatkan dalam kegiatan sosial seperti berbagi
kepada fakir miskin, kerja bakti di masjid, atau membuat
kampanye anti-bullying berbasis nilai-nilai Islam. Aktivitas
semacam ini menciptakan pengalaman nyata yang memperkuat
pembentukan karakter (Fadillah: 2022).

Kedua, strategi pembelajaran yang kolaboratif dan interaktif
membuka ruang dialogis yang sangat penting dalam pendidikan

19



Hermawansyah, M.Pd.I

karakter. Dalam proses ini, guru berperan bukan hanya sebagai
penyampai informasi, melainkan sebagai fasilitator yang
membimbing siswa menemukan makna dari ajaran agama.
Strategi seperti cooperative learning dan discussion method
mampu menumbuhkan sikap saling menghargai, tanggung jawab
kolektif, dan toleransi dalam bingkai nilai-nilai Islam. Dalam
diskusi kelompok, siswa belajar mendengar pendapat orang lain,
menahan diri dari emosi negatif, dan menyampaikan pendapat
dengan adab yang baik, semua ini merupakan bentuk konkret dari
akhlak Islami (Zubaidah: 2023).

Ketiga, pendekatan pembelajaran reflektif turut memberi
kontribusi besar dalam membentuk kesadaran moral.
Pembelajaran reflektif mendorong siswa untuk merefleksikan
pengalaman belajar dan mengaitkannya dengan ajaran Islam.
Contohnya, setelah belajar tentang kisah Nabi Muhammad dalam
berdakwah, siswa diajak untuk menulis refleksi pribadi tentang
bagaimana mereka bisa meneladani akhlak Nabi dalam kehidupan
sehari-hari. Proses refleksi ini memungkinkan siswa untuk
menanamkan nilai bukan karena paksaan eksternal, tetapi sebagai
kesadaran internal yang lahir dari pemahaman yang mendalam
(Hakim: 2021).

Keempat, penggunaan strategi pembelajaran berbasis
keteladanan (modeling) sangat penting dalam pembentukan
karakter Islami. Guru bukan hanya menjadi penyampai ajaran,
tetapi juga teladan hidup yang memperlihatkan bagaimana ajaran
itu diwujudkan dalam keseharian. Strategi ini sejalan dengan
prinsip uswah hasanah dalam Islam. Peserta didik lebih mudah
meniru apa yang mereka lihat daripada apa yang hanya mereka
dengar. Ketika guru menunjukkan kejujuran, kesabaran, dan
tanggung jawab dalam mengajar, secara tidak langsung karakter
tersebut akan terserap oleh siswa (Rohman: 2022).

Selanjutnya, strategi pembelajaran berbasis masalah
(problem-based learning) juga relevan untuk menumbuhkan
karakter Islami dalam konteks kekinian. Strategi ini menempatkan
siswa sebagai pemecah masalah dari berbagai persoalan sosial
atau moral yang dihadapi. Misalnya, siswa diminta menganalisis
kasus korupsi dari perspektif Islam, kemudian membuat solusi
berdasarkan nilai-nilai kejujuran, amanah, dan tanggung jawab.
Strategi ini tidak hanya menumbuhkan kemampuan berpikir

20



Hermawansyah, M.Pd.I

kritis, tetapi juga melatih siswa untuk menilai segala sesuatu
berdasarkan nilai-nilai agama (Yusuf: 2023).

Dari sisi  evaluasi, strategi  pembelajaran  yang
mengutamakan penilaian autentik (authentic assessment) lebih
sesuai untuk mengukur capaian karakter Islami dibandingkan
penilaian konvensional. Evaluasi karakter tidak bisa hanya
mengandalkan ujian tulis, melainkan harus melibatkan observasi
terhadap perilaku siswa, jurnal reflektif, portofolio, serta
wawancara atau diskusi tentang pengalaman moral. Penilaian
autentik ini akan memberikan gambaran yang lebih komprehensif
tentang sejauh mana nilai-nilai Islam telah terinternalisasi dalam
diri peserta didik (Amalia: 2020).

Dalam prakteknya, implementasi strategi-strategi tersebut
menuntut kapasitas guru yang mumpuni. Guru harus memiliki
kompetensi pedagogis dan religius yang kuat agar mampu
merancang pembelajaran yang mengintegrasikan antara nilai
akademik dan spiritual. Sayangnya, banyak guru PAI yang masih
terpaku  pada metode ceramah satu arah yang hanya
menyampaikan informasi tanpa membangun dialog dan refleksi.
Oleh karena itu, peningkatan kapasitas guru dalam merancang
strategi pembelajaran yang kontekstual dan nilai-oriented menjadi
sangat mendesak (Khasanah: 2021).

Implikasi strategis lainnya adalah munculnya kebutuhan
akan lingkungan belajar yang mendukung pembentukan karakter
Islami. Strategi pembelajaran yang efektif tidak akan maksimal jika
tidak didukung oleh kultur sekolah yang Islami. Sekolah harus
membangun atmosfer yang kondusif, di mana nilai-nilai Islam
tidak hanya diajarkan di kelas, tetapi juga dihidupkan dalam
kehidupan sekolah sehari-hari. Mulai dari cara guru berinteraksi
dengan siswa, tata tertib sekolah, hingga kegiatan ekstrakurikuler,
semuanya harus mencerminkan nilai-nilai Islam (Hariri: 2022).

Selain itu, keterlibatan keluarga juga menjadi bagian penting
dari keberhasilan strategi pembelajaran dalam membentuk
karakter Islami. Pendidikan karakter yang diajarkan di sekolah
harus mendapat dukungan dari keluarga agar terjadi
kesinambungan nilai. Strategi pembelajaran yang mengaitkan
konten ajar dengan kehidupan rumah tangga atau mengundang
partisipasi orang tua dalam kegiatan keagamaan sekolah akan
memperkuat internalisasi nilai. Siswa akan lebih mudah

21



Hermawansyah, M.Pd.I

meneladani nilai jika melihatnya hadir baik di sekolah maupun di
rumah (Rahmawati: 2020).

Tak kalah penting adalah pemanfaatan teknologi dalam
strategi pembelajaran PAI. Di era digital, teknologi dapat menjadi
sarana untuk menyampaikan nilai-nilai Islam dengan lebih
menarik dan kontekstual. Misalnya, penggunaan video kisah Nabi,
aplikasi kuis interaktif keagamaan, atau pembuatan vlog tentang
kegiatan keislaman oleh siswa dapat memperkaya pengalaman
belajar. Strategi digital ini harus diarahkan untuk membentuk
karakter Islami dengan menghadirkan konten yang edukatif dan
relevan (Mubarak: 2023).

Namun, dalam pelaksanaannya, tidak semua strategi
pembelajaran berhasil membentuk karakter Islami jika tidak
dilandasi dengan niat yang benar dan pemahaman yang mendalam
tentang tujuan pendidikan Islam. Strategi hanya alat. Jika alat
tersebut digunakan tanpa visi dan komitmen moral, maka hasilnya
tidak akan efektif. Oleh karena itu, integritas dan keikhlasan guru
menjadi kunci wutama dalam menentukan keberhasilan
pembelajaran karakter. Guru yang benar-benar memahami nilai
Islam dan hidup dengan nilai tersebut akan mampu menginspirasi
siswa, jauh melampaui apa yang tertulis dalam silabus (Nasution:
2021).

Dalam analisis yang lebih mendalam, strategi pembelajaran
yang efektif terhadap capaian karakter Islami juga harus
mempertimbangkan perbedaan latar belakang siswa. Konteks
sosial-budaya, tingkat ekonomi, serta pengalaman keagamaan
yang berbeda akan mempengaruhi proses internalisasi nilai. Maka
dari itu, strategi yang digunakan harus bersifat inklusif dan
adaptif. Guru tidak bisa menerapkan pendekatan yang seragam,
melainkan harus mampu membaca kebutuhan dan karakter
masing-masing peserta didik agar pembelajaran benar-benar
bermakna (Fitria: 2023).

Dapat disimpulkan bahwa strategi pembelajaran dalam
pendidikan Islam bukan hanya instrumen teknis, melainkan juga
instrumen moral dan spiritual. Implikasinya terhadap capaian
karakter Islami sangat signifikan, tergantung pada bagaimana
strategi itu dirancang dan dilaksanakan. Penggunaan strategi yang
tepat akan menghasilkan peserta didik yang tidak hanya cerdas,
tetapi juga memiliki komitmen moral dan spiritual yang tinggi.

22



Hermawansyah, M.Pd.I

Pendidikan Islam harus terus berinovasi dalam strategi
pembelajarannya, seiring tantangan zaman yang semakin
kompleks, agar nilai-nilai Islam tetap hidup dalam jiwa generasi

muda.

23



Hermawansyah, M.Pd.I

BAB 2

LANDASAN FILOSOFIS, PSIKOLOGIS,
DAN PEDAGOGIS

A. Landasan filosofis pendidikan Islam dalam merancang
strategi pembelajaran

Khazanah keilmuan Islam, pendidikan tidaklah sekadar
proses pewarisan pengetahuan, melainkan suatu ikhtiar
mendalam dalam membentuk kepribadian manusia seutuhnya
yang harmonis antara akal, hati, dan tindakan. Pendidikan Islam
memiliki dimensi filosofis yang kuat, dan landasan filosofis inilah
yang menjadi fondasi dalam perancangan strategi pembelajaran
yang tidak hanya bersifat teknis, melainkan juga sarat nilai dan
makna transendental. Strategi pembelajaran dalam pendidikan
Islam mesti dirancang tidak sekadar untuk menyampaikan materi,
namun juga untuk menanamkan hikmah, membentuk karakter,
serta menuntun manusia menuju kesempurnaan (insan kamil).

Landasan filosofis pendidikan Islam mengakar dari
pemahaman terhadap hakikat manusia, hakikat ilmu, serta tujuan
penciptaan. Dalam pandangan Islam, manusia diciptakan sebagai
makhluk yang memiliki potensi spiritual dan intelektual. Potensi
ini kemudian diberi amanah oleh Allah untuk menjadi khalifah di
bumi. Konsep ini sebagaimana termaktub dalam firman Allah
dalam QS. Al-Baqgarah: 30 yang menjelaskan bahwa manusia
diciptakan sebagai khalifah (pemimpin) yang memiliki tugas
membangun dan memakmurkan bumi berdasarkan nilai-nilai

24



Hermawansyah, M.Pd.I

ketuhanan. Oleh karena itu, strategi pembelajaran dalam
pendidikan Islam tidak boleh lepas dari upaya menumbuhkan
kesadaran akan tanggung jawab kekhalifahan, yang bersifat
individual dan sosial (Al-Attas: 2001).

Pandangan filosofis ini meniscayakan bahwa strategi
pembelajaran harus dirancang secara integratif, menyatukan
dimensi spiritual, intelektual, dan moral. Dengan demikian,
landasan filosofis pendidikan Islam bukan hanya berbicara tentang
ide abstrak, tetapi memiliki implikasi praktis yang nyata dalam
proses pembelajaran. Ia menentukan arah, isi, dan pendekatan
pembelajaran yang akan dipilih oleh seorang pendidik. Dalam
konteks ini, pemilihan strategi pembelajaran tidak boleh
dilepaskan dari pemahaman tentang makna hakiki pendidikan
dalam Islam sebagai proses tazkiyah (penyucian jiwa), ta’lim
(pengajaran), dan tarbiyah (pembinaan menyeluruh) (Hashim:
2004).

Filosofi pendidikan Islam berpijak pada tauhid sebagai asas
utama. Tauhid bukan sekadar konsep teologis, tetapi merupakan
kerangka epistemologis yang memandu seluruh proses
pendidikan. Tauhid menuntun pendidik dan peserta didik untuk
memandang seluruh proses belajar sebagai ibadah. Sehingga,
strategi pembelajaran pun harus diarahkan untuk membentuk
kesadaran spiritual peserta didik agar selalu merasa diawasi oleh
Allah dan menjadikan ilmu sebagai jalan mendekat kepada-Nya.
Hal ini sesuai dengan pendapat Nasr (2002) yang menyatakan
bahwa pendidikan Islam adalah upaya untuk mengaktualkan
dimensi ruhani manusia melalui pendekatan yang integral antara
akal dan wahyu.

Epistemologi Islam juga sangat menekankan pentingnya
integrasi antara ilmu wahyu dan ilmu rasional. Ini meniscayakan
bahwa dalam merancang strategi pembelajaran, pendidik harus
mampu menggabungkan antara pendekatan rasional-logis dengan
pendekatan afektif-spiritual. Dalam praktiknya, hal ini dapat
dilihat dalam penggabungan metode diskusi dan tadabbur,
demonstrasi dan kontemplasi, serta kajian teks (nash) dan
pengamatan empiris. Strategi pembelajaran yang demikian
mencerminkan kesatuan ilmu yang bersumber dari Allah, baik

25



Hermawansyah, M.Pd.I

melalui wahyu maupun ciptaan-Nya (al-kaun), yang kesemuanya
harus membawa manusia kepada pengenalan terhadap Sang
Pencipta (Zarkasyi: 2011).

Lebih jauh lagi, landasan aksiologis pendidikan Islam juga
berperan besar dalam merancang strategi pembelajaran. Aksiologi,
yang berbicara tentang nilai, dalam konteks Islam tidak hanya
berkutat pada nilai-nilai pragmatis atau sosial, tetapi lebih
mendalam mengakar pada nilai-nilai Ilahiyah. Pendidikan Islam
harus mampu mentransformasikan nilai-nilai luhur seperti
kejujuran, tanggung jawab, amanah, dan keadilan ke dalam
praktik pembelajaran. Oleh karena itu, strategi pembelajaran tidak
hanya difokuskan pada capaian kognitif, tetapi juga pada aspek
afektif dan psikomotorik yang bermuatan nilai-nilai etika Islam.
Pendekatan ini menjadi sangat relevan dalam membentuk manusia
yang beradab dan bertanggung jawab secara moral (Al-Attas: 1995;
Wan Mohd Nor: 2006).

Dalam merancang strategi pembelajaran yang sesuai dengan
landasan filosofis tersebut, pendidik perlu memperhatikan
beberapa prinsip penting. Pertama, prinsip humanisasi, yaitu
meletakkan peserta didik sebagai subjek yang dihargai dan
didorong untuk tumbuh sesuai fitrahnya. Dalam Islam, manusia
adalah makhluk yang dimuliakan (QS. Al-Isra: 70), sehingga
strategi pembelajaran harus bersifat memanusiakan,
mengembangkan potensi yang telah Allah berikan tanpa
penindasan atau pemaksaan. Kedua, prinsip individualisasi, yang
berarti bahwa setiap peserta didik memiliki potensi dan latar
belakang yang unik. Maka strategi pembelajaran perlu dirancang
secara adaptif dan responsif terhadap kebutuhan dan
kecenderungan individu peserta didik (Abdullah: 2015).

Ketiga, prinsip internalisasi nilai, yang berarti bahwa proses
pembelajaran harus mampu menanamkan nilai-nilai Islam secara
mendalam, tidak sekadar sebagai hafalan atau doktrin, tetapi
sebagai pengalaman batin yang membentuk sikap dan perilaku.
Keempat, prinsip transendensi, yang menekankan bahwa segala
ilmu yang dipelajari harus membawa peserta didik kepada
kesadaran akan keberadaan dan kekuasaan Allah. Strategi
pembelajaran yang mampu menghadirkan dimensi transendensi

26



Hermawansyah, M.Pd.I

ini adalah strategi yang menyatu dengan dzikir, perenungan, dan
pendekatan spiritual yang menuntun hati (Amin Abdullah: 2003).

Dalam konteks kekinian, strategi pembelajaran dalam
pendidikan Islam juga harus mempertimbangkan dinamika
globalisasi dan digitalisasi. Perubahan zaman menuntut
pembaruan dalam pendekatan pembelajaran, namun tidak berarti
meninggalkan prinsip filosofis yang mendasar. Justru, dalam
menghadapi tantangan zaman modern, strategi pembelajaran
Islam harus memperkuat landasan filosofisnya agar mampu
memberi arah yang benar dalam arus perubahan. Teknologi,
misalnya, dapat menjadi alat yang efektif dalam pembelajaran jika
digunakan dalam kerangka nilai-nilai Islam. Penggunaan media
interaktif, platform daring, dan aplikasi pembelajaran berbasis
nilai-nilai Islam kini menjadi bagian penting dari strategi
pendidikan modern berbasis Islam (Saada & Mohamed: 2021).

Namun, modernisasi pendidikan Islam tidak boleh jatuh
dalam sekularisasi. Salah satu tantangan besar dalam merancang
strategi pembelajaran kontemporer adalah bagaimana menjaga
keutuhan nilai-nilai Islam dalam proses pembelajaran yang
cenderung teknokratik dan materialistik. Dalam hal ini, peran
pendidik sangat sentral, bukan sekadar sebagai pengajar, tetapi
sebagai murabbi (pendidik spiritual) yang membimbing jiwa dan
akal peserta didik. Strategi pembelajaran pun harus
memungkinkan terjadinya relasi spiritual antara pendidik dan
peserta didik, yang dilandasi oleh kasih sayang, keikhlasan, dan
keimanan (Salleh: 2009).

Keteladanan menjadi bagian yang tak terpisahkan dari
strategi pembelajaran dalam pendidikan Islam. Rasulullah SAW
adalah pendidik par excellence yang seluruh ajaran dan
perbuatannya menjadi strategi pembelajaran yang hidup dan
nyata. Strategi pembelajaran yang filosofis dalam Islam selalu
menempatkan keteladanan sebagai poros utama, sebagaimana
dalam QS. Al-Ahzab: 21 yang menyebutkan bahwa Rasulullah
adalah uswah hasanah (teladan terbaik). Oleh karena itu, strategi
pembelajaran tidak boleh dipisahkan dari kehidupan nyata,
melainkan harus mampu menghubungkan antara teori dan amal,
antara ilmu dan perbuatan.

27



Hermawansyah, M.Pd.I

Dalam kerangka ini, strategi pembelajaran berbasis
pengalaman (experiential learning), refleksi diri (self-reflection),
serta dialog spiritual menjadi sangat penting. Strategi ini sejalan
dengan konsep Islam tentang pendidikan sebagai proses hidup,
bukan semata kegiatan di ruang kelas. Konsep ini diperkuat oleh
gagasan Malik Bennabi (2003) yang menyatakan bahwa
pendidikan Islam harus mampu menumbuhkan peradaban, bukan
sekadar mencetak tenaga kerja. Maka, strategi pembelajaran harus
diarahkan pada pengembangan peradaban, yakni manusia yang
berpikir kritis, bertindak etis, dan hidup spiritual.

Lebih lanjut, strategi pembelajaran dalam pendidikan Islam
juga harus mempertimbangkan maqashid al-shari’ah sebagai
bingkai etik dan tujuan akhir pendidikan. Maqashid al-shari’ah
seperti penjagaan agama (hifzh al-din), jiwa (hifzh al-nafs), akal
(hifzh al-‘aql), keturunan (hifzh al-nasl), dan harta (hifzh al-mal)
dapat dijadikan sebagai dasar dalam memilih metode, materi, dan
pendekatan pembelajaran yang tidak hanya sah secara teknis,
tetapi juga maslahat secara substansial (Auda: 2008).

Dengan kata lain, landasan filosofis pendidikan Islam
menuntut agar setiap strategi pembelajaran dirancang dengan
mempertimbangkan nilai-nilai dasar Islam, integrasi antara ilmu
dan amal, serta kesadaran akan misi kekhalifahan dan
penghambaan. Pendidikan bukan hanya transmisi pengetahuan,
melainkan juga transformasi jiwa. Oleh sebab itu, pendekatan
filosofis ini harus senantiasa menjadi acuan dalam mendesain
strategi pembelajaran yang bermakna, berdampak, dan
membentuk manusia paripurna.

Penutup dari narasi panjang ini adalah bahwa landasan
filosofis pendidikan Islam bukanlah ornamen teoritis yang terpisah
dari praktik pendidikan. Ia adalah nadi yang menghidupkan proses
pembelajaran dari dalam. Ia menuntun pendidik dalam memahami
siapa yang dia didik, untuk apa dia mendidik, dan bagaimana dia
seharusnya mendidik. Dengan demikian, strategi pembelajaran
dalam pendidikan Islam bukan hanya efektif secara pedagogis,
tetapi juga benar secara etik dan mulia secara spiritual. Dalam
dunia yang penuh tantangan ini, kembali kepada filsafat
pendidikan Islam adalah jalan wuntuk merancang strategi

28



Hermawansyah, M.Pd.I

pembelajaran yang tidak hanya cerdas, tetapi juga bijak, beradab,
dan berketuhanan.

B. Teori-teori psikologi belajar yang relevan dalam PAI

Proses pendidikan tidak pernah terlepas dari pemahaman
tentang manusia sebagai subjek utama dalam belajar. Dalam
konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), dinamika belajar bukan
sekadar proses transfer pengetahuan keagamaan, tetapi juga
menyentuh dimensi spiritual, afektif, dan moral peserta didik. Oleh
sebab itu, penting untuk mendudukkan teori-teori psikologi belajar
sebagai fondasi dalam merancang, melaksanakan, dan
mengevaluasi strategi PAI. Psikologi belajar hadir sebagai jembatan
yang menghubungkan pengetahuan tentang perilaku dan
perkembangan individu dengan metode pedagogis yang relevan.
Melalui pemahaman teori-teori tersebut, guru PAI dapat
mengembangkan strategi yang tidak hanya efektif secara kognitif
tetapi juga menyentuh dimensi afektif dan psikomotor peserta
didik.

Salah satu pendekatan psikologi belajar yang relevan dalam
pendidikan Islam adalah teori behavioristik. Teori ini
mengasumsikan bahwa perilaku manusia ditentukan oleh
lingkungan, dan belajar terjadi sebagai hasil dari hubungan
stimulus-respons yang diperkuat oleh penguatan atau hukuman
(Slavin: 2020). Dalam konteks PAI, prinsip behavioristik dapat
digunakan untuk membentuk perilaku keagamaan tertentu
melalui pembiasaan dan pengulangan. Contoh paling nyata adalah
pelatihan shalat pada anak-anak dengan pendekatan pembiasaan.
Penguatan positif seperti pujian dan hadiah setelah anak
melakukan ibadah dapat mendorong mereka mengulangi perilaku
tersebut. Namun, teori ini kerap dikritik karena hanya
menekankan aspek lahiriah dari perilaku dan mengabaikan proses
mental yang terjadi dalam diri peserta didik (Ormrod: 2017).

Untuk mengimbangi keterbatasan behavioristik, teori
kognitif kemudian hadir dengan menawarkan perspektif bahwa
belajar adalah proses aktif yang melibatkan pemahaman,
pengolahan informasi, dan konstruksi makna (Woolfolk: 2021).

29



Hermawansyah, M.Pd.I

Dalam pendekatan ini, peserta didik tidak dianggap sebagai objek
pasif, melainkan subjek yang aktif dalam mengelola informasi.
Dalam PAI, teori kognitif dapat diterapkan melalui strategi
pengajaran yang melibatkan eksplorasi makna, refleksi terhadap
pengalaman keagamaan, serta penguatan kemampuan berpikir
kritis terhadap nilai-nilai Islam. Misalnya, dalam pembelajaran
tentang kejujuran, guru dapat meminta siswa untuk menganalisis
kisah Nabi Muhammad SAW dan mengaitkannya dengan situasi
kehidupan sehari-hari mereka.

Lebih lanjut, teori konstruktivisme memberikan fondasi kuat
bagi pembelajaran PAI yang bermakna. Teori ini berangkat dari
asumsi bahwa belajar adalah proses konstruksi makna
berdasarkan pengalaman dan pengetahuan sebelumnya (Santrock:
2018). Dalam kerangka konstruktivisme, guru PAI tidak lagi
berperan sebagai sumber utama pengetahuan, melainkan sebagai
fasilitator yang membimbing siswa membangun pemahaman
mereka sendiri terhadap nilai-nilai keislaman. Proses tanya-jawab,
diskusi, dan kolaborasi menjadi bagian integral dari strategi
pembelajaran yang memungkinkan siswa mengalami secara
langsung internalisasi nilai Islam. Teori ini sangat sejalan dengan
pendekatan tarbiyah Islamiyah yang menekankan pentingnya
pengalaman hidup sebagai sarana pendidikan ruhani.

Tidak hanya berhenti pada aspek kognitif dan pengalaman,
teori humanistik juga memiliki kontribusi signifikan dalam
memperkaya pendekatan PAI. Teori ini berangkat dari pandangan
bahwa manusia adalah makhluk yang memiliki potensi positif dan
kebutuhan untuk aktualisasi diri (Maslow: 2004; Rogers: 2008).
Pendidikan, dalam perspektif ini, harus memfasilitasi
perkembangan pribadi secara utuh—bukan sekadar penguasaan
materi pelajaran. Dalam konteks PAI, pendekatan humanistik
mendorong guru untuk memahami peserta didik secara individual,
memperhatikan kebutuhan emosional mereka, serta menciptakan
iklim belajar yang penuh kasih dan empati. Pendidikan agama
yang mengedepankan nilai kasih sayang Allah (rahmah) dan cinta
sesama akan jauh lebih efektif bila dilakukan dengan pendekatan
humanistik yang menumbuhkan kesadaran batin, bukan sekadar
formalitas.

30



Hermawansyah, M.Pd.I

Selain itu, teori sosial kognitif yang dikembangkan oleh
Albert Bandura memperluas makna belajar dengan memasukkan
unsur observasi dan peniruan. Bandura menekankan pentingnya
pembelajaran melalui modeling, yaitu proses meniru perilaku
orang lain yang dianggap sebagai panutan (Bandura: 2006). Dalam
pendidikan Islam, konsep teladan sangat penting dan menjadi
bagian dari pedagogi profetik. Nabi Muhammad SAW adalah model
ideal dalam perilaku, dan tugas guru PAI adalah menerjemahkan
keteladanan ini ke dalam kehidupan nyata peserta didik. Melalui
pembelajaran yang menampilkan contoh konkret dan figur
inspiratif, peserta didik dapat membentuk perilaku religius yang
lebih otentik. Tidak hanya itu, kehadiran guru yang mampu
menjadi teladan akan memberikan pengaruh yang kuat dalam
pembentukan karakter peserta didik (Zainuddin: 2019).

Teori perkembangan moral yang dikembangkan oleh
Lawrence Kohlberg juga dapat digunakan untuk memperkuat
pembelajaran PAI. Kohlberg mengembangkan enam tahap
perkembangan moral yang terbagi dalam tiga tingkat utama:
prakonvensional, konvensional, dan pascakonvensional (Kohlberg:
2001). Dalam pendidikan agama, pemahaman tentang tahapan
moral ini dapat membantu guru menyesuaikan pendekatan
pembelajaran sesuai dengan usia dan tahap perkembangan
peserta didik. Misalnya, untuk anak-anak yang masih berada
dalam tahap prakonvensional, guru bisa menekankan alasan
moral berdasarkan ganjaran dan hukuman. Sementara bagi
remaja, guru PAI dapat mulai memperkenalkan nilai-nilai moral
universal Islam yang melampaui aturan-aturan formal.

Teori perkembangan kognitif Piaget juga memberikan fondasi
penting bagi pendidikan Islam. Piaget menekankan bahwa
perkembangan intelektual terjadi melalui proses asimilasi dan
akomodasi dalam tahap-tahap yang khas (Piaget: 2003). Guru PAI
yang memahami tahapan ini dapat mengembangkan strategi
pengajaran yang sesuai dengan kapasitas berpikir anak. Dalam
tahap operasional konkret, misalnya, anak lebih mampu
memahami nilai-nilai Islam melalui cerita dan pengalaman
langsung. Sementara pada tahap operasional formal, siswa mulai
dapat diajak berpikir abstrak tentang nilai-nilai etis dalam Islam
dan aplikasinya dalam kehidupan sosial. Penyesuaian strategi ini

31



Hermawansyah, M.Pd.I

bukan hanya akan memudahkan pemahaman materi agama,
tetapi juga membuat peserta didik merasa diperhatikan dalam
proses perkembangan mereka.

Lebih dari itu, teori neuropsikologi belajar juga semakin
mendapatkan perhatian dalam era pendidikan modern. Penelitian-
penelitian mutakhir menunjukkan bahwa proses belajar berkaitan
erat dengan aktivitas neurologis dan keseimbangan emosi (Jensen:
2008; Tokuhama-Espinosa: 2014). Dalam pembelajaran PAI, hal
ini membuka ruang bagi pendekatan spiritual-neurosains yang
menekankan pentingnya ketenangan jiwa, pengelolaan emosi, dan
aktivitas keagamaan sebagai bagian dari kebugaran mental.
Misalnya, praktik dzikir dan shalat terbukti memberikan dampak
positif terhadap sistem saraf parasimpatis yang mengontrol
ketenangan tubuh dan pikiran. Dengan demikian, pembelajaran
agama Islam dapat dijadikan sarana untuk menciptakan
keseimbangan emosional dan kognitif secara holistik (Rahim:
2022).

Pada titik ini, menjadi jelas bahwa pendidikan Islam
membutuhkan pendekatan yang holistik terhadap psikologi
belajar. Pendekatan integratif yang menggabungkan teori
behavioristik, kognitif, konstruktivis, humanistik, sosial kognitif,
hingga perspektif neurosains merupakan kebutuhan mendesak
dalam membangun sistem pembelajaran PAI yang tidak hanya
berorientasi pada nilai akademik, tetapi juga pada transformasi
spiritual dan sosial. Guru PAI diharapkan tidak hanya menguasai
konten ajaran agama, tetapi juga memiliki sensitivitas psikologis
terhadap kebutuhan dan potensi peserta didik.

Salah satu tantangan utama dalam penerapan teori-teori ini
adalah bagaimana menerjemahkannya ke dalam kurikulum yang
selama ini cenderung menekankan hafalan dan dogma.
Transformasi strategi pembelajaran menjadi dialogis, kolaboratif,
dan kontekstual perlu dilakukan secara bertahap. Misalnya, dalam
pembelajaran figh, guru dapat mengganti metode ceramah dengan
studi kasus dan simulasi kehidupan, sehingga siswa belajar
menyelesaikan masalah keagamaan berdasarkan nilai-nilai
universal Islam dan akal sehat. Demikian pula dalam
pembelajaran akidah, pendekatan reflektif dan kontemplatif dapat

32



Hermawansyah, M.Pd.I

digunakan untuk membantu siswa menemukan makna keimanan
dalam kehidupan mereka yang nyata.

Selain guru, peran lingkungan belajar juga tidak kalah
penting. Lingkungan yang kondusif, baik secara fisik maupun
sosial-emosional, akan  sangat menentukan  efektivitas
pembelajaran agama. Suasana kelas yang demokratis, terbuka,
dan saling menghargai akan memudahkan terjadinya proses
internalisasi nilai. Dalam hal ini, teori ekologi Bronfenbrenner yang
menekankan pentingnya berbagai sistem lingkungan terhadap
perkembangan individu dapat menjadi acuan dalam mendesain
lingkungan belajar PAI (Bronfenbrenner: 2005). Pembelajaran
agama tidak bisa terlepas dari konteks keluarga, komunitas,
bahkan media digital yang menjadi bagian dari kehidupan siswa.

Dengan memahami berbagai teori psikologi belajar ini, para
pendidik Islam dapat merancang pembelajaran yang lebih efektif,
menyentuh, dan bermakna. Pendekatan pedagogis dalam PAI tidak
lagi harus dikotakkan dalam kerangka ajar-mengajar yang kaku,
tetapi lebih sebagai proses penyemaian nilai yang hidup,
berkembang, dan dinamis dalam diri peserta didik. Melalui
pendekatan psikologi belajar yang tepat, PAI dapat bertransformasi
menjadi ruang pembentukan manusia seutuhnya—yang cerdas
secara akal, bersih secara jiwa, dan mulia secara akhlak.
Pendidikan agama Islam yang demikian akan menjadi pilar
peradaban yang tangguh dalam menghadapi tantangan zaman.

C. Prinsip pedagogis dalam strategi pembelajaran PAI

Dalam proses pendidikan Islam, prinsip pedagogis
memainkan peran sentral dalam merancang strategi pembelajaran
yang tidak hanya efektif secara metodologis, tetapi juga bermakna
secara spiritual dan moral. Pendidikan Agama Islam (PAI) bukan
sekadar transmisi pengetahuan religius, melainkan sebuah proses
transformasi kepribadian yang melibatkan aspek kognitif, afektif,
dan psikomotorik secara wutuh. Oleh karena itu, strategi
pembelajaran PAI harus didasarkan pada prinsip-prinsip
pedagogis yang kuat, yang tidak hanya mencerminkan pendekatan

33



Hermawansyah, M.Pd.I

ilmiah modern dalam pendidikan, tetapi juga menjiwai nilai-nilai
keislaman yang holistik.

Dalam konteks ini, prinsip pedagogis mencakup sejumlah
pendekatan yang menekankan pentingnya pemahaman peserta
didik, keterlibatan emosional, relevansi materi dengan kehidupan
nyata, serta internalisasi nilai-nilai agama secara bertahap. Hal ini
sejalan dengan pandangan Ki Hadjar Dewantara tentang
pendidikan sebagai proses menuntun segala kekuatan kodrat anak
agar mereka mampu mencapai keselamatan dan kebahagiaan yang
setinggi-tingginya, baik sebagai manusia maupun sebagai anggota
masyarakat. Maka, pendidikan bukan hanya soal kognisi semata,
tetapi juga tentang pembentukan karakter dan moralitas. Dalam
konteks pembelajaran PAI, prinsip pedagogis menjadi panduan
utama agar tujuan pendidikan Islam yang menyeluruh dapat
tercapai dengan optimal (Rohman: 2021).

Salah satu prinsip pedagogis yang relevan dalam strategi
pembelajaran PAI adalah prinsip kebermaknaan. Prinsip ini
menekankan bahwa setiap materi yang diajarkan hendaknya
memiliki makna personal bagi peserta didik. Dengan kata lain,
pembelajaran harus relevan dengan kehidupan sehari-hari
mereka. Sebagai contoh, ketika guru mengajarkan konsep
kejujuran dalam Islam, pembelajaran tidak berhenti pada
pemahaman kognitif tentang definisi jujur menurut Al-Qur’an dan
Hadis, tetapi dilanjutkan pada refleksi diri, studi kasus, serta
aplikasi nilai tersebut dalam kehidupan nyata siswa. Pendekatan
ini mengadopsi prinsip constructivism, yakni pembelajaran yang
berangkat dari pengalaman dan pengetahuan awal siswa untuk
membangun makna baru secara aktif (Santrock: 2018).

Selanjutnya, prinsip diferensiasi juga menjadi elemen
penting dalam strategi pembelajaran PAI. Dalam kelas yang
heterogen, peserta didik memiliki latar belakang yang berbeda-
beda, baik dari segi pemahaman agama, gaya belajar, maupun
tingkat kematangan emosional. Oleh karena itu, strategi
pembelajaran yang digunakan oleh guru PAI harus memperhatikan
keragaman tersebut. Prinsip diferensiasi menuntut guru untuk
menyesuaikan konten, proses, dan produk pembelajaran agar
dapat menjangkau seluruh peserta didik dengan efektif. Misalnya,

34



Hermawansyah, M.Pd.I

dalam menyampaikan materi tentang sejarah Nabi Muhammad
SAW, guru dapat menyediakan berbagai sumber belajar seperti
video dokumenter, cerita bergambar, atau diskusi kelompok agar
siswa dengan gaya belajar visual, auditori, dan kinestetik dapat
memahami materi dengan cara masing-masing (Tomlinson: 2014).

Tidak kalah penting adalah prinsip partisipasi aktif, yang
sejalan dengan teori pembelajaran aktif (active learning). Dalam
konteks pembelajaran PAI, prinsip ini mengajak siswa untuk
terlibat secara langsung dalam proses pembelajaran, bukan
sekadar menjadi pendengar pasif. Strategi yang dapat digunakan
antara lain diskusi kelompok, presentasi, simulasi peran, dan
problem-based learning. Melalui keterlibatan aktif ini, siswa tidak
hanya memahami ajaran Islam secara kognitif, tetapi juga belajar
mempraktikkannya dalam konteks sosial. Pembelajaran semacam
ini mendorong internalisasi nilai dan sikap keagamaan yang lebih
mendalam (Slavin: 2020).

Prinsip lain yang sangat penting adalah prinsip keteladanan.
Dalam Islam, pendidikan tidak hanya terjadi dalam ruang kelas,
tetapi juga melalui interaksi dan pengamatan terhadap perilaku
guru. Guru PAI memiliki peran sebagai uswah hasanah (teladan
yang baik), yang perilakunya menjadi contoh nyata bagi peserta
didik. Oleh karena itu, strategi pembelajaran PAI harus mencakup
aspek keteladanan dalam setiap tahapnya. Misalnya, dalam
pembelajaran  tentang  kesabaran, guru bukan hanya
menyampaikan materi, tetapi juga menunjukkan sikap sabar
dalam menghadapi siswa yang bermasalah. Hal ini memperkuat
proses internalisasi nilai melalui pengalaman langsung siswa
dalam berinteraksi dengan figur otoritatif (Zakiyah: 2022).

Selain itu, prinsip pengulangan (repetition) dan penguatan
(reinforcement) juga memiliki tempat penting dalam strategi
pembelajaran PAIL. Konsep ini berasal dari teori behaviorism yang
dikembangkan oleh tokoh-tokoh seperti Skinner dan Thorndike.
Dalam konteks PAI, pengulangan materi yang sistematis dan
penguatan terhadap perilaku yang sesuai dengan nilai Islam dapat
membantu membentuk kebiasaan positif pada peserta didik.
Misalnya, membiasakan siswa untuk memulai kegiatan belajar
dengan doa, menanamkan disiplin waktu shalat, dan memberikan

35



Hermawansyah, M.Pd.I

penghargaan terhadap perilaku jujur dan sopan, merupakan
bentuk konkret penerapan prinsip ini dalam pembelajaran (Eggen
& Kauchak: 2019).

Prinsip kontekstualitas atau keterkaitan materi dengan
lingkungan sosial dan budaya peserta didik juga sangat relevan
dalam strategi pembelajaran PAI. Prinsip ini menekankan bahwa
pembelajaran harus membumi, tidak mengawang-awang, serta
terkait erat dengan realitas sosial yang dialami siswa. Misalnya,
dalam membahas konsep zakat, guru dapat mengaitkan dengan
kondisi kemiskinan di lingkungan sekitar siswa, sehingga
pembelajaran menjadi lebih hidup dan menggugah empati.
Pendekatan kontekstual ini dapat ditemukan dalam model
pembelajaran contextual teaching and learning (CTL), yang
mengintegrasikan antara teori dengan praktik sosial secara
harmonis (Johnson: 2007).

Prinsip humanistik, yang menempatkan peserta didik
sebagai subjek aktif dalam proses pembelajaran dan
memperhatikan kebutuhan psikologis mereka, juga memiliki peran
penting dalam strategi PAI. Dalam pandangan humanistik, guru
berperan sebagai fasilitator yang membantu siswa menemukan
makna dan arah hidupnya, bukan sekadar penyampai materi.
Prinsip ini sangat sejalan dengan nilai-nilai Islam yang
menekankan pentingnya penghormatan terhadap martabat
manusia dan pengembangan potensi fitrah. Dalam praktiknya,
strategi pembelajaran PAI yang humanistik melibatkan
pendekatan dialogis, empatik, dan suportif terhadap peserta didik
(Mulyasa: 2019).

Penerapan prinsip refleksi dalam strategi pembelajaran PAI
juga tidak dapat diabaikan. Refleksi adalah proses berpikir kritis
terhadap pengalaman belajar, yang memungkinkan siswa
mengevaluasi dan memperdalam pemahaman serta sikap mereka
terhadap materi agama yang telah dipelajari. Melalui kegiatan
jurnal harian, diskusi evaluatif, atau pertanyaan terbuka, siswa
diajak untuk merefleksikan nilai-nilai Islam dalam kehidupan
mereka sehari-hari. Hal ini sejalan dengan pendekatan
metakognitif, di mana siswa tidak hanya belajar apa yang mereka
pelajari, tetapi juga bagaimana mereka belajar (Flavell: 2004).

36



Hermawansyah, M.Pd.I

Tak kalah penting adalah prinsip integratif, yang
menekankan keterpaduan antara aspek kognitif, afektif, dan
psikomotorik dalam strategi pembelajaran PAI. Pendidikan Islam
tidak hanya bertujuan mencetak individu yang cerdas secara
intelektual, tetapi juga memiliki kedalaman spiritual dan
keluhuran moral. Oleh karena itu, strategi pembelajaran PAI harus
mencerminkan pendekatan integratif ini, misalnya dengan
menggabungkan ceramah, praktik ibadah, dan kegiatan sosial
dalam satu kesatuan yang utuh. Dengan pendekatan integratif,
pembelajaran menjadi lebih menyentuh aspek terdalam dari
kepribadian siswa (Zuhdi: 2021).

Dalam konteks pedagogis Islam, prinsip gradualitas atau
tadarruj juga menjadi bagian tak terpisahkan dari strategi
pembelajaran. Prinsip ini mengajarkan bahwa pembelajaran harus
disampaikan secara bertahap, mengikuti perkembangan psikologis
dan intelektual peserta didik. Dalam sejarah Islam, wahyu
diturunkan secara bertahap selama 23 tahun sebagai bentuk
implementasi prinsip ini dalam pendidikan. Maka, strategi
pembelajaran PAI seharusnya tidak memaksakan pemahaman
mendalam dalam waktu singkat, tetapi memberi ruang bagi siswa
untuk menyerap nilai secara perlahan dan berkelanjutan (Al-Attas:
2010).

Sebagai tambahan, prinsip dialogis juga menjadi bagian
penting dalam strategi pembelajaran PAI. Prinsip ini melibatkan
komunikasi dua arah antara guru dan siswa, serta antara siswa
dengan siswa lainnya. Pendekatan ini sejalan dengan nilai-nilai
musyawarah dalam Islam, serta mendukung pengembangan
keterampilan berpikir kritis dan keterampilan sosial peserta didik.
Dengan strategi pembelajaran yang dialogis, siswa diajak untuk
berargumentasi, menyampaikan pendapat, dan mendengarkan
dengan empati, yang kesemuanya berkontribusi pada
pembentukan karakter islami yang komunikatif dan terbuka
(Qomar: 2020).

Namun, prinsip-prinsip pedagogis di atas tidak dapat
berjalan dengan baik tanpa dukungan lingkungan belajar yang
kondusif. Maka, strategi pembelajaran PAI harus menciptakan
ruang kelas yang aman secara psikologis, inklusif, dan menghargai

37



Hermawansyah, M.Pd.I

perbedaan. Ini penting untuk memastikan bahwa setiap peserta
didik merasa diterima dan termotivasi untuk belajar. Dalam hal
ini, guru PAI perlu membangun hubungan yang positif dengan
siswa, serta menciptakan suasana belajar yang menginspirasi dan
membangkitkan semangat spiritual (Tilaar: 2019).

Penguatan prinsip-prinsip pedagogis dalam strategi
pembelajaran PAI juga membutuhkan integrasi teknologi dan
media pembelajaran yang sesuai dengan zaman. Dalam era digital,
strategi PAI tidak dapat lagi mengandalkan metode konvensional
semata. Penggunaan media interaktif, platform e-learning, dan
video pembelajaran Islami dapat membantu menyampaikan nilai-
nilai agama secara lebih menarik dan kontekstual bagi generasi
milenial dan Z. Namun demikian, teknologi harus tetap digunakan
sebagai alat bantu, bukan pengganti hubungan manusiawi dalam
pendidikan (Hefni: 2022).

Strategi pembelajaran PAI yang berlandaskan prinsip-prinsip
pedagogis bukan hanya soal teknik mengajar, tetapi merupakan
wujud nyata dari tanggung jawab spiritual dan intelektual guru
dalam membimbing generasi umat menuju kedewasaan iman dan
akhlak. Dengan menggabungkan pendekatan pedagogis modern
dan nilai-nilai Islam yang luhur, pendidikan agama akan mampu
membentuk individu yang berpengetahuan, beriman, dan
berakhlak mulia tujuan yang sejatinya menjadi inti dari setiap
usaha pendidikan dalam Islam.

D. Integrasi nilai-nilai spiritual dalam dasar teori
pembelajaran

Di tengah kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi yang
begitu pesat, dunia pendidikan terus mengalami pergeseran
paradigma, dari yang bersifat mekanistik dan berorientasi hasil,
menuju pendekatan yang lebih humanistik, holistik, dan
spiritualistik. Dalam arus transformasi ini, integrasi nilai-nilai
spiritual menjadi sebuah keharusan moral sekaligus kebutuhan
pedagogis. Pendidikan tidak lagi hanya dituntut untuk
mencerdaskan secara kognitif, tetapi juga membentuk karakter
dan jiwa yang selaras dengan nilai-nilai spiritualitas, terutama

38



Hermawansyah, M.Pd.I

dalam konteks masyarakat yang beragama. Di sinilah pentingnya
membangun dasar teori pembelajaran yang tidak sekadar berakar
pada pendekatan behavioristik atau konstruktivistik secara teknis,
tetapi juga menyatu dengan spirit transendental yang memberi
arah pada pembelajaran sebagai proses pemanusiaan manusia.

Teori pembelajaran yang hanya berpusat pada aspek
mekanis penguasaan materi atau capaian kompetensi semata,
tanpa menyentuh aspek spiritual, sesungguhnya melahirkan
ketimpangan dalam perkembangan peserta didik. Mereka mungkin
menjadi cerdas secara intelektual, tetapi kering secara batiniah.
Oleh karena itu, pendidikan yang mendalam harus
mempertemukan ranah pengetahuan (kognisi), keterampilan
(psikomotorik), dan nilai (afeksi) dalam satu tarikan nafas, dengan
spiritualitas sebagai ruh yang menghidupkan keseluruhan proses
tersebut. Spiritualitas di sini bukan hanya terbatas pada aktivitas
ibadah formal, tetapi lebih luas sebagai kesadaran akan
keterhubungan manusia dengan Tuhan, alam semesta, dan
sesama.

Integrasi nilai-nilai spiritual dalam pembelajaran tidak dapat
dilepaskan dari pandangan filosofis mengenai hakikat manusia.
Dalam banyak tradisi filsafat, terutama yang berakar pada
pemikiran keagamaan dan ketimuran, manusia dipandang sebagai
makhluk spiritual yang memiliki dimensi lahiriah dan batiniah.
Pandangan ini menegaskan bahwa proses pendidikan yang ideal
adalah yang mampu mengembangkan seluruh potensi
kemanusiaan secara seimbang, termasuk potensi spiritual. Dalam
perspektif Islam, misalnya, pendidikan (tarbiyah) tidak hanya
bermakna transfer ilmu, melainkan juga proses tazkiyah
(penyucian jiwa) dan ta'dib (pembentukan adab). Karenanya,
integrasi nilai-nilai spiritual merupakan bagian esensial dari teori
pembelajaran dalam pendidikan Islam.

Dari sudut teori pembelajaran modern, pendekatan
humanistik sebagaimana dikembangkan oleh Carl Rogers dan
Abraham Maslow membuka ruang penting bagi pengembangan
aspek spiritual dalam pendidikan. Rogers menekankan pentingnya
suasana belajar yang mendukung aktualisasi diri, yang hanya
dapat dicapai ketika peserta didik merasa diterima secara utuh

39



Hermawansyah, M.Pd.I

sebagai manusia. Maslow bahkan meletakkan kebutuhan spiritual
sebagai bagian dari puncak hierarki kebutuhan manusia, yakni
aktualisasi diri yang diorientasikan pada nilai-nilai transendental.
Dalam pendekatan ini, pembelajaran menjadi proses pencarian
makna dan pemahaman diri dalam hubungan dengan realitas yang
lebih tinggi (Maslow: 2000).

Namun, seiring berkembangnya pendekatan konstruktivistik
dalam teori pembelajaran, integrasi nilai spiritual mendapat medan
yang lebih luas. Pendekatan konstruktivistik menempatkan
peserta didik sebagai subjek aktif dalam membangun
pengetahuan, yang pada dasarnya membuka ruang bagi integrasi
nilai-nilai, termasuk nilai spiritual. Vygotsky, meskipun tidak
secara eksplisit membahas spiritualitas, melalui teorinya tentang
zona perkembangan proksimal (ZPD) dan interaksi sosial, memberi
dasar bagi pentingnya konteks kultural dan nilai dalam
pembelajaran. Dalam hal ini, nilai-nilai spiritual sebagai bagian
dari budaya dan keyakinan individu dapat menjadi pijakan dalam
konstruksi pengetahuan yang bermakna (Santrock: 2019).

Dalam praktiknya, integrasi nilai-nilai spiritual dalam
pembelajaran menuntut kehadiran guru sebagai figur yang tidak
hanya mengajar, tetapi juga mengilhami dan membimbing. Guru
adalah teladan (uswah hasanah) yang nilai-nilai spiritualitasnya
terpantul dalam cara berpikir, bersikap, dan bertindak. Guru yang
memiliki kesadaran spiritual tinggi cenderung membawa suasana
kelas yang penuh keteduhan, empati, dan makna. la mampu
menjadikan pelajaran matematika, sains, atau bahasa sekalipun
sebagai jalan untuk mengenali keagungan Sang Pencipta. Sebab
dalam spiritualitas pendidikan, semua ilmu bermuara pada
keesaan dan keindahan Tuhan. Inilah yang oleh Palmer disebut
sebagai "teaching from within," yakni mengajar dengan
menghadirkan keutuhan jiwa dan relasi spiritual yang mendalam
(Palmer: 2007).

Lebih lanjut, dalam konteks pendidikan agama Islam (PAI),
integrasi nilai-nilai spiritual bukan hanya pilihan, melainkan
kewajiban kurikuler. PAI sejatinya tidak berhenti pada penguasaan
materi agama semata, tetapi diarahkan untuk membentuk
kepribadian islami yang paripurna. Artinya, strategi pembelajaran

40



Hermawansyah, M.Pd.I

PAI  harus dirancang sedemikian rupa agar mampu
membangkitkan kesadaran spiritual peserta didik, menumbuhkan
kecintaan pada nilai-nilai ilahiyah, dan mendorong penghayatan
terhadap ajaran agama dalam kehidupan nyata. Hal ini hanya
dapat dilakukan jika dasar teorinya memang mengakomodasi
pendekatan spiritual secara eksplisit.

Dalam hal ini, pendekatan integratif-interkonektif dalam
pembelajaran menjadi sangat relevan. Pendekatan ini berupaya
menjembatani ilmu-ilmu umum dan agama, teori-teori barat dan
nilai-nilai lokal, rasionalitas dan spiritualitas. Konsep ini
dikembangkan oleh banyak pemikir pendidikan Islam
kontemporer, termasuk Al-Attas dan Syed Naquib, yang
menekankan pentingnya adab dan keutuhan ilmu dalam proses
pendidikan. Dalam teori ini, spiritualitas bukan pelengkap, tetapi
fondasi epistemologis pembelajaran (Al-Attas: 2001). Oleh karena
itu, semua teori pembelajaran dalam pendidikan Islam, baik
behavioristik, kognitivistik, maupun konstruktivistik, perlu dibaca
ulang dalam cahaya spiritualitas.

Kurikulum Merdeka Belajar  yang kini mulai
diimplementasikan di Indonesia, dengan semangat transformatif
dan diferensiatifnya, sebenarnya memberi peluang besar untuk
mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dalam pembelajaran. Konsep
profil pelajar Pancasila yang menjadi orientasi utama kurikulum
ini mengedepankan karakter, kebhinekaan global, gotong royong,
dan kemandirian, yang semuanya bisa dan harus dihidupi secara
spiritual. Dalam hal ini, pembelajaran tidak cukup hanya berbasis
proyek (project based learning), tetapi harus berlandaskan nilai
(value based learning). Pembelajaran berbasis nilai spiritual ini
bukan hanya membahas apa yang benar secara logika, tetapi juga
apa yang baik dan indah secara spiritual.

Nilai-nilai spiritual yang dimaksud tidak selalu berbentuk
ajaran dogmatis. Ia bisa hadir dalam bentuk refleksi mendalam,
perenungan eksistensial, atau pengalaman estetis yang
menggugah batin. Misalnya, dalam pembelajaran bahasa, guru
bisa mengajak siswa menulis puisi tentang rasa syukur atau
keajaiban alam. Dalam pembelajaran IPA, siswa dapat diajak
merenungkan hukum-hukum alam sebagai tanda-tanda

41



Hermawansyah, M.Pd.I

kekuasaan Tuhan. Dalam pembelajaran IPS, nilai keadilan sosial
bisa dibingkai dalam perspektif spiritual sebagai amanah ilahi.
Semua ini memerlukan kerangka teoritis yang menyadari peran
penting spiritualitas dalam membentuk makna belajar (Zohar &
Marshall: 2001).

Secara psikologis, integrasi nilai spiritual juga memberikan
dampak positif bagi perkembangan peserta didik. Penelitian
menunjukkan bahwa peserta didik yang memiliki kesadaran
spiritual cenderung lebih tahan terhadap tekanan, memiliki
motivasi intrinsik yang tinggi, serta mampu mengembangkan
empati dan kontrol diri yang baik (Seligman: 2011). Dalam konteks
inilah, teori pembelajaran positif yang dikembangkan oleh psikologi
positif memberikan landasan penting untuk pengembangan
spiritualitas sebagai sumber kekuatan psikologis peserta didik.

Namun demikian, upaya integrasi nilai spiritual dalam teori
dan praktik pembelajaran tidaklah mudah. Banyak tantangan
yang harus dihadapi, baik dari aspek kurikulum, kompetensi guru,
maupun budaya sekolah yang masih cenderung materialistik.
Tantangan lain adalah kekhawatiran sebagian kalangan akan
lahirnya eksklusivisme atau dogmatisme jika spiritualitas tidak
dikelola dengan bijak. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan
yang inklusif, dialogis, dan lintas iman dalam mengembangkan
spiritualitas pendidikan. Spiritualitas yang dimaksud adalah
spiritualitas universal, yang menjunjung tinggi nilai kemanusiaan,
keadilan, dan kasih sayang.

Dalam konteks global, banyak negara mulai menyadari
pentingnya spiritualitas dalam pendidikan. Di Finlandia,
pendidikan karakter dan kesadaran diri menjadi bagian integral
dari pembelajaran. Di Inggris, ada mata pelajaran yang secara
eksplisit mengajarkan spiritual, moral, sosial, dan budaya (SMSC)
development. Bahkan UNESCO dalam beberapa dokumen
pendidikannya menekankan pentingnya "learning to be," yakni
pembelajaran untuk menjadi manusia utuh, yang mencakup
dimensi spiritual (UNESCO: 2015). Ini semua menunjukkan bahwa
spiritualitas bukan hanya milik tradisi Timur atau agama-agama
tertentu, tetapi menjadi kesadaran global dalam membangun
pendidikan yang bermakna.

42



Hermawansyah, M.Pd.I

Di Indonesia sendiri, praktik integrasi nilai spiritual dalam
pembelajaran masih sangat bergantung pada inisiatif pribadi guru
dan budaya sekolah. Padahal, seharusnya hal ini menjadi bagian
dari desain sistemik pendidikan. Teori pembelajaran yang
dikembangkan oleh para pendidik dan akademisi di Indonesia
sudah mulai mengarah ke sana. Misalnya, pendekatan
pembelajaran kontekstual (CTL) yang dikembangkan oleh Johnson
dan diterapkan dalam konteks Indonesia, dapat dijadikan sarana
untuk menyisipkan nilai-nilai spiritual dalam konteks kehidupan
nyata peserta didik (Johnson: 2006). Dengan demikian,
spiritualitas tidak diajarkan sebagai sesuatu yang abstrak, tetapi
dihidupkan dalam kehidupan sehari-hari.

Akhirnya, integrasi nilai-nilai spiritual dalam dasar teori
pembelajaran bukanlah sekadar idealisme atau romantisme
pendidikan. Ia adalah kebutuhan riil dalam membentuk manusia
utuh di tengah krisis nilai yang melanda dunia modern. Dalam era
yang serba cepat, instan, dan kompetitif ini, pendidikan spiritual
menawarkan ruang jeda, refleksi, dan pemaknaan. la mengajarkan
bahwa belajar bukan hanya untuk bekerja, tetapi untuk hidup;
bukan hanya untuk sukses, tetapi untuk bermakna. Teori
pembelajaran yang mengabaikan spiritualitas niscaya akan
kehilangan daya hidupnya, sebab ia telah mengabaikan hakikat
terdalam dari proses belajar: menjadikan manusia lebih bijak,
lebih manusiawi, dan lebih dekat dengan Sang Sumber Segala
[mu.

E. Arah pengembangan strategi berdasarkan pendekatan
holistic

Strategi dalam dunia pendidikan, manajemen, maupun
pembangunan sosial tidak lagi bisa dikembangkan melalui
pendekatan parsial atau terfragmentasi. Semakin kompleksnya
tantangan global, krisis multidimensi, dan dinamika sosial budaya
menuntut adanya pendekatan yang lebih menyeluruh, yakni
pendekatan holistik. Pendekatan ini memandang individu,
organisasi, maupun masyarakat sebagai sistem yang utuh, yang
tidak dapat dipisahkan dari konteks spiritual, emosional, sosial,
dan ekologis. Dalam kerangka inilah, arah pengembangan strategi

43



Hermawansyah, M.Pd.I

perlu disusun bukan semata-mata berdasarkan efisiensi teknis
atau keunggulan kompetitif, melainkan juga berdasarkan nilai-
nilai kemanusiaan, keseimbangan, dan keberlanjutan jangka
panjang (Hargreaves & Fullan: 2012).

Pendekatan holistik merupakan hasil dari akumulasi
pemikiran transdisipliner yang menyadari bahwa pendekatan-
pendekatan konvensional yang terlalu fokus pada satu aspek
tunggal—misalnya ekonomi, teknologi, atau kebijakan—sering kali
gagal menjawab persoalan yang saling terkait dan saling
mempengaruhi. Dalam konteks ini, strategi dikembangkan sebagai
serangkaian proses yang berakar pada pemahaman mendalam
terhadap realitas yang kompleks. Strategi tidak hanya menjadi alat
pencapaian tujuan pragmatis, tetapi juga menjadi sarana
penciptaan makna dan transformasi sosial (Senge: 2006).

Dalam dunia pendidikan, misalnya, arah pengembangan
strategi pembelajaran berbasis pendekatan holistik tidak cukup
hanya dengan menyesuaikan kurikulum terhadap kebutuhan
industri atau perkembangan teknologi. Strategi harus mencakup
aspek spiritualitas peserta didik, koneksi sosial, dan kesadaran
ekologis. Hal ini berarti bahwa guru tidak lagi hanya menjadi
penyampai informasi, melainkan fasilitator pertumbuhan pribadi,
sosial, dan spiritual siswa. Proses belajar harus membangun
keseimbangan antara kognisi, afeksi, dan tindakan. Nilai-nilai
empati, kerjasama, serta penghargaan terhadap keragaman
menjadi dasar dalam merumuskan arah strategi ini (Zohar &
Marshall: 2000).

Di bidang manajemen organisasi, pendekatan holistik
menuntut pergeseran dari orientasi profit semata ke arah
keberlanjutan dan tanggung jawab sosial. Strategi pengembangan
perusahaan tidak dapat dilepaskan dari relasi harmonis dengan
lingkungan, kesejahteraan karyawan, serta kontribusi terhadap
komunitas sekitar. Di sinilah pentingnya spiritual leadership, yaitu
kepemimpinan yang berbasis nilai-nilai keadilan, cinta kasih,
integritas, dan pelayanan (Fry: 2003). Arah strategi organisasi yang
dikembangkan dengan pendekatan holistik akan lebih mampu
membangun budaya kerja yang sehat, kolaboratif, dan bermakna.

44



Hermawansyah, M.Pd.I

Aspek utama dari pendekatan holistik adalah kesadaran
bahwa seluruh aspek kehidupan saling terkait secara erat dan
tidak dapat dipisahkan. Dalam tradisi filsafat Timur maupun
dalam spiritualitas global, terdapat prinsip bahwa manusia adalah
bagian dari alam semesta, dan tindakan-tindakannya harus
memperhatikan keseimbangan dengan seluruh ciptaan. Maka,
dalam membangun strategi, harus diperhatikan dimensi ekologis
dan spiritual. Strategi tidak boleh merusak tatanan ekologis demi
kepentingan sesaat, namun justru harus membangun
keberlangsungan kehidupan (Capra: 2002).

Dalam pendidikan karakter, strategi holistik menjadi
semakin relevan di tengah krisis nilai yang melanda banyak
negara. Pendidikan tidak boleh hanya mengukur -capaian
akademik, tetapi juga membentuk kepribadian yang utuh. Dalam
kerangka ini, strategi pembelajaran harus mengintegrasikan nilai-
nilai kejujuran, kerja keras, tanggung jawab, dan kasih sayang.
Guru berperan bukan hanya sebagai pendidik, tetapi juga sebagai
teladan moral dan spiritual. Pembelajaran diarahkan untuk
menyentuh hati dan membentuk kesadaran etis peserta didik
(Lickona: 2004).

Dalam konteks kebijakan publik, strategi pembangunan
berbasis pendekatan holistik harus mencakup integrasi antara
aspek ekonomi, sosial, budaya, dan lingkungan. Pemerintah tidak
cukup hanya mengembangkan strategi pembangunan berbasis
angka-angka pertumbuhan ekonomi, tetapi harus memastikan
bahwa pembangunan tersebut inklusif dan berkeadilan. Hal ini
berarti bahwa kelompok-kelompok marjinal, masyarakat adat, dan
minoritas harus menjadi bagian dari proses perumusan strategi,
bukan hanya sebagai objek pembangunan. Strategi yang
dikembangkan dalam pendekatan holistik menempatkan
masyarakat sebagai subjek yang aktif dan bermartabat (Sen:
1999).

Secara filosofis, pendekatan holistik dalam strategi berakar
pada epistemologi integratif, yang tidak memisahkan antara rasio
dan intuisi, antara fakta dan nilai, antara objektivitas dan
subjektivitas. Pengetahuan tidak dilihat sebagai sesuatu yang
netral, tetapi selalu terikat pada konteks budaya, pengalaman, dan

45



Hermawansyah, M.Pd.I

nilai-nilai manusia. Maka dalam proses pengembangan strategi,
penting untuk melibatkan dialog antara berbagai perspektif dan
kepentingan, serta membuka ruang kontemplasi dan refleksi
spiritual (Wilber: 2000).

Transformasi digital yang berlangsung saat ini juga
menuntut arah strategi yang holistik. Meskipun teknologi
membawa kemudahan dan percepatan dalam banyak aspek
kehidupan, namun tanpa fondasi nilai yang kuat, teknologi bisa
menjadi alat dominasi, pengasingan, dan kerusakan lingkungan.
Strategi digitalisasi harus memasukkan nilai-nilai etik dan
spiritual, termasuk privasi, keadilan digital, serta tanggung jawab
penggunaan data. Literasi digital yang dibangun dalam kerangka
holistik tidak hanya mencakup keterampilan teknis, tetapi juga
mencakup kesadaran kritis dan integritas moral (Selwyn: 2016).

Pada tataran praktis, pengembangan strategi berbasis
pendekatan holistik membutuhkan sinergi lintas sektor dan lintas
disiplin. Pendekatan sektoral yang selama ini dominan perlu
dikritisi karena sering kali menciptakan fragmentasi dan tumpang
tindih kebijakan. Misalnya, dalam penanggulangan kemiskinan,
diperlukan pendekatan yang mengintegrasikan sektor kesehatan,
pendidikan, pekerjaan, dan spiritualitas. Demikian pula dalam
penanganan krisis iklim, strategi tidak cukup hanya berbasis data
ilmiah, tetapi juga perlu menggugah kesadaran ekologis dan
tanggung jawab spiritual manusia terhadap bumi (O’Brien &
Selboe: 2015).

Pendidikan tinggi sebagai pusat pengembangan ilmu dan
strategi sosial pun ditantang untuk lebih membuka diri terhadap
pendekatan holistik. Kurikulum interdisipliner, pembelajaran
berbasis proyek sosial, serta keterlibatan komunitas menjadi
bagian penting dalam merumuskan arah strategis kampus. Dosen
tidak hanya dituntut mencetak lulusan yang kompeten secara
profesional, tetapi juga yang mampu berpikir kritis, berempati, dan
memiliki komitmen terhadap perubahan sosial. Dalam hal ini,
spiritualitas akademik bukan berarti mengajarkan agama secara
formal, tetapi membangun suasana batin yang reflektif, rendah
hati, dan menghargai keutuhan hidup (Palmer: 2007).

46



Hermawansyah, M.Pd.I

Pendekatan holistik juga memberikan arah baru bagi strategi
dalam kesehatan mental dan kesejahteraan psikologis. Strategi
peningkatan kesehatan mental tidak cukup hanya berfokus pada
terapi kognitif atau farmakologis, tetapi juga pada penguatan
makna hidup, spiritualitas, dan keterhubungan sosial. Dalam
dunia yang semakin terpolarisasi dan individualistik, strategi
berbasis holistik menjadi harapan untuk membangun
keseimbangan jiwa dan solidaritas kemanusiaan (Richards &
Bergin: 2005).

Namun demikian, pengembangan strategi berbasis
pendekatan holistik tidak lepas dari tantangan. Di satu sisi,
pendekatan ini membutuhkan perubahan paradigma dari banyak
aktor, baik di tingkat pengambil kebijakan, pelaku pendidikan,
maupun masyarakat umum. Di sisi lain, pendekatan ini sering kali
dinilai tidak praktis atau terlalu idealis dalam sistem yang
cenderung pragmatis dan cepat hasil. Oleh karena itu, penting
untuk membangun jembatan antara idealisme holistik dan
kebutuhan operasional di lapangan. Ini bisa dilakukan melalui
praktik-praktik kecil yang berdampak luas, refleksi yang terus
menerus, serta dialog lintas nilai dan kepentingan (Fullan: 2011).

Secara teoritis, pendekatan holistik memperkaya landasan
pengembangan strategi dengan memasukkan berbagai teori
humanistik, ekologi sosial, dan spiritualitas. Hal ini menciptakan
kerangka yang tidak hanya berorientasi pada output, tetapi juga
pada proses dan dampak jangka panjang terhadap kehidupan. Di
tengah disrupsi global dan tantangan ekologis, arah
pengembangan strategi yang terinspirasi dari pendekatan holistik
menjadi relevan, bukan hanya sebagai pilihan alternatif, tetapi
sebagai kebutuhan mutlak untuk membangun dunia yang lebih
adil, berkelanjutan, dan bermakna (Noddings: 2013).

Pada akhirnya, arah pengembangan strategi berdasarkan
pendekatan holistik bukan sekadar pergeseran teknis, melainkan
transformasi paradigma. Strategi menjadi bukan hanya alat
perencanaan, tetapi juga jalan pencarian kebenaran, keutuhan,
dan keadilan. Dalam dunia yang terus berubah, strategi holistik
membawa harapan bahwa perubahan dapat diarahkan menuju
kehidupan yang lebih utuh, saling terhubung, dan penuh kasih.

47



Hermawansyah, M.Pd.I

Maka, masa depan strategi bukan hanya tentang kompetisi, tetapi
tentang kolaborasi, kesadaran, dan keseimbangan jiwa.

48



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

BAB 3

PERENCANAAN STRATEGIS
PEMBELAJARAN PAI YANG EFEKTIF

A. Langkah-langkah perencanaan strategi pembelajaran

Strategi pembelajaran adalah berbagai metode yang
akan digunakan oleh pengajar untuk memikirkan kegiatan
yang akan dilakukan dalam proses belajar, serta
memahami semua aspek yang akan dihadapi selama
pembelajaran terkait dengan karakter siswa, situasi,
keadaan, dan kebutuhan mereka (Muflich, Muchtar, &
Sholikhah, 2024). Perencanaan strategi pembelajaran
adalah proses sistematis yang sangat penting dalam
pendidikan. Ini tidak hanya melibatkan aspek teknis seperti
pemilihan media dan metode, tetapi juga menuntut guru
untuk menyesuaikan pendekatan dengan karakteristik
siswa, kondisi kelas, dan tujuan pembelajaran yang hendak
dicapai (Majid, 2009). Dengan demikian, perencanaan
strategi pembelajaran harus dilakukan secara matang dan
menyeluruh agar proses belajar-mengajar berlangsung
efektif dan efisien. Langkah-langkah dalam pembelajaran
merupakan serangkaian tindakan atau prosedur yang
disusun untuk mencapai tujuan tertentu dalam
pembelajaran (Handayani Batu Bara et al., 2023). Langkah-
langkah tersebut bisa berbeda-beda tergantung pada
konteks dan tipe pembelajaran yang ada. Selain itu,
langkah-langkah ini juga disesuaikan dengan tingkat
kemampuan peserta didik, materi yang diajarkan, dan
tujuan pembelajaran yang lebih spesifik (Majid, 2009).

49



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

Penyusunan langkah-langkah dalam  pembelajaran
memainkan peran yang sangat signifikan dalam proses
pendidikan. Berikut adalah langkah-langkah dalam
perencanaan strategi pembelajaran:

1. Analisis Kebutuhan Peserta Didik

Guru perlu memahami latar belakang, tingkat
perkembangan kognitif, gaya belajar, dan kebutuhan
khusus peserta didik (Handayani Batu Bara et al.,
2023). Informasi ini dapat diperoleh melalui observasi,
wawancara, angket, asesmen diagnostik, maupun
dokumentasi profil siswa.

Pemahaman terhadap kebutuhan siswa ini
sangat penting agar guru dapat memilih pendekatan,
metode, media, dan strategi pembelajaran yang relevan
dan kontekstual. Dengan demikian, proses
pembelajaran akan lebih inklusif, adaptif, dan mampu
memfasilitasi keberagaman kemampuan dan potensi
peserta didik. Pendekatan yang sesuai dengan
karakteristik siswa juga akan meningkatkan partisipasi
aktif, motivasi belajar, serta hasil belajar yang lebih
optimal (Tomlinson, 2017).

Analisis kebutuhan peserta didik juga menjadi
landasan dalam merancang diferensiasi pembelajaran,
di mana guru menyesuaikan konten, proses, dan
produk pembelajaran berdasarkan kesiapan, minat,
dan profil belajar siswa. Hal ini merupakan bagian dari
upaya menciptakan pembelajaran yang berpusat pada
siswa dan berkeadilan.

2. Merumuskan Tujuan Pembelajaran

Merumuskan Tujuan pembelajaran adalah
pondasi perencanaan. Untuk merumuskan tujuan
pembelajaran menggunakan prinsip SMART (Spesifik,
Measurable, Achievable, Relevant, Time-bound)
(Sudjana, 2011).

Selain itu, dalam konteks Kurikulum Merdeka
maupun Kurikulum 2013, tujuan pembelajaran juga
harus mengacu pada capaian pembelajaran atau
kompetensi inti dan kompetensi dasar yang telah
ditetapkan. Guru perlu merumuskan tujuan dalam

bentuk perilaku yang dapat diamati dan diukur, dengan
50



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

memperhatikan tiga ranah domain pembelajaran:
kognitif, afektif, dan psikomotor. Dengan demikian,
tujuan yang dirumuskan bukan hanya mencerminkan
aspek akademik, tetapi juga mendukung pembentukan
karakter dan keterampilan abad 21, seperti berpikir
kritis, komunikasi, kolaborasi, dan kreativitas
(Mulyasa, 2015).

Perumusan tujuan yang tepat dan kontekstual
akan membantu guru dalam merancang kegiatan
pembelajaran yang terarah dan relevan, serta
mempermudah dalam proses asesmen untuk
mengetahui ketercapaian hasil belajar siswa.
Menentukan Materi daan Sumber Belajar

Pemilihan materi dan sumber belajar dilakukan
sesuai kurikulum dan kebutuhan siswa. Materi juga
harus menunjang pencapaian tujuan serta sesuai
dengan konteks kehidupan siswa (L. Hakim, 2019).
Selain itu, materi harus disusun secara sistematis, dari
yang sederhana ke kompleks, agar mudah dipahami
dan dapat memfasilitasi perkembangan berpikir peserta
didik. Sumber belajar tidak terbatas pada buku teks,
tetapi juga mencakup media digital, lingkungan sekitar,
narasumber, serta pengalaman langsung yang bersifat
kontekstual dan aplikatif. Guru berperan penting dalam
menyeleksi sumber yang valid, mutakhir, dan sesuai
dengan tingkat perkembangan kognitif siswa.

Materi yang bermakna dan kontekstual akan
membantu siswa mengaitkan pembelajaran dengan
kehidupan nyata, sehingga dapat meningkatkan
motivasi, keterlibatan, dan daya retensi belajar
(Hamdani, 2011).

Pemilihan Pendekatan, Metode, dan Teknik
Pembelajaran

Berdasarkan hasil analisis tujuan pembelajaran,
karakteristik siswa, dan materi ajar, guru memilih
pendekatan pembelajaran yang paling sesuai, seperti
pendekatan saintifik, tematik, atau kontekstual.
Pendekatan saintifik misalnya, menekankan pada
proses mengamati, menanya, mencoba, menalar, dan

mengomunikasikan, yang sesuai dengan tuntutan
51



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

Kurikulum 2013. Sementara pendekatan tematik cocok
untuk pembelajaran terpadu di jenjang pendidikan
dasar, dan pendekatan kontekstual bertujuan
mengaitkan materi dengan pengalaman nyata siswa.

Selanjutnya, guru memilih metode pembelajaran
seperti ceramah, diskusi, tanya jawab, demonstrasi,
inkuiri, cooperative learning, atau problembased
learning, dengan mempertimbangkan tujuan dan
kondisi kelas. Metode-metode tersebut dapat
dikombinasikan secara fleksibel guna mengakomodasi
berbagai gaya belajar siswa dan meningkatkan
keterlibatan aktif mereka dalam proses pembelajaran
(Nurdyansyah & Fahyuni, 2016).

Teknik pembelajaran, yang merupakan cara spesifik
dalam menerapkan metode, juga harus dipilih secara
cermat. Misalnya, dalam metode diskusi, guru bisa
menggunakan teknik diskusi kelompok kecil, debat,
atau jigsaw. Kombinasi pendekatan, metode, dan teknik
yang tepat akan menciptakan suasana pembelajaran
yang interaktif, efektif, dan bermakna(Trianto, 2010).

Pemilihan strategi pembelajaran yang tepat juga
dapat meningkatkan ketercapaian kompetensi dasar
dan menumbuhkan keterampilan abad 21 seperti
berpikir kritis, kolaborasi, komunikasi, dan kreativitas.
Penentuan Media dan Sumber Belajar

Media  pembelajaran  dipilih  berdasarkan
kesesuaian dengan materi, tujuan pembelajaran, serta
karakteristik siswa. Media dapat berupa visual (gambar,
diagram), audio (rekaman suara), audiovisual (video
pembelajaran), maupun media interaktif digital (aplikasi
atau platform pembelajaran daring). Pemanfaatan
media yang tepat dapat meningkatkan daya tarik,
kejelasan, dan pemahaman siswa terhadap materi.
Selain  itu, media pembelajaran juga harus
memperhatikan aspek ketersediaan, kemudahan
penggunaan, serta relevansinya terhadap konteks dan
tingkat perkembangan peserta didik (Arsyad, 2015).

Sumber belajar juga tidak terbatas pada buku
teks semata, melainkan dapat diperluas mencakup

internet, lingkungan sekitar, laboratorium, museum,
52



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

hingga narasumber ahli yang kompeten dalam bidang
tertentu. Keberagaman sumber belajar ini akan
memperkaya wawasan siswa dan membantu mereka
mengaitkan teori dengan realitas kehidupan sehari-
hari. Oleh karena itu, guru dituntut untuk kreatif dan
selektif dalam memilih serta mengembangkan media
dan sumber belajar agar pembelajaran menjadi lebih

bermakna dan kontekstual (Sudjana & Rivai, 2010).

Perencanaan Kegiatan Pembelajaran

Guru menyusun langkah-langkah pembelajaran
secara sistematis yang meliputi tiga tahapan utama:
kegiatan pendahuluan, inti, dan penutup.

Pada kegiatan pendahuluan, guru menciptakan
suasana pembelajaran yang kondusif, melakukan
apersepsi, menyampaikan tujuan dan manfaat
pembelajaran, serta memotivasi siswa agar siap secara
mental dan emosional untuk mengikuti pelajaran.
Tahap ini sangat penting karena dapat menentukan
antusiasme siswa dalam mengikuti pembelajaran
selanjutnya (Kebudayaan, 2017).

Kegiatan inti merupakan inti dari proses belajar-
mengajar, di mana siswa dilibatkan secara aktif dalam
memahami konsep, mengeksplorasi pengetahuan, dan
menerapkan keterampilan melalui berbagai metode
yang telah dirancang. Tahap ini harus mengacu pada
pendekatan saintifik atau model-model pembelajaran
aktif yang mendorong berpikir kritis, kolaboratif, dan
kreatif. Guru Dberperan sebagai fasilitator yang
membimbing proses pembelajaran agar tetap fokus
pada pencapaian kompetensi dasar dan indikator hasil
belajar (Rusman, 2014).

Sementara itu, kegiatan penutup berfungsi
untuk menguatkan pemahaman siswa terhadap materi
yang telah dipelajari. Pada tahap ini, guru mengarahkan
siswa untuk membuat kesimpulan, melakukan refleksi
terhadap proses dan hasil pembelajaran, memberikan
umpan balik, serta menyampaikan tugas sebagai
bentuk pengayaan atau remedial jika diperlukan.

53



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

Penutup yang baik akan membantu siswa merangkum
pengetahuan yang diperoleh dan mendorong mereka
untuk terus belajar secara mandiri (Sani, 2019).

Perencanaan yang rinci dan menyeluruh pada
setiap tahap pembelajaran akan menciptakan alur
pembelajaran yang terstruktur dan efisien, serta
memungkinkan guru untuk melakukan penyesuaian
terhadap dinamika kelas secara fleksibel.

7. Penyiapan Instrumen Penilaian

Guru menyiapkan alat evaluasi untuk mengukur
ketercapaian tujuan pembelajaran, baik dari ranah
kognitif (pengetahuan), afektif (sikap), maupun
psikomotor (keterampilan). Instrumen penilaian harus
dirancang sesuai dengan indikator pencapaian
kompetensi yang telah ditetapkan sebelumnya. Teknik
yang digunakan dapat berupa observasi, tes tulis, tes
lisan, praktik, penugasan, portofolio, jurnal belajar,
atau penilaian diri dan antar teman (Arifin, 2012).

Penilaian kognitif umumnya dilakukan dengan
tes objektif atau esai untuk mengukur pemahaman,
analisis, dan kemampuan berpikir kritis siswa terhadap
materi pelajaran. Penilaian afektif dilakukan melalui
observasi sikap selama proses pembelajaran, seperti
tanggung jawab, kerjasama, dan rasa ingin tahu,
dengan menggunakan lembar pengamatan atau skala
sikap. Sementara itu, penilaian psikomotor menilai
keterampilan praktik siswa melalui demonstrasi atau
proyek tertentu yang berkaitan dengan materi ajar
(Kunandar, 2014).

Penting bagi guru untuk memastikan bahwa
instrumen penilaian yang digunakan memiliki validitas
dan reliabilitas yang memadai, serta mampu
menggambarkan kemampuan siswa secara holistik.
Selain itu, hasil penilaian harus dianalisis dan
dimanfaatkan sebagai umpan balik untuk perbaikan
proses pembelajaran maupun pengembangan
kemampuan siswa lebih lanjut.

8. Evaluasi dan Revisi Rencana

54



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

Setelah seluruh perencanaan pembelajaran
disusun, guru perlu melakukan evaluasi atau telaah
ulang terhadap rencana tersebut guna memastikan
bahwa semua komponen saling terintegrasi dan
mendukung ketercapaian tujuan pembelajaran.
Evaluasi ini mencakup pemeriksaan terhadap
kesesuaian antara tujuan, materi, metode, media,
kegiatan pembelajaran, serta instrumen penilaian.
Proses ini penting untuk mendeteksi potensi
kelemahan, ketidaksesuaian, atau ketidakefisienan
dalam rencana pembelajaran sebelum diterapkan di
kelas (Sudjana, 2013).

Jika ditemukan kekurangan, baik dari segi
substansi maupun teknis, guru wajib melakukan revisi
secara menyeluruh atau parsial agar perencanaan
menjadi lebih matang dan efektif. Revisi dapat
mencakup penyesuaian waktu, penggantian media yang
lebih relevan, perbaikan metode, atau penyusunan
ulang langkah-langkah pembelajaran agar lebih sesuai
dengan kondisi nyata peserta didik. Selain itu, guru
juga dapat meminta masukan dari rekan sejawat atau
kepala sekolah sebagai bentuk refleksi kolaboratif
(Mulyasa, 2019).

Dengan melakukan evaluasi dan revisi secara
sistematis, guru tidak hanya meningkatkan kualitas
perencanaan, tetapi juga memastikan bahwa proses
pembelajaran nantinya dapat berjalan secara optimal,
adaptif, dan responsif terhadap kebutuhan siswa di
kelas.

B. Analisis kebutuhan dan karakteristik peserta didik
dalam PAI
Dalam proses perencanaan dan pelaksanaan
pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI), langkah awal
yang sangat penting adalah melakukan analisis kebutuhan
dan karakteristik peserta didik. Analisis ini bertujuan
untuk memastikan bahwa pendekatan, metode, dan media
pembelajaran yang digunakan benar-benar sesuai dengan
kondisi nyata siswa, baik dari aspek kognitif, afektif,

maupun psikomotorik (Hamalik, 2011).
55



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

Analisis kebutuhan dilakukan melalui observasi dan
wawancara, khususnya kepada guru mata pelajaran PAI
seperti Figih, Al-Qur’an Hadits, Akidah Akhlak, dan Sejarah
Kebudayaan Islam. Tujuannya adalah:

1. Menyesuaikan tujuan pembelajaran dengan
kompetensi dasar yang berlaku dalam kurikulum,

2. Mengidentifikasi materi pembelajaran yang relevan dan

sesuai tingkat perkembangan siswa,

Mengetahui strategi pembelajaran yang tepat,

4. Mengenali lingkungan belajar, termasuk media yang
tersedia dan dapat dimanfaatkan,

5. Memastikan media pembelajaran mendukung
ketercapaian hasil belajar secara optimal (Musfiroh,
2019).

Dalam konteks ini, kebutuhan siswa tidak hanya
bersifat akademik, namun juga menyangkut motivasi, gaya
belajar, akses terhadap teknologi, dan hambatan belajar
yang dihadapi.

w

. Merumuskan tujuan pembelajaran berdasarkan nilai-
nilai Islam

Tujuan pembelajaran merupakan arah atau sasaran
yang hendak dicapai dalam proses pendidikan. Dalam
pandangan Islam, tujuan pembelajaran tidak hanya
terbatas pada penguasaan aspek kognitif, afektif, dan
psikomotorik semata, melainkan juga diarahkan untuk
membentuk manusia paripurna yang mengenal Tuhannya,
berakhlak mulia, serta mampu menjalani kehidupan sesuai
dengan tuntunan syariat (Nabila, 2021).

Tujuan utama pendidikan dalam Islam adalah
mewujudkan insan kamil, yaitu manusia yang utuh dari
segi rohani dan jasmani, intelektual dan moral, duniawi
dan ukhrawi (Suryani, Mazani, & Murzal, 2024). Hal ini
sejalan dengan firman Allah SWT:

“Ya Tuhan kami, utuslah untuk mereka seorang Rasul
dari kalangan mereka, yang akan membacakan kepada
mereka ayat-ayat-Mu, mengajarkan kepada mereka Kitab
dan Hikmah, serta menyucikan mereka..” (QS. Al-Bagarah
[2]: 129).

56



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

Ayat ini menunjukkan bahwa proses pendidikan
dalam Islam bertujuan untuk:

1. Menanamkan nilai-nilai keimanan (iman),
2. Menguasai ilmu pengetahuan (ilmu), dan
3. Membentuk akhlak mulia (tazkiyah).

Dengan demikian, dalam merumuskan tujuan
pembelajaran, pendidik Muslim harus mengintegrasikan
aspek spiritual, moral, dan keilmuan secara proporsional
dan terpadu.

Dalam menyusun tujuan pembelajaran yang berbasis
nilai-nilai Islam, terdapat beberapa prinsip utama yang
perlu diperhatikan:

1. Berorientasi Tauhid
Setiap tujuan pembelajaran harus diarahkan
untuk memperkuat nilai tauhid, yakni keimanan
kepada Allah Swt dan pembentukan hubungan vertikal
(hablumminallah) yang benar. Al-Attas menekankan
bahwa tujuan pendidikan Islam adalah “to produce a
good man,” bukan sekadar “a good citizen” (Al-Attas,
1993). Hal ini berarti orientasi pendidikan harus
bersifat teosentris, bukan sekadar antropocentris.
2. Menanamkan Nilai Akhlak
Akhlak merupakan poros utama dalam sistem
pendidikan Islam. Tujuan pembelajaran harus
mencakup pembinaan karakter luhur, seperti
kejujuran, tanggung jawab, amanah, dan kasih sayang
(Althof, Haironi, & Satria, 2025). Rasulullah Saw

bersabda:

“Sesungguhnya aku diutus hanya untuk
menyempurnakan akhlak yang mulia.”
(HR. Ahmad)

Perumusan tujuan pembelajaran harus
mencerminkan dimensi pendidikan akhlak dalam setiap
aspek.

3. Menumbuhkan Kesadaran Ibadah
Tujuan pembelajaran hendaknya menanamkan
kesadaran bahwa seluruh aktivitas belajar adalah
bagian dari ibadah. Hal ini menumbuhkan motivasi

intrinsik siswa untuk menuntut ilmu dengan niat yang
57



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

benar dan mengharapkan ridha Allah Swt (Lenggono &
Yuzarion, 2020). Pendidikan yang demikian akan
membentuk pribadi yang istigamah dalam
menyeimbangkan antara dunia dan akhirat.
4. Mengembangkan Potensi Fitrah

Islam memandang setiap anak dilahirkan dalam
keadaan fitrah (QS. Ar-Rum [30]: 30). Pendidikan
bertujuan untuk menjaga dan mengembangkan potensi
fitrah ini, baik dalam aspek intelektual, emosional,
maupun spiritual (Herwati, 2024). Oleh karena itu,
perumusan tujuan pembelajaran perlu mengakomodasi
potensi individual setiap peserta didik secara
menyeluruh.

Merumuskan tujuan pembelajaran berdasarkan nilai-
nilai Islam merupakan langkah strategis dalam membentuk
generasi yang tidak hanya unggul secara intelektual, tetapi
juga kuat dalam iman dan akhlak. Tujuan pembelajaran
dalam perspektif Islam harus dirumuskan secara
komprehensif dan holistik, dengan menjadikan prinsip-
prinsip tauhid, akhlak, ibadah, dan pengembangan fitrah
sebagai pilar utamanya. Dengan demikian, proses
pendidikan akan melahirkan insan kamil yang mampu
membawa rahmat bagi semesta alam.

. Pemilihan metode dan media yang sesuai

Pemilihan metode dan media pembelajaran
merupakan bagian krusial dalam strategi perencanaan
pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Agar
pembelajaran PAI berjalan secara efektif, guru perlu
mempertimbangkan kesesuaian antara metode dan media
dengan karakteristik peserta didik, tujuan pembelajaran,
serta konteks sosial dan budaya tempat pembelajaran
berlangsung (Damanik & Larasati, 2025). Efektivitas
pembelajaran tidak hanya bergantung pada materi yang
disampaikan, tetapi juga pada bagaimana materi tersebut
disampaikan serta alat bantu yang digunakan untuk
menyampaikannya secara bermakna dan membekas dalam
ingatan siswa.

58



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

Dalam konteks PAI, metode pembelajaran yang
digunakan hendaknya mampu menumbuhkan sikap
spiritual, sosial, dan kognitif yang seimbang. Metode
ceramah masih relevan digunakan, terutama saat
menyampaikan materi konseptual atau nilai-nilai
keislaman secara naratif, namun perlu dipadukan dengan
metode diskusi, tanya jawab, studi kasus, role playing,
hingga metode pembelajaran berbasis proyek (project based
learning) yang memberi ruang bagi peserta didik untuk
mengalami secara langsung nilai-nilai Islam dalam
kehidupan nyata (Handayani Batu Bara et al., 2023).

Metode diskusi kelompok kecil, misalnya, dapat
melatih kemampuan berpikir kritis, komunikasi, dan
toleransi dalam memahami perbedaan pendapat, yang
sangat relevan dengan pendidikan karakter dalam PAI
Selain itu, metode pembelajaran berbasis masalah (problem
based learning) juga dapat mendorong siswa untuk
menemukan solusi atas persoalan kehidupan nyata dengan
merujuk pada prinsip-prinsip ajaran Islam, menjadikan
pembelajaran lebih aplikatif dan kontekstual(Ahadiyah,
Muchtar, & Mumtahana, 2022).

Pemilihan metode harus didasarkan pada pendekatan
holistik yang mempertimbangkan tingkat perkembangan
intelektual dan spiritual siswa. Untuk siswa sekolah dasar,
metode Dbercerita (storytelling) sangat efektif untuk
menyampaikan kisah-kisah nabi, para sahabat, atau tokoh
Islam inspiratif, karena mereka cenderung menyerap nilai
melalui imajinasi dan keteladanan. Sedangkan untuk siswa
sekolah menengah, metode debat atau simulasi sidang bisa
lebih sesuai, terutama dalam pembahasan tema-tema
kontemporer seperti etika media sosial dalam Islam atau
masalah lingkungan dalam pandangan syariah(Muhaimin,
2014).

Seiring dengan perkembangan teknologi digital,
pemanfaatan media pembelajaran menjadi kebutuhan yang
tidak dapat diabaikan. Media yang digunakan dalam
pembelajaran PAI harus bersifat mendukung pencapaian
tujuan, merangsang minat belajar, serta dapat
memvisualisasikan konsep-konsep abstrak keislaman

59



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

menjadi lebih mudah dipahami. Media visual seperti
gambar, grafik, dan video islami bisa memperkuat
pemahaman siswa tentang ajaran Islam, khususnya yang
berkaitan dengan sejarah dan praktik ibadah.

Media digital interaktif seperti aplikasi kuis Islami, e-
modul, hingga platform pembelajaran daring juga dapat
memperluas ruang belajar siswa, baik secara individu
maupun kelompok. Misalnya, guru dapat menggunakan
video animasi untuk menjelaskan tata cara salat atau
tayamum, sehingga peserta didik lebih mudah mengingat
dan mempraktikkannya (Mulyasa, 2015). Penggunaan
media ini tidak hanya mempermudah pemahaman, tetapi
juga meningkatkan motivasi belajar karena memberikan
pengalaman belajar yang lebih menyenangkan dan
berkesan.

Selain media digital, media tradisional seperti poster
nilai-nilai Islam, papan flanel, alat peraga ibadah, dan alat
tulis visual lainnya tetap memiliki tempat penting, terutama
di sekolah-sekolah yang belum memiliki fasilitas teknologi
yang memadai. Hal ini menunjukkan bahwa pemilihan
media harus kontekstual dan mempertimbangkan
ketersediaan sumber daya di lingkungan sekolah(Rusman,
2014).

Guru sebagai perencana strategi pembelajaran PAI
dituntut untuk kreatif dalam memadukan berbagai metode
dan media secara integratif. Tidak cukup hanya memilih
metode dan media secara teoritis, tetapi juga penting untuk
melakukan refleksi dan evaluasi berkelanjutan terhadap
efektivitas penggunaan metode dan media tersebut dalam
pembelajaran sehari-hari. Dengan begitu, guru dapat
menyesuaikan pendekatan yang paling tepat untuk
mencapai tujuan pembelajaran yang telah ditetapkan.

Lebih jauh, metode dan media juga berperan dalam
membentuk suasana pembelajaran yang dialogis,
partisipatif, dan humanis. Dalam pembelajaran PAI, guru
tidak hanya bertindak sebagai penyampai ilmu, tetapi juga
sebagai teladan (uswah) dan pembimbing rohani bagi
siswa. Maka, metode dan media yang digunakan pun
hendaknya tidak bersifat instruksional semata, melainkan

60



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

harus membuka ruang bagi refleksi nilai, kontemplasi
spiritual, dan pembentukan karakter mulia sesuai ajaran
Islam(Zuhairini, 1994).

Dengan perencanaan yang matang dan kontekstual,
pemilihan metode dan media yang tepat dalam
pembelajaran PAI bukan hanya akan menciptakan
pembelajaran yang efektif, tetapi juga membentuk peserta
didik yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Inilah
esensi dari perencanaan  strategis dalam = PAI
mengintegrasikan dimensi spiritual, intelektual, dan sosial
secara harmonis melalui pendekatan pedagogis yang
bermakna.

. Penjadwalan dan manajemen waktu dalam pelaksanaan

strategi

Penjadwalan dan manajemen waktu merupakan
aspek yang tidak kalah penting dalam perencanaan
strategis pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI).
Tanpa perencanaan waktu yang matang, strategi
pembelajaran yang telah dirancang dengan baik dapat
menjadi tidak efektif karena tidak sesuai dengan alokasi
waktu yang tersedia. Dalam konteks pendidikan, waktu
adalah sumber daya terbatas yang harus diatur sedemikian
rupa agar seluruh komponen pembelajaran dapat
terlaksana dengan optimal dan efisien(Nasution, 2017).

Penjadwalan dalam pembelajaran PAI mencakup
alokasi waktu untuk setiap topik, kegiatan pembelajaran,
dan evaluasi. Guru harus mampu menyusun rencana
pelaksanaan pembelajaran (RPP) dengan pembagian waktu
yang realistis dan fleksibel. Hal ini mencakup waktu untuk
pembukaan (apersepsi dan motivasi), inti (penyampaian
materi, diskusi, praktik), dan penutup (refleksi,
rangkuman, dan penugasan). Sebuah strategi yang efektif
akan sangat tergantung pada bagaimana guru
mendistribusikan waktu dalam setiap sesi pembelajaran
dengan seimbang antara aspek kognitif, afektif, dan
psikomotorik (Handayani Batu Bara et al., 2023).

61



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

Manajemen waktu juga berperan dalam pengendalian
proses pembelajaran di kelas. Guru harus mampu menjaga
agar pembelajaran tidak menyimpang dari tujuan dan
waktu yang telah ditetapkan. Dalam praktiknya, guru PAI
sering kali dihadapkan pada kendala seperti kurangnya
waktu karena jadwal pelajaran yang terbatas, kegiatan
sekolah lainnya, atau tingkat keterlibatan siswa yang
rendah. Oleh karena itu, guru perlu menyusun strategi
antisipatif, misalnya dengan menggunakan metode yang
variatif namun efisien, seperti penggunaan media digital
untuk mempercepat pemahaman konsep, atau penugasan
mandiri di luar jam tatap muka(Mulyasa, 2015).

Efektivitas manajemen waktu juga sangat bergantung
pada kemampuan guru dalam membaca situasi kelas dan
menyesuaikan strategi sesuai dinamika yang terjadi. Jika
suasana kelas kondusif dan siswa antusias, maka guru
dapat memperdalam materi. Namun jika situasi kurang
mendukung, guru dapat mengalihkan fokus pada aktivitas
yang lebih ringan namun tetap bermakna. Fleksibilitas ini
penting agar pembelajaran tetap berjalan dalam koridor
waktu yang telah direncanakan, mnamun @ tetap
memperhatikan psikologi peserta didik(Rusman, 2014).

Di sisi lain, guru juga perlu merancang skema
penjadwalan jangka panjang, seperti program semester dan
tahunan, yang mencakup distribusi materi pelajaran PAI
sepanjang tahun ajaran. Program ini harus sinkron dengan
kalender pendidikan nasional dan lokal, serta
mempertimbangkan hari-hari besar Islam yang dapat
dijadikan momen pembelajaran kontekstual, seperti
peringatan Maulid Nabi, Isra Miraj, atau bulan
Ramadan(Muhaimin, 2014).

Manajemen waktu juga sangat penting dalam konteks
evaluasi pembelajaran. Guru harus menyediakan waktu
yang cukup untuk melakukan evaluasi formatif dan
sumatif, baik melalui tes lisan, tulis, maupun observasi
perilaku keagamaan peserta didik. Selain itu, penjadwalan
remedial dan pengayaan juga memerlukan perhatian
khusus, agar semua siswa mendapatkan kesempatan
belajar yang adil sesuai kebutuhan = masing-

masing(Zuhairini, 1994).
62



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

Kemampuan mengelola waktu secara efektif dalam
pelaksanaan strategi pembelajaran akan menentukan
sejauh mana tujuan pembelajaran dapat dicapai secara
menyeluruh. Hal ini mencerminkan profesionalisme guru
dalam mendesain dan melaksanakan pembelajaran yang
tidak hanya berorientasi pada penyampaian materi, tetapi
juga pada pembentukan karakter dan nilai keislaman siswa
secara bertahap dan berkelanjutan.

Dengan demikian, Penjadwalan dan manajemen
waktu bukan sekadar aspek teknis, melainkan bagian
penting dari strategi pembelajaran bermakna. Guru PAI
harus menyadari bahwa setiap menit adalah peluang
menanamkan nilai, membentuk sikap, dan memperkuat
akhlak. Karena itu, pengelolaan waktu harus dilandasi niat
ikhlas dan tanggung jawab membentuk generasi yang
cerdas, berakhlak, dan beriman.

63



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

BAB 4

MODEL DAN PENDEKATAN
PEMBELAJARAN PAI INOVATIF

A. Model pembelajaran kontekstual dalam PAI

Model pembelajaran kontekstual (Contextual Teaching
and Learning/CTL) merupakan pendekatan yang
menekankan keterkaitan antara materi pembelajaran
dengan situasi kehidupan nyata peserta didik (Ester et al.,
2023). Tujuan dari pengajaran CTL adalah memberikan
siswa pengetahuan yang bisa disesuaikan dengan berbagai
masalah dan situasi yang berbeda (Arsyad, Sulfemi, &
Fajartriani, 2023). Dalam pembelajaran Pendidikan Agama
Islam (PAI), model ini sangat relevan karena
memungkinkan peserta didik memahami nilai-nilai
keislaman secara lebih aplikatif dan membumi dalam
kehidupan sehari-hari.

Pembelajaran kontekstual mengajak siswa untuk
membangun pemahaman melalui pengalaman langsung,
refleksi, dan interaksi sosial (Nababan & Sipayung, 2023).
Dalam konteks PAI, hal ini mencakup kegiatan seperti
diskusi tentang isu moral di lingkungan sekitar, praktik
ibadah, observasi perilaku mulia di masyarakat, dan
keterlibatan dalam kegiatan sosial berbasis nilai Islam.

Model kontekstual dalam PAI tidak hanya
mentransfer pengetahuan agama, tetapi juga menanamkan
kesadaran beragama yang aktif dan kritis. Peserta didik
tidak hanya mengetahui konsep keimanan, ibadah, dan

akhlak, tetapi juga mampu menginternalisasikan dan
64



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

mempraktikkannya dalam kehidupan nyata(Ningsih,

2025). Misalnya, pembelajaran tentang kejujuran tidak

berhenti pada pengertian konsep, tetapi dikaitkan dengan

praktik jujur di sekolah, keluarga, dan masyarakat.

Menurut Johnson, pembelajaran kontekstual
melibatkan tujuh komponen utama, diantaranya yakni:
konstruktivisme, bertanya, menemukan, masyarakat
belajar, pemodelan, refleksi, dan penilaian autentik
(Johnson, 2002). Dalam penerapannya di PAI, ketujuh
komponen ini dapat digunakan untuk menumbuhkan
pemahaman agama yang holistik, integratif, dan berbasis
pengalaman.

Dalam PAI, pendekatan ini dapat diterapkan melalui
berbagai metode seperti:

1. Pembelajaran berbasis proyek, misalnya proyek
kebersihan masjid atau aksi solidaritas sosial.

2. Studi kasus keagamaan, seperti membahas dilema
etika dalam pergaulan remaja.

3. Kegiatan praktik ibadah, misalnya praktik wudhu dan
salat yang dikaitkan dengan kesucian dan disiplin.

4. Observasi dan laporan nilai akhlak di lingkungan
sekitar, seperti menilai praktik tolong-menolong, jujur,
atau amanah di lingkungan keluarga dan sekolah.

Model ini sejalan dengan prinsip-prinsip dasar
pendidikan Islam yang menekankan pembentukan akhlak
dan internalisasi nilai, sebagaimana ditegaskan oleh Al-
Ghazali bahwa ilmu yang bermanfaat adalah ilmu yang
membuahkan amal saleh(Al-Ghazali, 2005).

Dengan demikian, model pembelajaran kontekstual
dalam PAI membantu siswa untuk tidak hanya
“mengetahui” nilai-nilai Islam, tetapi juga “menjalani” dan
“menghidupi’nya secara nyata. Ini selaras dengan tujuan
akhir pendidikan Islam, yaitu melahirkan insan yang
beriman, berilmu, dan berakhlak mulia.

. Pendekatan tematik-integratif dalam pendidikan agama

Pendekatan tematik-integratif merupakan strategi
pembelajaran yang menggabungkan berbagai kompetensi
dan materi dari beberapa bidang studi ke dalam satu tema

65



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

sentral yang relevan dengan kehidupan peserta
didik(Faizah & Ibad, 2024).

Menurut Kemendikbud 2013 Pembelajaran tematik
integratif adalah suatu pendekatan yang menyatukan
berbagai kemampuan dari sejumlah mata pelajaran ke
dalam satu tema. Penggabungan ini terjadi dalam dua
aspek, yaitu pengintegrasian sikap, keterampilan, dan
pengetahuan selama proses belajar serta penggabungan
berbagai konsep dasar yang saling berhubungan. Tema
yang dibahas menghubungkan makna dari berbagai
konsep dasar sehingga siswa tidak mempelajari konsep-
konsep tersebut secara terpisah. Dengan cara ini, proses
belajar memberikan makna yang keseluruhan bagi siswa
sebagaimana tergambar pada beragam tema yang ada(l. N.
Hakim, 2014).

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI),
pendekatan ini sangat efektif untuk mengintegrasikan
nilai-nilai keislaman ke dalam berbagai aspek kehidupan
secara menyeluruh dan tidak parsial.

Pendidikan Islam secara hakikat bersifat holistik,
yakni mencakup dimensi spiritual, intelektual, emosional,
sosial, dan fisik. Oleh karena itu, pembelajaran yang
bersifat tematik dan integratif akan membantu peserta
didik memahami agama bukan hanya sebagai
pengetahuan, tetapi sebagai pedoman hidup yang
terhubung dengan realitas sehari-hari (Purnamasari,
Rahmawati, Noviani, & Hilmin, 2023). Misalnya, tema
“Kebersihan” dapat dikaji melalui aspek fikih (thaharah),
akhlak (cinta kebersihan), dan sains (kesehatan
lingkungan), sehingga peserta didik memperoleh
pemahaman yang utuh dan aplikatif.

Pendekatan ini juga sejalan dengan konsep integrasi
ilmu dan agama yang menjadi dasar pengembangan
kurikulum pendidikan Islam kontemporer. Menurut
Azyumardi Azra, paradigma pendidikan Islam masa kini
harus mampu mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu
umum secara harmonis untuk membentuk insan kamil
yang berdaya saing dan berakhlak mulia(Azra, 1999).

66



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

Implementasi pendekatan tematik-integratif dalam

PAI dapat dilakukan melalui beberapa strategi, antara lain:

1. Merancang tema-tema sentral yang sesuai dengan
kebutuhan perkembangan peserta didik (misalnya:
persaudaraan, tolong-menolong, tanggung jawab).

2. Mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam mata
pelajaran lain, seperti Bahasa Indonesia, IPS, dan
Sains.

3. Mengembangkan proyek kolaboratif lintas mata
pelajaran, seperti pembuatan majalah dinding Islami,
praktik kewirausahaan Islami, atau kegiatan sosial
berbasis nilai agama.

4. Menerapkan pembelajaran berbasis kehidupan nyata
(life skill education) yang disertai nilai-nilai spiritual.

Selain itu, pendekatan ini mendukung pembelajaran

bermakna (meaningful learning) karena peserta didik
terlibat aktif dalam mengaitkan berbagai informasi dengan
pengalaman mereka. Hal ini dapat memperkuat
pemahaman, menumbuhkan kesadaran religius, dan
membentuk karakter yang berlandaskan nilai-nilai Islam.
Sebagaimana ditegaskan oleh H.A.R. Tilaar, pendidikan
harus mengembangkan manusia seutuhnya melalui
pendekatan integratif yang menghubungkan aspek kognitif,
afektif, dan psikomotorik dengan dimensi spiritual dan
sosial (Tilaar, 2002). Dalam konteks ini, pendekatan
tematik-integratif menjadi sarana penting dalam
mentransformasikan ajaran Islam ke dalam seluruh lini
kehidupan siswa secara menyeluruh.

. Model pembelajaran berbasis masalah (problem-based
learning)

Model Pembelajaran Berbasis Masalah (Problem-
Based Learning/PBL) adalah pendekatan pembelajaran
yang menempatkan masalah nyata sebagai titik awal untuk
membangun pengetahuan, keterampilan, dan sikap peserta
didik (Ahadiyah et al., 2022). Dalam konteks Pendidikan
Agama Islam (PAI), model ini sangat relevan untuk
membekali siswa kemampuan berpikir kritis, bernalar

67



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

secara Islami, dan menyelesaikan persoalan kehidupan

berdasarkan nilai-nilai agama.

Pembelajaran berbasis masalah tidak sekadar
menyampaikan informasi, tetapi mendorong peserta didik
untuk mengeksplorasi isu-isu yang kompleks, mencari
solusi melalui pendekatan ilmiah, dan merumuskan sikap
berdasarkan prinsip keislaman (Astuti, Sahara, &
Gusmaneli, 2025). Misalnya, guru dapat mengangkat topik
seperti “fenomena korupsi”, “perundungan di sekolah”,
atau “krisis lingkungan” sebagai bahan diskusi dan refleksi
nilai-nilai Islam seperti kejujuran, kasih sayang, dan
amanah.

Menurut Howard S. Barrows, PBL menempatkan
siswa sebagai subjek aktif yang belajar melalui keterlibatan
dalam proses pemecahan masalah nyata, bukan hanya
mendengarkan ceramah guru (Barrows, 1996). Dalam
implementasinya, PBL melibatkan beberapa langkah, yaitu:
1. Orientasi pada masalah nyata: Guru menyajikan kasus

atau situasi yang mengandung konflik nilai atau dilema
moral.

2. Identifikasi masalah dan analisis informasi: Siswa
bekerja sama dalam kelompok untuk memahami akar
masalah dan mencari data penunjang.

3. Pencarian solusi berdasarkan prinsip Islam: Siswa
merumuskan solusi dengan mempertimbangkan nilai-
nilai dalam Al-Qur’an, Hadis, dan etika Islam.

4. Presentasi dan refleksi: Siswa mempresentasikan hasil
temuan dan merefleksikan pembelajaran dari segi
keagamaan dan sosial (Ramadhani, 2019).

Kelebihan model  ini dalam PAI adalah
kemampuannya menginternalisasi nilai secara mendalam
karena siswa terlibat langsung dalam proses berpikir,
berdialog, dan bertindak. PBL juga mengembangkan
kecakapan abad ke-21 seperti berpikir kritis, kolaborasi,
komunikasi, dan kreativitas, yang semuanya dapat
dibingkai dalam nilai-nilai Islam(Rusman, 2024).

Model ini sangat sejalan dengan pendekatan
andragogis dan humanistik dalam Islam, di mana peserta
didik diarahkan untuk bertanggung jawab atas proses

68



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

belajarnya dan diarahkan untuk menjadi pribadi yang
berpikir reflektif dan berorientasi amal saleh. Seperti
ditegaskan oleh al-Abrasyi, tujuan pendidikan Islam bukan
sekadar penguasaan ilmu, tetapi pembentukan akhlak
mulia dan tanggung jawab sosial(Al-Abrasyi, 1970).

. Strategi berbasis proyek dalam pembelajaran akhlak

Strategi pembelajaran berbasis proyek (Project-Based
Learning/PjBL) merupakan pendekatan pembelajaran
inovatif yang menempatkan peserta didik sebagai subjek
aktif dalam merancang, melaksanakan, dan mengevaluasi
proyek yang relevan dengan kehidupan nyata(Waryanti,
Rochmawan, & Islam, 2025). Dalam konteks Pendidikan
Agama Islam, khususnya pembelajaran akhlak, strategi ini
sangat efektif untuk mengembangkan kemampuan berpikir
kritis sekaligus menginternalisasi nilai-nilai moral Islami
secara kontekstual dan aplikatif.

PjBL mendorong peserta didik tidak hanya memahami
konsep akhlak secara kognitif, tetapi juga
menginternalisasi dan menerapkannya dalam tindakan
nyata. Melalui kegiatan proyek, peserta didik belajar
tentang tanggung jawab, kejujuran, kerja sama, dan empati
melalui proses kolaboratif yang menumbuhkan sikap
positif(Markham, 2012).

Menurut Buck Institute for Education, PjBL diartikan
sebagai metode pengajaran yang terstruktur dan sistematis
yang mengajak siswa untuk memperoleh pengetahuan dan
keterampilan melalui proses investigasi mendalam yang
difokuskan pada pertanyaan-pertanyaan kompleks serta
nyata yang autentik, serta produk dan tugas yang
direncanakan secara teliti (Kahar & Ili, 2022).

Sementara pendapat Made Wena, pendekatan Project
Based Learning merupakan strategi pengajaran yang
memberi kesempatan kepada guru dalam mengelola
pembelajaran di kelas dengan mengintegrasikan proyek.
Proyek tersebut adalah bentuk pekerjaan yang mencakup
tugas-tugas rumit berdasarkan pertanyaan dan tantangan
yang dapat menggugah pemikiran serta mendorong siswa
untuk merancang, menyelesaikan masalah, mengambil

69



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

keputusan, melakukan penyelidikan, dan memberi peluang
bagi mereka untuk bekerja secara independen(Sari, 2025).

Oleh karena itu, strategi Project Based Learning
merupakan model pembelajaran yang menggunakan
proyek sebagai media untuk meningkatkan kegiatan belajar
siswa baik dari perspektif fisik maupun mental, baik secara
individual maupun dalam kelompok. Proyek yang
dimaksud diharapkan dapat memicu kemampuan berpikir
peserta didik dalam menemukan dan menyelesaikan
masalah yang muncul selama proses pembelajaran.

Menurut Hartono dan Aisyah, langkah-langkah dalam
model pembelajaran berbasis proyek adalah sebagai
berikut: a) menetapkan rencana, yaitu proyek yang dapat
berupa tugas langsung atau permasalahan yang perlu
dipecahkan, b) merancang strategi penyelesaian, yang
mencakup langkah-langkah kegiatan untuk menyelesaikan
tugas, ¢) menyusun agenda pelaksanaan proyek, termasuk
merencanakan jadwal sesuai fase yang diperlukan untuk
menyelesaikan tugas atau proyek sesuai rencana
sebelumnya, d) menyelesaikan proyek dengan bantuan dan
bimbingan dari pengawas(Karomatunnisa, Sholih, Hanifah,
& Prihantini, 2022).

Menurut Wajdi, pelaksanaan strategi pembelajaran
PjBL memiliki beberapa tahapan yaitu: (1) Mengajukan
pertanyaan di tahap awal, (2) Merencanakan proyek, (3)
Menyusun jadwal kegiatan, (4) Mengawasi pelaksanaan
proyek, (5) Melakukan penilaian, (6) Mengadakan evaluasi
proyek (Dewi, 2022). Pembelajaran Berbasis Proyek (PjBL)
memiliki manfaat sebagai berikut: (1) Meningkatkan
motivasi belajar siswa, (2) Meningkatkan keterampilan
siswa dalam belajar baik secara kooperatif maupun
kolaboratif, (3) Meningkatkan kreativitas siswa, (4)
Meningkatkan prestasi akademik siswa, (5) Meningkatkan
kemampuan komunikasi di antara peserta didik, karena
siswa diminta untuk bekerja sama dengan orang lain, (6)
Meningkatkan kemampuan dalam memecahkan masalah,
manajemen, dan koordinasi sumber belajar, (7) Membuat
lingkungan belajar yang menyenangkan(Dewi, 2022).

70



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

Selain itu, Project Based Learning juga memiliki
kelemahan, yaitu: (1) Sikap aktif siswa dapat menciptakan
suasana kelas yang kurang kondusif, sehingga dibutuhkan
waktu beberapa menit untuk membiarkan siswa
berdiskusi. Jika dirasa waktu diskusi cukup, maka proses
analisis bisa dilakukan dengan lebih tenang; (2) Alokasi
waktu untuk siswa sudah diterapkan, namun tetap
berdampak pada kondisi pengajaran yang tidak
ideal(Anggraini & Wulandari, 2020).

Tahapan implementasi strategi PjBL dalam
pembelajaran akhlak meliputi:

1. Identifikasi masalah akhlak yang relevan, seperti
perilaku jujur, disiplin, atau empati;

2. Perencanaan proyek oleh siswa, dengan arahan guru
sebagai fasilitator;

3. Pelaksanaan proyek di lingkungan sekolah atau
masyarakat, misalnya kampanye nilai-nilai Asmaul
Husna atau kegiatan sosial;

4. Presentasi dan refleksi, sebagai proses evaluasi serta
penguatan nilai akhlak Islami(Waryanti et al., 2025).

Keberhasilan strategi ini sangat dipengaruhi oleh
beberapa faktor. Faktor pendukung meliputi:

1. Peran aktif guru sebagai fasilitator,

2. Penguasaan materi dan kemampuan menyusun RPP
berbasis kurikulum merdeka,

3. Ketersediaan sarana prasarana dan sumber belajar,

4. Kesesuaian proyek dengan karakteristik siswa.

Sementara itu, faktor penghambat yang ditemukan
antara lain:

1. Waktu pelaksanaan proyek yang relatif panjang,

2. Keterbatasan biaya dan media pendukung,

3. Kurangnya pemahaman guru terhadap sintaks PjBL,

4. Ketidaksiapan siswa untuk belajar mandiri(Waryanti et
al., 2025).

Strategi PjBL dalam = pembelajaran  akhlak
menekankan pentingnya pembelajaran yang bermakna dan
reflektif, di mana peserta didik dilibatkan secara langsung
dalam proses belajar dan penerapan nilai. Strategi ini juga
mendukung capaian kecakapan abad ke-21 seperti

71



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

kreativitas, kolaborasi, dan komunikasi, yang dapat
dibingkai dalam kerangka nilai-nilai Islam. Sebagaimana
disampaikan oleh Elly Sukmanasa, strategi berbasis proyek
memberikan ruang bagi siswa untuk mengembangkan
solusi inovatif, membangun tanggung jawab, serta
meningkatkan kreativitas melalui kerja nyata dalam
kelompok (Sukmanasa, 2016).

Dengan demikian, strategi berbasis proyek dalam
pembelajaran akhlak tidak hanya meningkatkan hasil
belajar kognitif, tetapi juga membentuk karakter Islami
secara utuh.

. Kolaborasi model konvensional dan modern dalam

strategi PAI

Dalam dinamika pembelajaran Pendidikan Agama
Islam (PAI) kontemporer, diperlukan strategi yang mampu
menggabungkan keunggulan pendekatan klasik
(konvensional) dengan pendekatan modern. Kolaborasi ini
bertujuan untuk menciptakan pembelajaran yang tidak
hanya mewariskan nilai-nilai Islam yang otentik, tetapi juga
relevan dengan perkembangan zaman dan kebutuhan
peserta didik di era digital (Asmadi et al., 2024).

Model pembelajaran konvensional biasanya berpusat
pada guru (teacher-centered) dan menekankan pada
ceramah, hafalan, dan penanaman nilai melalui
keteladanan (Fahrudin, Ansari, & Ichsan, 2021).
Pendekatan ini telah lama digunakan dalam madrasah dan
pesantren, dan terbukti efektif dalam membentuk karakter
serta kedalaman spiritual peserta didik. Namun,
kelemahan pendekatan ini adalah minimnya partisipasi
aktif siswa dan kurangnya ruang untuk berpikir kritis serta
eksploratif.

Sebaliknya, model pembelajaran modern seperti
project-based learning, problem-based learning, inquiry,
blended learning, dan contextual teaching and learning
menekankan partisipasi aktif siswa, kolaborasi, pemecahan
masalah, dan pemanfaatan teknologi. Model ini sangat
sesuai dengan tantangan pendidikan abad ke-21, tetapi jika
tidak dibingkai dengan nilai-nilai Islam yang kuat,

72



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

dikhawatirkan akan kehilangan orientasi spiritual(Nata,
2014).

Untuk menghadirkan pembelajaran PAI yang holistik,
perlu dilakukan integrasi kedua pendekatan tersebut.
Kolaborasi ini bisa diterapkan dalam bentuk:

1. Ceramah bermakna yang diawali dengan tanya jawab
atau studi kasus,

2. Hafalan ayat dan hadis yang diikuti dengan proyek
aplikasi nilai dalam kehidupan nyata,

3. Keteladanan guru (uswah hasanah) yang dipadukan
dengan simulasi atau diskusi kelompok,

4. Pembelajaran daring berbasis nilai, seperti membuat
konten dakwah digital,

S. Penilaian autentik dan spiritual yang menilai aspek
kognitif, afektif, dan amal nyata siswa.

Dengan demikian, peserta didik tidak hanya
menerima pengetahuan agama secara pasif, tetapi juga
diajak untuk berpikir, merasakan, dan bertindak sesuai
nilai-nilai Islam(Langgulung, 2000).

Kolaborasi ini memungkinkan guru PAI menjadi agen
perubahan yang adaptif, yang tetap berpegang pada nilai-
nilai klasik keislaman namun mampu mengemasnya
dengan pendekatan yang sesuai zaman. Guru berperan
sebagai fasilitator yang membimbing siswa tidak hanya
"tahu" Islam, tetapi juga "menjadi" Muslim yang reflektif,
kritis, dan berakhlak.

Pendidikan Agama Islam berada pada posisi strategis
untuk membentuk manusia beriman dan berakhlak mulia
sekaligus mampu menghadapi tantangan global. Untuk itu,
kolaborasi antara model konvensional dan modern bukan
hanya bersifat teknis-metodologis, tetapi juga merupakan
pendekatan filosofis yang mengintegrasikan nilai (hikmah
tradisi) dan kompetensi (tuntutan zaman).

Model konvensional unggul dalam pembentukan
karakter dan spiritualitas, terutama melalui metode drill
(latihan), nasihat, keteladanan (uswah), dan hafalan Al-
Quran maupun Hadis. Sedangkan model modern
memberikan ruang luas bagi peserta didik untuk belajar
aktif, Dberdiskusi, mengeksplorasi pemikiran, dan

73



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

mengembangkan kemampuan literasi digital dan

kolaborasi.

Maka, strategi kolaboratif ini bertujuan mewujudkan
pembelajaran PAI yang integral: menyentuh aspek hati,
pikiran, dan tindakan. Sebagaimana ditegaskan oleh
Haedar Nashir, pembelajaran agama yang baik harus
menjembatani nilai-nilai transendental dengan kebutuhan
manusia modern yang rasional dan sosial(Nashir, 2020).

Meski ideal, kolaborasi ini menghadapi beberapa
tantangan:

1. Keterbatasan kompetensi digital guru PAI, yang sering
lebih terbiasa dengan pendekatan konvensional.

2. Kesenjangan fasilitas dan infrastruktur, terutama di
madrasah atau sekolah berbasis tradisional.

3. Resistensi terhadap perubahan, dari sebagian guru
atau pemangku kebijakan pendidikan (Muhaimin,
2014).

Dan untuk solusinya antara lain:

1. Pelatihan pedagogi dan digitalisasi pembelajaran PAI,
secara berkelanjutan.

2. Pemberdayaan komunitas guru PAI dalam merancang
modul integratif.

3. Penguatan kurikulum yang fleksibel, yang
memungkinkan inovasi metode tanpa meninggalkan
nilai(Muhaimin, 2014).

Kolaborasi antara model konvensional dan modern
dalam strategi PAI adalah kebutuhan mendesak untuk
menciptakan pembelajaran yang relevan, bermakna, dan
transformatif. Pendekatan ini bukan berarti meninggalkan
tradisi, tetapi menghidupkan kembali nilai-nilai Islam
dalam cara yang lebih kontekstual, kreatif, dan berdaya
guna di tengah tantangan zaman.

74



Dewi Hidayatun Nihayah

BAB 5

STRATEGI MENGINTERNALISASIKAN
NILAI-NILAI ISLAM DALAM
PEMBELAJARAN

A. Konsep internalisasi nilai dalam pendidikan Islam

Internalisasi nilai dalam pendidikan Islam
merupakan suatu proses yang kompleks,
berkesinambungan, dan integral, yang bertujuan
menjadikan nilai-nilai Islam tidak hanya dipahami secara
kognitif, tetapi juga dihayati secara afektif dan diwujudkan
dalam perilaku sehari-hari. Menurut Tilaar (2012),
internalisasi nilai adalah proses penanaman nilai ke dalam
diri individu sehingga menjadi bagian dari kepribadian yang
sulit terpisahkan dari sikap dan tindakannya. Dalam
konteks pendidikan Islam, internalisasi nilai berhubungan
erat dengan usaha membentuk akhlak mulia sebagai
manifestasi dari iman dan takwa.

Proses internalisasi nilai dalam pendidikan Islam
tidak hanya sebatas transfer pengetahuan (transfer of
knowledge), tetapi juga menekankan pada dimensi
pembentukan karakter melalui teladan (uswah hasanah),
pembiasaan, dan pengkondisian lingkungan. Al-Attas
(1993) menegaskan bahwa tujuan utama pendidikan Islam
adalah menanamkan adab, yakni menempatkan segala
sesuatu pada tempatnya yang benar sesuai dengan syariat
Allah Swt. Pandangan ini menegaskan bahwa internalisasi

75



Dewi Hidayatun Nihayah

nilai tidak dapat dilepaskan dari dimensi spiritual dan
moral, karena pendidikan Islam berorientasi pada
kebahagiaan dunia dan akhirat.

Strategi internalisasi nilai dalam pendidikan Islam
dapat dilakukan melalui beberapa pendekatan, antara lain:
pendekatan kognitif, afektif, dan psikomotorik. Pendekatan
kognitif menekankan pada pemberian pengetahuan tentang
nilai-nilai Islam; pendekatan afektif  bertujuan
menumbuhkan kesadaran, penghayatan, dan penghargaan
terhadap nilai; sedangkan pendekatan psikomotorik
menekankan pada pembiasaan perilaku yang
mencerminkan nilai tersebut dalam kehidupan nyata
(Muhaimin, 2011). Dengan demikian, internalisasi nilai
merupakan perpaduan antara pemahaman, penghayatan,
dan pengamalan yang konsisten.

Lebih lanjut, Nata (2016) menjelaskan bahwa
internalisasi nilai dalam pendidikan Islam menempuh tiga
tahapan penting, yaitu transformasi nilai, transaksi nilai,
dan transinternalisasi. Tahap transformasi nilai dilakukan
melalui proses penyampaian pengetahuan atau informasi
tentang nilai-nilai Islam kepada peserta didik. Tahap
transaksi nilai menekankan adanya interaksi antara guru
dan siswa dalam menghayati nilai melalui dialog, diskusi,
dan refleksi. Sedangkan tahap transinternalisasi
merupakan tahap tertinggi, di mana nilai yang ditanamkan
telah menjadi bagian dari kepribadian peserta didik
sehingga mampu menjadi landasan dalam pengambilan
keputusan dan perilaku sehari-hari.

Dalam konteks pembelajaran, internalisasi nilai
dalam pendidikan Islam dapat dilaksanakan melalui
berbagai metode, antara lain metode keteladanan,
pembiasaan, nasehat, serta pemberian motivasi dan
hukuman yang mendidik (Hidayat, 2019). Metode
keteladanan sangat efektif karena guru dipandang sebagai
figur sentral yang tidak hanya menyampaikan ilmu, tetapi
juga menampilkan akhlak mulia. Pembiasaan
memungkinkan peserta didik untuk mengulangi perilaku

76



Dewi Hidayatun Nihayah

positif sehingga menjadi karakter. Sementara itu, nasehat
dan motivasi membantu memperkuat kesadaran internal,
sedangkan hukuman diberikan dalam rangka
mendisiplinkan, bukan sekadar menghukum.

Relevansi internalisasi nilai dalam pendidikan Islam
di era modern semakin penting karena tantangan
globalisasi dan arus teknologi digital berpotensi menggeser
nilai-nilai moral. Azra (2012) menyebutkan bahwa
pendidikan Islam harus mampu melahirkan generasi yang
memiliki daya tahan moral dan spiritual, sekaligus adaptif
terhadap perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi.
Dengan internalisasi nilai, peserta didik tidak hanya cerdas
secara intelektual, tetapi juga memiliki integritas moral
yang kuat, sehingga mampu menjadi insan kamil yang
bermanfaat bagi dirinya, masyarakat, dan lingkungannya.

Oleh karena itu, internalisasi nilai dalam
pendidikan Islam bukan hanya tugas guru PAI, tetapi juga
membutuhkan dukungan dari keluarga, masyarakat, dan
lingkungan sosial. Kolaborasi ini penting agar nilai-nilai
Islam dapat tertanam secara konsisten dan
berkesinambungan, sehingga pendidikan Islam benar-
benar dapat mewujudkan tujuan utamanya, yaitu
membentuk pribadi muslim yang beriman, bertakwa, dan
berakhlak mulia.

. Tahapan proses internalisasi nilai: knowing, feeling,

acting

Internalisasi nilai dalam pendidikan Islam
merupakan proses yang berlangsung secara bertahap,
dinamis, dan berkesinambungan. Proses ini bertujuan agar
nilai-nilai Islam tidak berhenti pada tataran kognitif
semata, tetapi dapat terwujud dalam sikap, perasaan, dan
perilaku nyata peserta didik. Salah satu kerangka populer
dalam memahami tahapan internalisasi nilai adalah
melalui pendekatan knowing, feeling, acting. Model ini
menekankan bahwa penanaman nilai harus dimulai dari

77



Dewi Hidayatun Nihayah

pemahaman intelektual (knowing), dilanjutkan dengan
penghayatan emosional (feeling), dan pada akhirnya
diwujudkan dalam tindakan nyata (acting).

1. Knowing (Mengetahui)

Tahap awal dari internalisasi nilai adalah knowing,
yaitu pengenalan dan pemahaman terhadap nilai-nilai yang
diajarkan. Pada tahap ini, guru berperan penting dalam
mentransfer pengetahuan terkait ajaran Islam, seperti nilai
kejujuran, tanggung jawab, keadilan, kasih sayang, dan
kepedulian sosial. Menurut Lickona (1991), aspek kognitif
nilai harus ditanamkan terlebih dahulu agar peserta didik
memahami alasan mengapa suatu nilai penting untuk
diterapkan dalam kehidupan. Dalam pendidikan Islam,
tahap ini dapat berupa pengajaran ayat-ayat Al-Qur’an,
hadis, serta penjelasan hukum dan hikmah dari suatu
ibadah.

Sebagai contoh, ketika guru mengajarkan nilai
kejujuran, ia tidak hanya menjelaskan definisinya, tetapi
juga menyampaikan dalil Al-Qur’an seperti QS. At-Taubah:
119 yang berbunyi, “Wahai orang-orang yang beriman,
bertakwalah kepada Allah dan hendaklah kamu bersama
orang-orang yang benar.” Dengan demikian, siswa
memperoleh pemahaman intelektual bahwa kejujuran
adalah perintah agama yang wajib dilaksanakan.

2. Feeling (Menghayati)

Tahap kedua adalah feeling, yaitu proses
penginternalisasian nilai ke dalam ranah afektif sehingga
peserta didik tidak hanya mengetahui, tetapi juga
merasakan pentingnya nilai tersebut. Muslich (2011)
menjelaskan bahwa internalisasi nilai akan efektif apabila
peserta didik mampu merasakan keindahan, kemuliaan,
dan manfaat dari nilai yang diajarkan. Tahap ini
berhubungan erat dengan pembentukan sikap, kesadaran
hati, dan perasaan religius yang muncul dari pemahaman
yang telah diperoleh sebelumnya.

78



Dewi Hidayatun Nihayah

Dalam pendidikan Islam, tahap feeling dapat
diwujudkan melalui refleksi, renungan, cerita inspiratif,
keteladanan guru, dan pengalaman emosional keagamaan.
Misalnya, seorang siswa tidak hanya memahami bahwa
membantu sesama adalah kebaikan, tetapi juga merasa
iba, empati, dan termotivasi ketika melihat orang lain
dalam kesulitan. Dengan demikian, nilai yang dipelajari
tidak sekadar konsep, melainkan menjadi bagian dari
kesadaran hati yang mendorongnya untuk berbuat baik.

3. Acting (Mengamalkan)

Tahap terakhir adalah acting, yaitu implementasi
nyata dari nilai yang telah diketahui dan dihayati. Nata
(2016) menegaskan bahwa keberhasilan internalisasi nilai
dalam pendidikan Islam diukur dari sejauh mana peserta
didik mampu mempraktikkan nilai tersebut dalam
kehidupan sehari-hari. Tahap ini menjadi puncak dari
proses internalisasi, karena nilai yang semula bersifat
eksternal telah menjadi bagian dari kepribadian yang
ditunjukkan melalui sikap, kebiasaan, dan perilaku.

Sebagai contoh, seorang siswa yang telah
memahami (knowing) pentingnya shalat tepat waktu,
kemudian merasakan (feeling) ketenangan batin saat
melaksanakannya, pada akhirnya akan berkomitmen
untuk acting, yaitu melaksanakan shalat lima waktu secara
konsisten meskipun tanpa pengawasan guru atau orang
tua. Dengan demikian, nilai tidak lagi dipaksakan dari luar,
tetapi tumbuh dari dalam diri sebagai kesadaran pribadi.

Model knowing, feeling, acting menunjukkan bahwa
internalisasi nilai dalam pendidikan Islam harus dilakukan
secara utuh dan seimbang. Jika hanya berhenti pada tahap
knowing, maka nilai hanya menjadi pengetahuan teoritis.
Jika hanya pada tahap feeling, maka nilai hanya menjadi
perasaan emosional yang tidak memiliki arah jelas.
Sedangkan jika langsung menuju acting tanpa pemahaman
dan penghayatan, maka praktik keagamaan cenderung
formalistik dan dangkal. Oleh karena itu, keseimbangan
ketiga tahap ini menjadi kunci keberhasilan pendidikan

79



Dewi Hidayatun Nihayah

Islam dalam membentuk pribadi yang beriman, bertakwa,
dan berakhlak mulia.

. Strategi pembelajaran untuk menanamkan nilai tauhid,
akhlak, dan ibadah

Strategi pembelajaran dalam pendidikan Islam memiliki
peran penting dalam menanamkan nilai-nilai mendasar
seperti tauhid, akhlak, dan ibadah. Nilai-nilai ini
merupakan inti dari ajaran Islam yang menjadi landasan
pembentukan pribadi muslim yang beriman, bertakwa, dan
berakhlak mulia. Karena itu, guru Pendidikan Agama Islam
(PAI) tidak hanya berfungsi sebagai penyampai ilmu, tetapi
juga sebagai teladan, motivator, dan fasilitator yang
menciptakan suasana belajar kondusif untuk proses
internalisasi nilai.

1. Strategi Penanaman Nilai Tauhid

Tauhid adalah inti ajaran Islam yang menegaskan keesaan
Allah Swt. Nilai tauhid perlu ditanamkan agar peserta didik
memiliki kesadaran penuh bahwa seluruh aspek
kehidupan harus berlandaskan pada keyakinan kepada
Allah. Strategi yang dapat digunakan adalah:

Keteladanan (uswah hasanah): Guru menunjukkan sikap
penuh tawakal, keikhlasan, dan selalu mengaitkan
aktivitas dengan Allah Swt. Hal ini sesuai dengan
pandangan Al-Attas (1993) bahwa pendidikan Islam harus
berorientasi pada penanaman adab, termasuk adab kepada
Allah sebagai bentuk penghayatan tauhid.

Pembelajaran berbasis tadabbur: Mengajak siswa
merenungkan ayat-ayat Al-Qur’an tentang penciptaan alam
(QS. Ali Imran: 190-191) sehingga mereka memahami
tanda-tanda kekuasaan Allah.

Pendekatan dialogis: Memberikan ruang bagi siswa untuk
bertanya tentang iman, ketuhanan, dan hubungan

80



Dewi Hidayatun Nihayah

manusia dengan Allah, sehingga mereka memperoleh
pemahaman yang lebih mendalam.

2. Strategi Penanaman Nilai Akhlak

Akhlak merupakan manifestasi dari keimanan yang
tercermin dalam perilaku sehari-hari. Penanaman nilai
akhlak menuntut proses panjang yang melibatkan
pembiasaan, pengkondisian, dan keteladanan. Menurut Al-
Ghazali (2002), akhlak terbentuk melalui pengulangan
tindakan hingga menjadi kebiasaan yang melekat dalam
jiwa. Strategi yang dapat diterapkan adalah:

Metode pembiasaan: Membiasakan siswa memberi salam,
berdoa sebelum dan sesudah belajar, menjaga kebersihan,
serta bersikap jujur dalam setiap aktivitas.

Metode nasehat dan motivasi: Guru memberikan
bimbingan moral melalui nasihat, kisah teladan Nabi dan
sahabat, serta memberikan motivasi untuk berperilaku
baik.

Metode reward and punishment: Penguatan positif
diberikan kepada siswa yang menunjukkan akhlak mulia,
sedangkan hukuman yang mendidik diberikan ketika siswa
melanggar norma.

Role play atau simulasi: Mengajak siswa memainkan peran
yang mencerminkan sikap terpuji, misalnya menolong
teman atau bersikap sopan kepada orang tua.

3. Strategi Penanaman Nilai Ibadah

Ibadah merupakan bentuk penghambaan langsung kepada
Allah Swt. Penanaman nilai ibadah dalam pendidikan Islam
harus dilakukan agar peserta didik mampu melaksanakan
kewajiban syariat dengan penuh kesadaran, bukan sekadar
rutinitas.  Muhaimin (2011) menekankan bahwa
pembelajaran PAI  harus mengintegrasikan aspek
pengetahuan, penghayatan, dan keterampilan ibadah.
Strategi yang dapat digunakan meliputi:

81



Dewi Hidayatun Nihayah

Praktik langsung (learning by doing): Mengajarkan wudhu,
shalat, atau doa-doa dengan praktik nyata sehingga siswa
tidak hanya memahami teori, tetapi juga mampu
melaksanakannya.

Simulasi dan demonstrasi: Guru mendemonstrasikan tata
cara ibadah yang benar, lalu siswa menirukan secara
berulang hingga terbiasa.

Pendekatan reflektif-spiritual: Mengajak siswa memahami
makna ibadah, misalnya menjelaskan bahwa shalat bukan
hanya gerakan fisik, tetapi juga sarana komunikasi dengan
Allah yang menumbuhkan ketenangan jiwa (QS. Al-
Ankabut: 45).

Pengkondisian lingkungan: Sekolah menyediakan fasilitas
seperti mushalla, program shalat berjamaah, dan
pembiasaan membaca Al-Qur’an agar siswa terbiasa
beribadah dalam keseharian.

4. Sinergi Penanaman Nilai Tauhid, Akhlak, dan Ibadah

Ketiga nilai ini tidak dapat dipisahkan karena saling
melengkapi. Tauhid menjadi landasan, akhlak sebagai
manifestasi, dan ibadah sebagai penghubung langsung
manusia dengan Allah. Dengan demikian, strategi
pembelajaran yang digunakan harus bersifat integratif.
Misalnya, saat guru mengajarkan shalat (ibadah), ia juga
menekankan nilai kejujuran (akhlak) dan keikhlasan
(tauhid). Hal ini sejalan dengan Azra (2012) yang
menekankan bahwa  pendidikan Islam  bertujuan
melahirkan manusia seutuhnya yang beriman, berakhlak,
dan memiliki keseimbangan antara dunia dan akhirat.

Dengan penerapan strategi pembelajaran yang tepat,
internalisasi nilai tauhid, akhlak, dan ibadah akan lebih
efektif. Nilai tersebut bukan hanya dipahami oleh siswa,
tetapi juga dihayati dan diamalkan, sehingga membentuk
pribadi muslim yang berkarakter kuat, berintegritas, dan
siap menghadapi tantangan zaman.

82



Dewi Hidayatun Nihayah
D. Peran keteladanan guru dalam menginternalisasi nilai

Dalam pendidikan Islam, guru menempati posisi strategis
sebagai sosok yang tidak hanya menyampaikan ilmu, tetapi
juga berfungsi sebagai teladan moral dan spiritual bagi
peserta didik. Keteladanan guru (uswah hasanah) memiliki
pengaruh yang sangat kuat dalam proses internalisasi nilai,
karena peserta didik lebih mudah meniru perilaku nyata
yang ditampilkan gurunya daripada sekadar menerima
nasihat verbal. Dengan demikian, peran keteladanan guru
menjadi aspek esensial dalam pembentukan karakter,
terutama terkait nilai-nilai tauhid, akhlak, dan ibadah.

1. Keteladanan Sebagai Metode Pendidikan Islam

Keteladanan merupakan salah satu metode pendidikan
Islam yang diwariskan langsung dari Nabi Muhammad Saw.
Sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an, “Sungguh, telah
ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik
bagimu” (QS. Al-Ahzab: 21). Ayat ini menegaskan bahwa
proses pendidikan harus dilandaskan pada pemberian
teladan yang baik. Menurut Nata (2012), keteladanan
adalah metode yang paling efektif dalam pendidikan Islam
karena mampu menyentuh aspek kognitif, afektif, dan
psikomotor peserta didik secara bersamaan.

2. Pengaruh Keteladanan Guru dalam Membentuk Karakter

Guru yang konsisten menunjukkan perilaku Islami akan
menjadi role model yang ditiru oleh siswa dalam
kesehariannya. Misalnya, guru yang disiplin akan
menumbuhkan sikap disiplin pada siswa, guru yang sabar
akan mempengaruhi siswa untuk bersikap sabar, dan guru
yang ikhlas akan mengajarkan keikhlasan secara implisit.
Abuddin Nata (2016) menegaskan bahwa keteladanan lebih
efektif daripada sekadar perintah atau larangan, karena
anak-anak lebih mudah belajar melalui pengamatan dan
peniruan. Dengan demikian, keteladanan guru adalah
sarana internalisasi nilai yang berlangsung secara alamiah.

3. Keteladanan dalam Menanamkan Nilai Tauhid, Akhlak,
dan Ibadah
83



Dewi Hidayatun Nihayah

Peran guru dalam menginternalisasi nilai melalui
keteladanan mencakup tiga aspek utama:

Tauhid: Guru senantiasa mengaitkan aktivitas sehari-hari
dengan Allah, misalnya memulai pelajaran dengan
basmalah, menutupnya dengan hamdalah, dan
menunjukkan sikap tawakal. Hal ini menanamkan
kesadaran ketuhanan dalam diri siswa.

Akhlak: Guru memperlihatkan sikap sopan santun, jujur,
adil, dan rendah hati dalam interaksi dengan siswa. Siswa
yang melihat perilaku ini akan terdorong untuk menirunya.

Ibadah: Guru yang rajin shalat berjamaah, membaca Al-
Qur’an, dan menjaga kebersihan diri serta lingkungannya
memberikan contoh langsung tentang pentingnya ibadah
dan kesucian hidup.

4. Keteladanan dalam Lingkungan Sekolah

Internalisasi nilai melalui keteladanan tidak hanya terjadi
di dalam kelas, tetapi juga dalam kehidupan sehari-hari di
lingkungan sekolah. Guru yang konsisten menjaga ucapan,
sikap, dan penampilannya akan menciptakan budaya
sekolah yang religius. Muhaimin (2011) menyatakan bahwa
keteladanan guru berperan penting dalam membangun
iklim religius di sekolah yang pada akhirnya memperkuat
pembentukan karakter Islami peserta didik.

5. Implikasi Praktis dalam Pembelajaran PAI

Dalam praktik pembelajaran, guru PAI dapat menampilkan
keteladanan melalui:

Menunjukkan disiplin dalam mengajar, misalnya datang
tepat waktu.

Menjadi teladan akhlak dengan menghargai setiap siswa
tanpa membeda-bedakan.

Menghidupkan suasana religius dengan melibatkan diri
langsung dalam kegiatan ibadah sekolah.

84



Dewi Hidayatun Nihayah

Menggunakan bahasa yang santun dan penuh kasih
sayang.

Dengan demikian, keteladanan guru bukan sekadar
tambahan dalam pendidikan, tetapi merupakan inti dari
proses internalisasi nilai. Guru yang baik tidak hanya
mengajar, tetapi juga menjadi contoh hidup yang
menginspirasi dan menuntun peserta didik menuju
pembentukan pribadi muslim yang kaffah.

. Studi kasus penerapan internalisasi nilai di kelas

Studi kasus merupakan pendekatan yang efektif untuk
menggambarkan bagaimana internalisasi nilai berlangsung
dalam praktik nyata pembelajaran Pendidikan Agama Islam
(PAI). Dengan studi kasus, guru dan peneliti dapat
memahami dinamika interaksi antara guru, peserta didik,
dan lingkungan belajar, serta mengidentifikasi faktor-faktor
pendukung maupun penghambat proses internalisasi nilai.
Menurut Yin (2018), studi kasus memungkinkan
pendalaman pemahaman tentang fenomena pendidikan
dalam konteks riil, sehingga dapat memberikan gambaran
komprehensif tentang penerapan nilai-nilai Islami di kelas.

1. Konteks Studi Kasus

Misalnya, sebuah kelas VIII di sekolah menengah pertama
menerapkan model internalisasi nilai akhlak melalui
kegiatan pembelajaran berbasis proyek (project-based
learning). Guru PAI mengajak siswa membuat proyek
“Gerakan Kelas Jujur” yang bertujuan membangun
kesadaran tentang pentingnya kejujuran dalam kehidupan
sehari-hari. Melalui kegiatan ini, siswa tidak hanya
mempelajari teori tentang kejujuran dari Al-Qur’an dan
hadis, tetapi juga mempraktikkan nilai tersebut dalam
keseharian.

85



Dewi Hidayatun Nihayah
2. Proses Internalisasi Nilai

Proses internalisasi dalam studi kasus ini berlangsung
melalui tiga tahap:

Knowing (pengetahuan): Guru menjelaskan konsep
kejujuran berdasarkan dalil Al-Qur’an, seperti QS. At-
Taubah ayat 119, dan hadis Nabi tentang larangan
berbohong.

Feeling (penghayatan): Siswa diajak merenungkan dampak
positif dari sikap jujur, misalnya menumbuhkan rasa
aman, membangun kepercayaan, dan menciptakan
suasana harmonis.

Acting (pengamalan): Siswa mempraktikkan kejujuran
dalam kehidupan sehari-hari, misalnya mengembalikan
barang yang bukan miliknya, berkata apa adanya saat
ujian, dan tidak mencontek pekerjaan teman.

3. Peran Guru dalam Studi Kasus

Guru berperan sebagai fasilitator, pembimbing, sekaligus
teladan. Ia memberikan instruksi yang jelas, memantau
perkembangan siswa, serta memberikan penghargaan
kepada siswa yang menunjukkan perilaku jujur. Lebih
jauh, guru juga menjadi contoh nyata dengan
memperlihatkan sikap jujur dalam kesehariannya,
misalnya mengakui kesalahan atau menyampaikan
informasi apa adanya kepada siswa. Mulyasa (20195)
menekankan bahwa internalisasi nilai tidak akan efektif
tanpa adanya konsistensi guru sebagai role model dalam
perilaku.

4. Hasil yang Dicapai

Dari studi kasus tersebut, terlihat adanya perubahan
perilaku siswa, misalnya semakin berani mengakui
kesalahan, lebih disiplin dalam mengerjakan tugas, dan
terbiasa berbicara apa adanya. Siswa juga mampu
menyadari bahwa kejujuran tidak hanya bernilai moral,
tetapi juga merupakan bentuk pengamalan ajaran Islam.

86



Dewi Hidayatun Nihayah

Dengan demikian, studi kasus ini menunjukkan bahwa
internalisasi nilai dalam pembelajaran PAI dapat berhasil
bila melibatkan pengetahuan, penghayatan, dan tindakan
nyata yang terintegrasi.

S. Implikasi

Studi kasus seperti ini memberikan wawasan bagi guru PAI
bahwa internalisasi nilai bukan hanya tugas kognitif,
melainkan memerlukan strategi pembelajaran yang
melibatkan perasaan dan tindakan siswa. Selain itu,
penting untuk menciptakan ekosistem kelas yang
mendukung, sehingga nilai-nilai Islami benar-benar hidup
dan dipraktikkan oleh peserta didik dalam kesehariannya.

87



Dewi Hidayatun Nihayah

BAB 6

PEMANFAATAN MEDIA DAN
TEKNOLOGI DALAM STRATEGI
PEMBELAJARAN PAI

A. Ragam media pembelajaran yang dapat digunakan
dalam PAI
Media pembelajaran memiliki peran penting dalam
meningkatkan kualitas proses belajar mengajar Pendidikan
Agama Islam (PAI). Media bukan hanya sebagai alat bantu
guru dalam menyampaikan materi, tetapi juga berfungsi
sebagai sarana yang dapat memudahkan siswa memahami
konsep abstrak, menumbuhkan minat belajar, serta
membangun pengalaman belajar yang lebih bermakna.
Arsyad (2019) menegaskan bahwa media pembelajaran
berfungsi sebagai jembatan antara guru dengan siswa
dalam mentransfer pesan pembelajaran sehingga lebih
efektif, efisien, dan menarik.

Dalam konteks PAI, ragam media pembelajaran dapat
dibedakan menjadi beberapa jenis:

1. Media Visual

Media visual adalah media yang dapat dilihat dengan indera
penglihatan. Contohnya berupa gambar, grafik, peta,
poster, bagan, dan slide presentasi. Dalam pembelajaran
PAI, media visual dapat digunakan untuk menjelaskan
topik-topik abstrak, misalnya menggambarkan rukun

88



Dewi Hidayatun Nihayah

iman, struktur masjid, atau peta perjalanan dakwah
Rasulullah. Menurut Sudjana & Rivai (2017), media visual
dapat membantu memperjelas makna pesan yang
disampaikan dan mempertinggi daya serap siswa.

2. Media Audio

Media audio meliputi sarana yang dapat didengar, seperti
rekaman murottal Al-Qur’an, ceramah ulama, maupun
lagu-lagu religi. Media ini sangat efektif digunakan dalam
melatih  keterampilan mendengar (listening) siswa,
khususnya dalam pengajaran tajwid dan pelafalan ayat Al-
Qur'an. Dengan mendengarkan bacaan Al-Qur’an yang
benar, siswa dapat meniru intonasi, makhraj huruf, dan
panjang pendek bacaan sesuai kaidah tajwid.

3. Media Audiovisual

Media audiovisual merupakan gabungan antara media
audio dan visual, misalnya video pembelajaran, film Islami,
dan animasi interaktif. Melalui media audiovisual, siswa
tidak hanya melihat teks atau gambar, tetapi juga
mendengar penjelasan, sehingga pembelajaran menjadi
lebih  hidup. Contohnya adalah penggunaan film
dokumenter tentang sejarah peradaban Islam, video tata
cara wudhu, atau animasi tentang kisah nabi. Heinich,
Molenda, & Russell (2002) menyebutkan bahwa media
audiovisual mampu menciptakan pengalaman belajar yang
lebih realistis dan menyenangkan.

4. Media Digital dan Multimedia

Seiring perkembangan teknologi, media digital semakin
mendominasi dunia pendidikan, termasuk dalam
pembelajaran PAI. Aplikasi pembelajaran Al-Qur’an,
platform e-learning, quiz interaktif berbasis aplikasi, dan
simulasi virtual adalah beberapa contoh media digital.
Media ini tidak hanya mempermudah akses informasi,
tetapi juga meningkatkan interaktivitas dan keterlibatan
siswa. Dalam konteks Kurikulum Merdeka, penggunaan
media digital sejalan dengan prinsip pembelajaran yang

89



Dewi Hidayatun Nihayah

fleksibel, inovatif, dan kontekstual (Kemendikbudristek,
2022).

5. Media Lingkungan

Selain media berbasis teknologi, lingkungan sekitar juga
dapat dijadikan sebagai media pembelajaran. Misalnya,
guru dapat mengajak siswa melakukan observasi ke masjid
untuk belajar tentang fungsi dan adab di dalamnya, atau
mengunjungi lembaga zakat untuk memahami praktik
sosial dalam Islam. Media lingkungan memberikan
pengalaman  langsung yang mendukung  proses
internalisasi nilai. Sanjaya (2016) menegaskan bahwa
pengalaman belajar langsung akan memberikan dampak
lebih mendalam bagi pembentukan sikap dan karakter
siswa.

6. Media Realita dan Objek Nyata

Penggunaan benda nyata, seperti mushaf Al-Qur’an,
peralatan shalat, atau alat peraga ibadah haji (miniatur
Ka’bah dan manasik), juga sangat bermanfaat dalam PAI
Melalui media ini, siswa dapat mempelajari secara langsung
bentuk dan fungsi benda tersebut sehingga pengetahuan
yang diperoleh lebih konkret dan mudah diingat.

. Integrasi teknologi digital: video, animasi, aplikasi PAI

Integrasi teknologi digital dalam pembelajaran Pendidikan
Agama Islam (PAI) menjadi kebutuhan mendesak di era
revolusi industri 4.0 dan society 5.0. Teknologi tidak hanya
berfungsi sebagai pelengkap, tetapi telah menjadi
instrumen utama yang mampu meningkatkan efektivitas,
efisiensi, dan daya tarik pembelajaran. Menurut Munir
(2017), pemanfaatan teknologi informasi dalam pendidikan
membuka peluang besar untuk menciptakan proses belajar
yang interaktif, adaptif, dan sesuai dengan gaya belajar
generasi digital.

1. Video Pembelajaran
Video adalah salah satu media digital yang paling sering
digunakan dalam pembelajaran PAI. Dengan video, guru

90



Dewi Hidayatun Nihayah

dapat menghadirkan suasana belajar yang lebih hidup,
visual, dan emosional. Misalnya, video tata cara shalat,
dokumenter sejarah Islam, atau rekaman ceramah ulama
dapat digunakan untuk memperjelas konsep sekaligus
menumbuhkan pemahaman spiritual siswa. Menurut
Heinich, Molenda, & Russell (2002), video memiliki
kekuatan untuk menampilkan realitas yang sulit
dihadirkan secara langsung di kelas, sehingga
meningkatkan pengalaman belajar siswa.

2. Animasi Edukatif

Animasi menjadi media yang efektif terutama untuk
menjelaskan konsep abstrak dalam PAI. Misalnya, animasi
tentang perjalanan Isra’ Miraj, kisah para nabi, atau
simulasi manasik haji. Animasi mampu menyajikan cerita
dengan cara menarik dan mudah dipahami, terutama bagi
siswa usia dasar dan menengah. Mayer (2009) menekankan
bahwa multimedia learning yang menggabungkan teks,
gambar, dan animasi dapat meningkatkan daya serap siswa
karena sesuai dengan prinsip dual coding (visual dan
verbal).

3. Aplikasi Pembelajaran PAI

Kemunculan berbagai aplikasi berbasis mobile maupun
web telah memberikan alternatif baru dalam pembelajaran
PAI. Aplikasi seperti Quran Learning Apps, Tajwid Apps,
atau Islamic Quiz memungkinkan siswa belajar secara
mandiri kapan pun dan di mana pun. Di Indonesia, juga
banyak dikembangkan aplikasi berbasis lokal seperti
Muslim Pocket, Umma, dan Ayat yang membantu siswa
mempelajari Al-Qur’an, doa-doa harian, hingga kalender
hijrivah. Menurut Ally (2019), mobile learning melalui
aplikasi digital mampu menghadirkan pembelajaran yang
lebih personal, fleksibel, dan sesuai dengan kebutuhan
masing-masing siswa.

4. Integrasi dalam Kurikulum Merdeka
Kurikulum Merdeka yang menekankan pembelajaran
berbasis proyek dan diferensiasi sangat mendukung

91



Dewi Hidayatun Nihayah

pemanfaatan teknologi digital. Guru PAI  dapat
mengintegrasikan proyek pembuatan video dakwah,
animasi cerita Islami, atau pengembangan aplikasi
sederhana tentang ibadah dalam kegiatan belajar. Hal ini
tidak hanya meningkatkan literasi digital siswa, tetapi juga
menanamkan nilai-nilai Islami melalui pendekatan kreatif.
Seperti ditegaskan oleh Kemendikbudristek (2022),
teknologi harus dipandang sebagai sarana untuk
memperluas kesempatan belajar, bukan sebagai pengganti
peran guru.

5. Tantangan dan Peluang

Meskipun  teknologi digital menawarkan banyak
keunggulan, penggunaannya juga menghadapi tantangan,
seperti keterbatasan akses internet, kesiapan guru, serta
potensi penyalahgunaan teknologi. Oleh karena itu,
diperlukan kebijakan dan strategi pendampingan agar
integrasi video, animasi, dan aplikasi dalam PAI benar-
benar mendukung tujuan pendidikan Islam, yakni
membentuk insan yang beriman, berilmu, dan berakhlak
mulia. Suyadi (2020) menekankan pentingnya pendekatan
pedagogis Islami dalam penggunaan teknologi, sehingga
aspek spiritual tidak tereduksi oleh kecanggihan digital.

. Platform pembelajaran daring dalam mendukung PAI
Perkembangan teknologi informasi telah mengubah wajah
pendidikan secara signifikan, termasuk dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Salah satu
bentuk transformasi tersebut adalah pemanfaatan platform
pembelajaran daring (online learning platforms) yang
memberikan akses lebih luas, fleksibel, dan interaktif bagi
peserta didik. Dalam konteks PAI, platform daring bukan
hanya berfungsi sebagai media penyampaian materi, tetapi
juga sebagai sarana internalisasi nilai-nilai Islami melalui
pendekatan yang adaptif dengan kebutuhan generasi
digital.

92



Dewi Hidayatun Nihayah

1. Peran Platform Daring dalam Pembelajaran PAI

Platform pembelajaran daring menyediakan berbagai fitur
seperti kelas virtual, forum diskusi, kuis interaktif, hingga
ruang kolaborasi proyek. Melalui platform ini, guru PAI
dapat menyampaikan materi secara sinkron (real-time)
maupun asinkron (rekaman, modul digital). Menurut
Moore, Dickson-Deane, & Galyen (2011), pembelajaran
daring memungkinkan interaksi belajar yang tidak terbatas
ruang dan waktu, sehingga memperluas kesempatan
belajar dan meningkatkan kemandirian siswa.

2. Jenis-jenis Platform yang Digunakan

Beberapa platform populer seperti Google Classroom,
Moodle, Zoom, Microsoft Teams, hingga aplikasi lokal
seperti Sibos PAI dan Ruang Guru banyak dimanfaatkan
dalam pembelajaran PAI. Misalnya, guru dapat
menggunakan Google Classroom untuk membagikan
modul tafsir dan hadis, Zoom untuk kajian daring bersama
ustadz, atau Moodle untuk menyediakan latihan interaktif
tentang figh ibadah. Anderson (2008) menekankan bahwa
learning management system (LMS) memungkinkan guru
mendesain pengalaman belajar yang terstruktur sekaligus
fleksibel bagi siswa.

3. Manfaat Platform Daring dalam PAI

1. Integrasi platform daring dalam PAI memberikan
sejumlah manfaat, antara lain:

2. Aksesibilitas: Siswa dapat belajar kapan saja dan di
mana saja, termasuk di luar kelas formal.

3. Interaktivitas: Forum diskusi memfasilitasi tanya
jawab terkait materi Islam, misalnya tentang
agidah, akhlak, dan figh.

4. Kustomisasi: Guru dapat menyesuaikan materi
dengan kebutuhan siswa, misalnya menambahkan
video ceramah ulama atau animasi tata cara wudhu.

5. Kolaborasi: Siswa dapat bekerja sama dalam
proyek-proyek Islami, seperti membuat video
dakwah atau presentasi tentang sejarah Islam.

93



Dewi Hidayatun Nihayah

4. Tantangan Implementasi

Meskipun banyak keunggulan, penggunaan platform
daring dalam PAI juga menghadapi tantangan.
Keterbatasan jaringan internet, kurangnya literasi digital
guru dan siswa, serta potensi distraksi dari media sosial
menjadi hambatan utama. Hodges et al. (2020) menegaskan
bahwa pembelajaran daring memerlukan desain pedagogis
yang matang agar tidak hanya sekadar memindahkan
materi ke ruang digital, tetapi benar-benar menghadirkan
pengalaman belajar bermakna. Dalam konteks PAI, guru
juga harus berhati-hati agar nilai-nilai spiritual tidak
tereduksi oleh formalitas penggunaan teknologi.

S. Implikasi untuk Kurikulum Merdeka

Kurikulum Merdeka yang menekankan fleksibilitas dan
diferensiasi sejalan dengan pemanfaatan platform daring.
Guru PAI dapat mendesain proyek-proyek yang
mengintegrasikan nilai-nilai Islami, misalnya siswa
membuat konten dakwah digital, mengadakan kajian Al-
Qur’an daring, atau menulis refleksi ibadah dalam jurnal
online. Dengan demikian, platform daring tidak hanya
menjadi media teknis, tetapi juga wahana pembentukan
karakter Islami yang kontekstual dengan era digital.

. Kelebihan dan tantangan media berbasis teknologi
dalam konteks keislaman

Perkembangan teknologi digital telah memberikan dampak
besar terhadap berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam
bidang pendidikan dan dakwah Islam. Media berbasis
teknologi seperti aplikasi pembelajaran, platform e-
learning, video interaktif, dan media sosial menjadi sarana
penting dalam menyampaikan ajaran Islam kepada
generasi modern. Namun, meskipun memiliki banyak
kelebihan, penggunaan teknologi dalam konteks keislaman
juga menyimpan tantangan yang perlu diantisipasi.

1. Kelebihan Media Berbasis Teknologi dalam Konteks
Keislaman

94



Dewi Hidayatun Nihayah

Media berbasis teknologi memiliki sejumlah keunggulan
yang sangat relevan dengan pembelajaran Pendidikan
Agama Islam (PAI) maupun penyebaran dakwah.
Aksesibilitas dan Jangkauan Luas: Teknologi
memungkinkan materi keislaman diakses kapan saja dan
di mana saja. Misalnya, aplikasi Al-Qur’an digital atau video
ceramah ustadz dapat diakses secara global. Hal ini
mendukung prinsip rahmatan lil ‘alamin, yakni Islam yang
membawa manfaat bagi seluruh umat manusia.
Interaktivitas dan Partisipasi Aktif: Media digital
menyediakan ruang bagi interaksi yang lebih dinamis.
Siswa dapat berdiskusi melalui forum daring, mengikuti
kuis Islami interaktif, atau mengerjakan proyek berbasis
kolaborasi online. Menurut Anderson (2008), interaksi
merupakan inti dari pengalaman belajar yang efektif dalam
lingkungan digital.

Variasi dan Kreativitas: Teknologi memungkinkan
penyajian materi Islam dalam berbagai bentuk kreatif,
seperti animasi tata cara wudhu, simulasi ibadah haji, atau
podcast kajian akhlak. Hal ini meningkatkan minat dan
motivasi belajar generasi muda.

Efisiensi dan Efektivitas: Penggunaan media digital dapat
menghemat waktu, biaya, dan sumber daya. Modul PAI
dapat diunduh secara gratis tanpa harus membeli buku
cetak.

2. Tantangan Media Berbasis Teknologi dalam Konteks
Keislaman

Meskipun membawa manfaat, media berbasis teknologi
juga memiliki tantangan besar dalam konteks keislaman.
Risiko Distraksi dan Konten Negatif: Siswa yang
menggunakan teknologi dapat dengan mudah terdistraksi
oleh media sosial atau konten yang tidak Islami. Livingstone
& Helsper (2007) menekankan bahwa literasi digital
menjadi penting agar peserta didik mampu memilah
informasi yang bermanfaat dari yang berbahaya.

Reduksi Spiritualitas: Ada potensi nilai-nilai Islam menjadi
sekadar informasi tekstual tanpa penghayatan spiritual.
Guru perlu memastikan bahwa pembelajaran berbasis

95



Dewi Hidayatun Nihayah

teknologi tetap menekankan aspek ruhani, bukan hanya
kognitif.

Kesenjangan Digital: Tidak semua sekolah dan siswa
memiliki akses internet atau perangkat memadai. Hal ini
dapat menciptakan ketidakadilan dalam akses pendidikan
Islam.

Otentisitas dan Validitas Sumber: Banyak materi Islami
yang beredar di media digital tanpa validasi dari ulama atau
institusi resmi. Hal ini dapat menimbulkan
kesalahpahaman atau penyebaran hoaks keagamaan.
Campbell & Tsuria (2021) menyebut fenomena ini sebagai
digital religion, yaitu transformasi agama yang terjadi dalam
ruang digital dan sering kali menghadapi isu otoritas serta
keaslian sumber.

. Etika penggunaan teknologi dalam pembelajaran agama

Penggunaan teknologi dalam pembelajaran agama,
khususnya Pendidikan Agama Islam (PAI), membawa
peluang besar sekaligus tantangan yang membutuhkan
perhatian serius dalam aspek etika. Teknologi digital dapat
menjadi sarana efektif untuk memperluas akses sumber
belajar, membuat proses pembelajaran lebih interaktif,
serta menghubungkan peserta didik dengan berbagai
literatur Islami yang sebelumnya sulit dijangkau. Namun,
tanpa landasan etika yang jelas, teknologi justru bisa
menggeser esensi pembelajaran agama yang menekankan
nilai spiritual, moral, dan akhlak. Oleh karena itu, etika
pemanfaatan teknologi dalam pembelajaran agama harus
berpegang pada nilai-nilai Islam yang mengedepankan
kebenaran, kesantunan, dan kemanfaatan. Informasi
keagamaan yang disampaikan melalui media digital harus
diverifikasi kebenarannya agar tidak menyesatkan.
Rasulullah SAW pernah mengingatkan umatnya untuk
berhati-hati dalam menyampaikan informasi agar tidak
terjerumus dalam kebohongan (HR. Muslim). Kesantunan
juga menjadi kunci dalam berinteraksi di ruang digital, baik
antara guru dan siswa maupun antar peserta didik,
sehingga pembelajaran tetap mencerminkan akhlak Islami
(Rahardjo, 2017).

96



Dewi Hidayatun Nihayah

Guru memiliki peran strategis dalam memastikan
bahwa teknologi digunakan secara benar dan proporsional.
Guru tidak hanya bertugas menyampaikan materi, tetapi
juga menjadi teladan dalam literasi digital Islami dengan
mengajarkan cara berinteraksi yang santun, menghormati
pendapat orang lain, dan menjaga kerahasiaan data
pribadi. Selain itu, guru wajib memastikan bahwa konten
Islami yang digunakan berasal dari sumber yang valid dan
sesuai dengan prinsip ajaran Islam. Teknologi sebaiknya
tidak menggantikan interaksi tatap muka, melainkan
memperkuat pengalaman belajar. Sebagaimana
diungkapkan Alavi dan Leidner (2001), teknologi perlu
ditempatkan sebagai pendukung dalam membangun
hubungan pembelajaran, bukan sebagai pengganti nilai-
nilai utama pendidikan.

Peserta didik juga dituntut untuk menginternalisasi
etika dalam penggunaan teknologi. Mereka perlu diarahkan
agar memanfaatkan internet, aplikasi, maupun perangkat
digital sebagai sarana belajar dan ibadah, bukan untuk
kegiatan yang melalaikan. Menghormati hak cipta, menjaga
etika komunikasi dalam forum daring, serta menggunakan
teknologi untuk tujuan yang baik merupakan bagian dari
adab Islami yang harus dikuatkan dalam pembelajaran
agama. Tantangan yang muncul di antaranya adalah
penyebaran informasi hoaks keagamaan, penggunaan
teknologi secara berlebihan hingga mengabaikan aspek
ruhani, serta kesenjangan literasi digital antar siswa.
Campbell dan Tsuria (2021) menegaskan bahwa fenomena
digital religion memerlukan kesadaran kritis agar
pemanfaatan media digital dalam beragama tetap sejalan
dengan nilai-nilai keimanan.

Dengan demikian, etika penggunaan teknologi
dalam pembelajaran agama tidak hanya berfokus pada
keterampilan teknis, tetapi juga menyangkut tanggung
jawab moral dan spiritual baik bagi guru maupun siswa.
Melalui penanaman etika digital Islami, teknologi dapat
menjadi sarana modernisasi pendidikan yang tetap
menjaga tujuan utama PAI, yaitu membentuk manusia
beriman, berakhlak mulia, dan berilmu. Etika berfungsi

97



Dewi Hidayatun Nihayah

sebagai filter agar perkembangan teknologi tetap diarahkan
pada kemaslahatan dan penguatan nilai-nilai Islam dalam
kehidupan sehari-hari.

98



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

BAB 7

STRATEGI PEMBELAJARAN
KOLABORATIF DAN REFLEKTIF
DALAM PAI

A. Konsep Pembelajaran Kolaboratif dalam Pendidikan
Islam

Pembelajaran  kolaboratif = merupakan suatu
pendekatan pembelajaran yang menekankan kerja sama
aktif antar peserta didik dalam mencapai tujuan
pembelajaran secara bersama-sama. Secara umum,
pembelajaran kolaboratif bertujuan untuk mengoptimalkan
potensi setiap individu melalui interaksi sosial dan kerja
tim, sehingga hasil belajar menjadi lebih bermakna dan
mendalam (Johnson, Johnson, & Smith, 2014). Dalam
konteks pendidikan Islam, pembelajaran kolaboratif tidak
hanya diarahkan untuk meningkatkan pemahaman materi
pelajaran, tetapi juga berperan dalam pembentukan
karakter Islami yang mengedepankan nilai-nilai etika dan
moral berdasarkan ajaran Al-Qur'an dan Sunnabh.

Secara khusus, pembelajaran kolaboratif dalam
pendidikan Islam menekankan nilai-nilai sosial seperti
tolong-menolong (ta'awun), musyawarah (syura), dan sikap
saling menghargai (ikram al-akharin) yang merupakan
prinsip-prinsip fundamental dalam kehidupan
bermasyarakat menurut Islam. Allah SWT berfirman dalam
Al-Qur'an Surah Al-Ma'idah ayat 2 yang berbunyi:

75



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

El" (QS. Al-Ma'idah: 2)

"Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan)
kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam
berbuat dosa dan permusuhan. Dan bertakwalah kepada
Allah, sesungguhnya Allah amat berat siksa-Nya." (QS. Al-
Ma'idah: 2)

Ayat ini menegaskan pentingnya kerja sama dalam
kebaikan dan menjauhi perbuatan yang merugikan, yang
menjadi landasan filosofis pembelajaran kolaboratif dalam
pendidikan Islam. Selain itu, Rasulullah SAW juga
menekankan pentingnya musyawarah dalam berbagai
aspek kehidupan, termasuk dalam proses pembelajaran.
Dalam sebuah hadis, Nabi Muhammad SAW bersabda:

"(eoaas A o5 ) s (e il 815

"Aku tidak melihat sesuatu yang lebih baik daripada
musyawarah." (HR. Bukhari dan Muslim)

Landasan filosofis ini menunjukkan bahwa
pembelajaran kolaboratif sangat relevan dengan ajaran
Islam yang menempatkan musyawarah dan kerja sama
sebagai metode utama dalam pengambilan keputusan dan
pembelajaran.

Dari perspektif psikologis, pembelajaran kolaboratif
mengacu pada teori konstruktivisme sosial yang
dikembangkan oleh Vygotsky (1978) yang menekankan
pentingnya interaksi sosial dalam proses pembelajaran.
Konsep zona perkembangan proksimal (ZPD) Vygotsky
menegaskan bahwa peserta didik dapat mencapai
pemahaman yang lebih tinggi melalui bantuan dan
kolaborasi dengan teman sebaya atau guru. Hal ini sejalan
dengan prinsip Islam yang mendorong saling tolong-
menolong dan berbagi ilmu sebagai bentuk ibadah dan
amal shalih.

Prinsip-prinsip pembelajaran kolaboratif yang
sesuai dengan ajaran Islam meliputi:

76



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

e Kerja sama dan tolong-menolong dalam kebaikan
(ta'awun 'ala al-birr wa at-taqwa).

e Musyawarah sebagai dasar pengambilan keputusan
dan diskusi (syura).

e Saling menghargai dan menghormati perbedaan
pendapat (ikram al-akharin).

e Kejujuran dan keterbukaan dalam berkomunikasi
(sidqg wa shudur).

e Tanggung jawab bersama dalam mencapai tujuan
pembelajaran (mas'uliyyah mushtarakah).

Para ulama klasik dan kontemporer juga memberikan
penjelasan yang memperkuat konsep ini. Imam Al-Ghazali
dalam karya monumental beliau, Ihya Ulumuddin,
menekankan pentingnya kerja sama dan musyawarah
dalam pembelajaran sebagai bagian dari pengembangan
akhlak dan ilmu pengetahuan. Beliau menyatakan bahwa
ilmu tidak hanya untuk diri sendiri, tetapi harus
disebarkan dan dikembangkan bersama-sama dalam
komunitas.

Sementara itu, Sayyid Qutb, seorang pemikir Islam
modern, menggarisbawahi bahwa pendidikan Islam harus
membangun kesadaran sosial dan solidaritas di antara
peserta didik melalui kerja sama dan partisipasi aktif dalam
pembelajaran (Qutb, 1990). Hal ini sejalan dengan tujuan
pendidikan Islam yang tidak hanya mentransfer ilmu, tetapi
juga membentuk individu yang bertanggung jawab dan
berakhlak mulia.

Dalam konteks aplikatif, pembelajaran kolaboratif telah
diterapkan dalam berbagai model pendidikan Islam, baik di
pesantren klasik maupun institusi pendidikan modern.
Misalnya, sistem halagah di pesantren yang menekankan
diskusi kelompok dan tanya jawab antara santri dan
pengajar merupakan bentuk pembelajaran kolaboratif yang
efektif. Selain itu, model pembelajaran berbasis proyek dan
tim di sekolah Islam modern juga mengadopsi prinsip-
prinsip kolaborasi yang memperkuat pemahaman dan
karakter Islami.

77



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

Penelitian ilmiah juga mendukung efektivitas
pembelajaran kolaboratif dalam pendidikan Islam. Studi
oleh Al-Harthy dan Al-Balushi (2019) menunjukkan bahwa
pembelajaran kolaboratif meningkatkan motivasi belajar
dan pemahaman nilai-nilai Islam siswa secara signifikan.
Selain itu, penelitian internasional oleh Johnson et al.
(2014) menegaskan bahwa pembelajaran kolaboratif efektif
dalam mengembangkan keterampilan sosial, berpikir kritis,
dan sikap positif terhadap pembelajaran.

Dengan demikian, pembelajaran kolaboratif dalam
pendidikan Islam merupakan pendekatan yang tidak hanya
meningkatkan aspek kognitif, tetapi juga aspek afektif dan
spiritual peserta  didik, sehingga  menghasilkan
pembelajaran yang holistik dan berorientasi pada
pembentukan karakter Islami yang kokoh.

. Teknik Diskusi Kelompok dan Pembelajaran Berbasis
Tim

Pembelajaran kolaboratif dalam pendidikan Islam
sangat menekankan interaksi sosial yang konstruktif antar
peserta didik. Salah satu metode yang efektif untuk
mewujudkan hal tersebut adalah teknik diskusi kelompok
dan pembelajaran berbasis tim. Teknik-teknik ini tidak
hanya meningkatkan pemahaman materi, tetapi juga
membentuk karakter sosial dan spiritual sesuai nilai-nilai
Islam.

1. Teknik Diskusi Kelompok yang Efektif

Diskusi kelompok merupakan metode pembelajaran yang
melibatkan interaksi aktif antar peserta didik dalam
kelompok kecil untuk membahas suatu topik atau
masalah. Dalam pendidikan Islam, diskusi kelompok dapat
menjadi sarana untuk memperdalam pemahaman ajaran
agama serta menumbuhkan sikap musyawarah (syura)
yang dianjurkan dalam Islam.

Beberapa teknik diskusi kelompok yang efektif meliputi:
78



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

Diskusi Panel: Beberapa peserta yang ahli dalam topik
tertentu menyampaikan pandangan mereka di depan
kelompok, kemudian diikuti oleh sesi tanya jawab.
Teknik ini mendorong peserta untuk belajar dari
narasumber dan mengembangkan kemampuan kritis.
Debat: Peserta dibagi menjadi dua kelompok yang
saling berargumentasi mendukung atau menolak
suatu pendapat. Debat melatih peserta untuk berpikir
analitis dan menghargai perbedaan pendapat dengan
adab Islami.

Brainstorming: Kelompok  mengumpulkan ide
sebanyak-banyaknya tanpa evaluasi awal, kemudian
ide-ide tersebut dianalisis untuk menemukan solusi.
Brainstorming merangsang kreativitas dan partisipasi
aktif.

Diskusi Terstruktur: Diskusi dengan aturan yang jelas
mengenai giliran bicara, waktu, dan topik. Metode ini
membantu menjaga fokus dan keteraturan diskusi.

2. Langkah-langkah Pelaksanaan Pembelajaran Berbasis

Tim

Pembelajaran berbasis tim (Team-Based Learning) adalah
pendekatan di mana peserta didik bekerja sama dalam tim
untuk menyelesaikan tugas atau proyek. Dalam konteks
PAI, metode ini dapat digunakan untuk mengkaji tema-
tema keislaman secara mendalam dan aplikatif.

Langkah-langkah pelaksanaan pembelajaran berbasis tim
adalah sebagai berikut:

1.

Pembentukan Tim: Guru membentuk tim yang terdiri
dari 4-6 peserta didik dengan latar belakang dan
kemampuan beragam untuk menciptakan dinamika
belajar yang produktif.
Pemberian Tugas: Guru memberikan tugas atau proyek
yang relevan dengan materi PAI, misalnya kajian ayat
Al-Qur'an, analisis hadis, atau studi kasus etika Islam.
Diskusi dan Kolaborasi: Tim bekerja sama untuk
mendiskusikan dan menyelesaikan tugas dengan
membagi peran dan tanggung jawab secara jelas.

79



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

4. Presentasi dan Evaluasi: Setiap tim mempresentasikan
hasil kerja mereka di depan kelas, diikuti dengan
evaluasi oleh guru dan teman sekelas.

S. Refleksi: Tim dan individu melakukan refleksi terhadap
proses dan hasil pembelajaran untuk meningkatkan
kualitas kerja dan pemahaman.

3. Peran dan Tanggung Jawab Anggota Tim

Keberhasilan pembelajaran berbasis tim sangat bergantung
pada peran dan tanggung jawab masing-masing anggota.
Dalam pendidikan Islam, nilai tanggung jawab (amanah)
dan kerja sama (ta'awun) menjadi landasan moral bagi
anggota tim.

Peran dan tanggung jawab anggota tim antara lain:

e Pemimpin Tim: Mengkoordinasi kegiatan tim,
memastikan setiap anggota berpartisipasi aktif, dan
menjaga fokus diskusi.

e Penulis: Mencatat hasil diskusi dan menyusun
laporan atau presentasi.

e Pengamat: Memantau dinamika tim dan
memberikan masukan untuk perbaikan kerja sama.

e Anggota Aktif: Berkontribusi secara aktif dalam
diskusi dan pelaksanaan tugas.

4. Contoh Aktivitas Pembelajaran Berbasis Tim dalam
Materi PAI

Sebagai contoh, dalam pembelajaran tentang akhlak mulia,
guru dapat membagi peserta didik ke dalam tim untuk
mengkaji kisah-kisah teladan dari Nabi Muhammad SAW
dan para sahabat. Setiap tim bertugas mengidentifikasi
nilai akhlak yang terkandung dalam kisah tersebut,
kemudian mempresentasikan hasilnya dengan pendekatan
diskusi interaktif.

S. Tips Mengatasi Tantangan dalam Diskusi Kelompok dan
Pembelajaran Tim

80



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

Pembelajaran kolaboratif tidak lepas dari tantangan seperti
dominasi peserta, konflik antar anggota, atau kurangnya
keterlibatan. Berikut beberapa tips untuk mengatasi
tantangan tersebut:

e Membangun aturan bersama: Guru dan peserta
didik menyepakati aturan diskusi dan kerja sama di
awal pembelajaran.

e Mendorong partisipasi merata: Guru memfasilitasi
agar semua anggota memiliki kesempatan berbicara
dan berkontribusi.

e Mengelola konflik dengan bijak: Mengajarkan nilai
musyawarah dan saling menghormati sebagai solusi
konflik.

e Memberikan umpan balik konstruktif: Guru
memberikan feedback yang membangun untuk
meningkatkan kualitas diskusi dan kerja tim.

6. Landasan Ayat Al-Qur’an dan Hadits

Konsep diskusi dan kerja sama dalam Islam sangat kuat
didukung oleh ayat dan hadis, antara lain:

QS. Al-Ma’idah 5: 2

Mk A G T a8 S ol ) e 1 isE Y sl ol e 15
ARl

“Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan)
kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam
berbuat dosa dan permusuhan. Dan bertakwalah kepada
Allah, sesungguhnya Allah amat berat siksa-Nya.”

Hadits Nabi Muhammad SAW:
by 5 I o) "ans ntany 3y RS el o3l

“Seorang mukmin terhadap mukmin yang lain bagaikan
bangunan yang satu, saling menguatkan.”

81



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.
7. Penjelasan Para Ulama Klasik dan Kontemporer

Imam Al-Ghazali dalam karya '"lhya’ Ulumuddin"
menekankan pentingnya musyawarah dan kerja sama
dalam membangun umat yang kuat dan berakhlak mulia.
Beliau menyatakan bahwa pembelajaran yang melibatkan
interaksi sosial dapat memperkuat keimanan dan akhlak.

Sementara itu, kontemporer seperti Prof. Dr. Azyumardi
Azra menyatakan bahwa pendidikan Islam modern harus
mengintegrasikan metode pembelajaran aktif dan
kolaboratif agar mampu menjawab tantangan zaman dan
membentuk generasi yang cerdas dan berakhlak.

8. Kutipan Jurnal llmiah

Menurut penelitian oleh Johnson, Johnson, dan Smith
(2014) dalam jurnal Educational Research Review,
pembelajaran kolaboratif terbukti meningkatkan
keterampilan berpikir kritis dan kemampuan sosial peserta
didik secara signifikan.

Penelitian lokal oleh Sari dan Hidayat (2020) dalam Jurnal
Pendidikan Islam menunjukkan bahwa penerapan diskusi
kelompok dalam pembelajaran PAI meningkatkan
pemahaman siswa terhadap nilai-nilai keislaman dan
mempererat hubungan sosial antar siswa.

. Strategi Refleksi Nilai-Nilai Keislaman Setelah
Pembelajaran

Refleksi merupakan salah satu aspek penting dalam
proses pembelajaran, khususnya dalam Pendidikan Agama
Islam (PAI), di mana tujuan utama tidak hanya sekadar
transfer pengetahuan, tetapi juga pembentukan karakter
dan internalisasi nilai-nilai keislaman. Refleksi adalah
proses merenungkan dan mengevaluasi pengalaman
belajar untuk memahami makna yang terkandung serta
implikasinya dalam kehidupan sehari-hari (Dewey, 1933).
Dalam konteks PAI, refleksi menjadi sarana bagi peserta

82



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

didik untuk mengaitkan materi pembelajaran dengan nilai-
nilai spiritual dan moral yang diajarkan oleh Islam.

1. Definisi dan Makna Refleksi dalam Pendidikan Islam

Refleksi dalam pembelajaran Islam bukan hanya sekadar
berpikir wulang, tetapi juga proses introspeksi yang
mendalam untuk menilai sejauh mana ajaran Islam telah
dipahami dan diamalkan. Imam Al-Ghazali dalam karya
monumental "Thya’ Ulumuddin" menekankan pentingnya
muhasabah (introspeksi diri) sebagai langkah awal menuju
perbaikan akhlak dan peningkatan kualitas keimanan (Al-
Ghagzali, 1990).

2. Strategi Refleksi dalam Pembelajaran PAI

Berbagai strategi refleksi dapat diterapkan dalam
pembelajaran PAI untuk menanamkan nilai-nilai keislaman
secara efektif, antara lain:

e Jurnal Reflektif: Peserta didik menulis catatan
pribadi mengenai pengalaman belajar dan
bagaimana  materi yang  dipelajari  dapat
diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari. Jurnal
ini membantu mengembangkan kesadaran diri dan
tanggung jawab moral.

o Diskusi Reflektif: Melalui diskusi kelompok yang
dipandu guru, peserta didik diajak untuk berbagi
pengalaman dan pandangan mengenai nilai-nilai
yang dipelajari, sehingga memperkuat pemahaman
dan solidaritas sosial.

e Tanya Jawab Reflektifi: Guru memberikan
pertanyaan terbuka yang memancing peserta didik
untuk mengaitkan materi pembelajaran dengan
pengalaman pribadi dan situasi nyata.

o Refleksi Berbasis Proyek: Peserta didik mengerjakan
proyek yang mengintegrasikan nilai-nilai keislaman,
kemudian merefleksikan proses dan hasilnya secara
mendalam.

83



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.
3. Langkah-langkah Pelaksanaan Refleksi

Pelaksanaan refleksi yang efektif dalam pembelajaran PAI
dapat dilakukan melalui langkah-langkah berikut:

1. Persiapan: Guru menyiapkan pertanyaan reflektif
yang relevan dengan tujuan pembelajaran dan nilai
keislaman yang ingin ditanamkan.

2. Pelaksanaan: Peserta didik melakukan refleksi
secara individu atau kelompok menggunakan strategi yang
telah dipilih, seperti menulis jurnal atau berdiskusi.

3. Pendalaman: Guru memfasilitasi diskusi lanjutan
untuk menggali makna refleksi dan mengaitkannya dengan
ajaran Islam.

4. Evaluasi: Guru dan peserta didik bersama-sama
mengevaluasi hasil refleksi untuk menentukan langkah
perbaikan dan penguatan nilai-nilai keislaman.

4. Landasan Ayat Al-Qur’an dan Hadits

Refleksi dalam Islam didukung oleh berbagai ayat dan
hadis, yang mendorong umat untuk selalu merenungkan
ciptaan Allah dan memperbaiki diri, antara lain:

QS. Al-Hasyr 59: 18
LRI S PR A X PR T < IR A B (R P R

“Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah
dan hendaklah setiap diri memperhatikan apa yang telah
diperbuatnya untuk hari esok (akhirat).”

Hadits Nabi Muhammad SAW:
(el ol ) " e (33 O Adlay o Dl (s i
“Cukuplah bagi seseorang sebagai ukuran keimanan

adalah dia bersedekah dari apa yang dia cintai.”

Hadits ini mengandung makna bahwa refleksi terhadap apa
yang dimiliki dan diaplikasikan dalam kehidupan
merupakan bagian dari pengukuran iman.

84



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.
S. Penjelasan Ulama Klasik dan Kontemporer

Imam Al-Ghazali menekankan bahwa tanpa refleksi dan
muhasabah, ilmu tidak akan berbuah amal dan kebaikan.
Beliau menyatakan bahwa ilmu yang tidak disertai dengan
refleksi akan menjadi beban dan tidak membawa manfaat
spiritual (Al-Ghazali, 1990).

Sementara itu, Prof. Dr. Harun Nasution, seorang tokoh
pemikir Islam kontemporer, menegaskan pentingnya
refleksi dalam pendidikan Islam modern sebagai sarana
untuk mengembangkan kesadaran kritis dan spiritualitas
peserta didik (Nasution, 2005).

6. Hasil Penelitian [lmiah

Penelitian oleh Moon (2004) dalam jurnal Reflective Practice
menunjukkan bahwa strategi refleksi dalam pembelajaran
meningkatkan kemampuan metakognitif dan kesadaran
moral peserta didik secara signifikan.

Penelitian lokal oleh Rahmawati dan Yusuf (2019) dalam
Jurnal Pendidikan Agama Islam mengungkapkan bahwa
penggunaan jurnal reflektif dalam pembelajaran PAI
meningkatkan pemahaman nilai-nilai keislaman dan
menguatkan sikap religius siswa.

7. Implikasi dan Manfaat Strategi Refleksi

Strategi refleksi yang terintegrasi dalam pembelajaran PAI
memberikan manfaat sebagai berikut:

e Membantu peserta didik menginternalisasi nilai-
nilai Islam secara mendalam dan aplikatif.

e Meningkatkan kesadaran diri dan tanggung jawab
moral dalam kehidupan sehari-hari.

e Memperkuat hubungan spiritual antara peserta
didik dengan Allah SWT dan sesama manusia.

e Mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan
evaluatif yang esensial dalam pembentukan
karakter Islami.

85



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.
D. Peran Guru dalam Membangun Komunitas Belajar Islami

Guru memegang peranan sentral dalam
keberhasilan pembelajaran, khususnya dalam konteks
Pendidikan Agama Islam (PAI). Tidak hanya sebagai
penyampai materi, guru berfungsi sebagai fasilitator,
motivator, dan teladan dalam membangun komunitas
belajar yang islami. Komunitas belajar islami adalah
lingkungan pendidikan yang menumbuhkan nilai-nilai
keislaman seperti ukhuwah, musyawarah, amanah, dan
ta’awun, yang bertujuan mencetak peserta didik yang tidak
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga berakhlak
mulia.

1. Guru sebagai Fasilitator dan Motivator

Sebagai fasilitator, guru bertugas menciptakan suasana
belajar yang kondusif untuk kolaborasi dan refleksi. Guru
harus mampu mengelola dinamika kelas agar setiap
peserta didik merasa dihargai dan termotivasi untuk
berpartisipasi aktif. Dalam perspektif Islam, posisi guru
sangat mulia, sebagaimana disebutkan dalam hadis Nabi
Muhammad SAW:

(g sl ol ) ke 5 O B G 8

"Sebaik-baik kalian adalah orang yang belajar Al-Qur’an
dan mengajarkannya."

Hadis ini menegaskan bahwa guru sebagai pengajar Al-
Qur'an memiliki kedudukan yang tinggi, sekaligus
tanggung jawab besar dalam membangun karakter peserta
didik.

2. Membangun Budaya Belajar Kolaboratif Islami

Guru harus menginisiasi dan memelihara budaya belajar
yang mengedepankan nilai-nilai Islam. Hal ini meliputi
sikap saling menghormati (ikram), tolong-menolong
(ta’awun), dan musyawarah (syura). Imam Al-Ghazali dalam
karya Thya’ Ulumuddin menjelaskan bahwa musyawarah
adalah sarana untuk mencapai keputusan yang adil dan

86



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

bermanfaat bagi umat, sehingga guru perlu mengajarkan
dan mempraktikkan musyawarah dalam kegiatan kelas.

Penelitian oleh Al-Tamimi (2018) dalam Journal of Islamic
Education menegaskan bahwa guru yang mampu
membangun komunitas belajar islami secara signifikan
meningkatkan motivasi belajar dan keterlibatan siswa
dalam pembelajaran PAI

3. Peran Guru dalam Mengelola Konflik dan Membangun
Komunikasi

Dalam komunitas belajar, konflik antar peserta didik tidak
dapat dihindari. Guru sebagai pemimpin kelas harus
memiliki kemampuan  manajemen  konflik yang
berlandaskan nilai-nilai Islam, seperti sabar (sabr), adil
(‘adl), dan hikmah. QS. An-Nahl 16: 125 menyatakan:

Gl g ol el s 45l dbie sall; dakally o i )

"Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah
dan pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara
yang baik."

Ayat ini menjadi pedoman bagi guru dalam menyelesaikan
perbedaan pendapat di kelas dengan cara yang bijaksana
dan penuh kasih sayang.

4. Contoh Kegiatan Pengembangan Komunitas Belajar
Islami

Guru dapat mengembangkan komunitas belajar islami
melalui kegiatan seperti:

e Musyawarah Kelas: Mengajak siswa berpartisipasi
dalam pengambilan keputusan terkait kegiatan
belajar.

e Pembentukan Kelompok Belajar: Membentuk
kelompok kecil yang saling mendukung dan
bertanggung jawab.

o Kegiatan Sosial: Mengadakan kegiatan sosial yang
melibatkan siswa sebagai bentuk implementasi nilai
tolong-menolong.

87



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

Menurut penelitian oleh Sulaiman dan Ahmad (2021) dalam
International Journal of Islamic Education, kegiatan sosial
yang diprakarsai guru terbukti meningkatkan rasa
solidaritas dan kepekaan sosial peserta didik, yang
merupakan bagian integral komunitas belajar islami.

S. Pengembangan Profesional Guru dalam Mendukung
Pembelajaran Kolaboratif dan Reflektif

Guru harus terus mengembangkan kompetensi profesional
dan spiritual agar mampu menjalankan perannya secara
optimal. Pendidikan dan pelatihan guru yang menekankan
metode pembelajaran kolaboratif dan reflektif sangat
diperlukan. Dr. Muhammad Fauzan, seorang ahli
pendidikan Islam kontemporer, menekankan bahwa guru
yang berwawasan luas dan memiliki pemahaman
mendalam tentang nilai Islam akan lebih efektif dalam
membangun komunitas belajar islami (Fauzan, 2019).

Selain itu, penelitian oleh Hasanah dan Putri (2020) dalam
Jurnal Pendidikan Islam menunjukkan bahwa guru yang
mengikuti pelatihan pembelajaran kolaboratif mampu
meningkatkan kualitas interaksi dan komunikasi dengan
siswa sehingga tercipta suasana belajar yang lebih inklusif
dan suportif.

. Contoh Penerapan Strategi Kolaboratif dan Reflektif

dalam Mata Pelajaran PAI

Penerapan strategi pembelajaran kolaboratif dan
reflektif dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan
upaya konkret untuk mengintegrasikan aspek kognitif,
afektif, dan psikomotorik siswa secara holistik. Strategi ini
tidak hanya mendukung pemahaman materi, tetapi juga
menanamkan nilai-nilai keislaman yang mendalam dan
membentuk karakter peserta didik.

1. Contoh Rencana Pelaksanaan Pembelajaran (RPP)
dengan Strategi Kolaboratif dan Reflektif

88



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

Sebagai contoh, dalam pembelajaran materi tentang akhlak
mulia, guru dapat merancang RPP yang mengintegrasikan
diskusi kelompok dan refleksi pribadi. Misalnya, siswa
dibagi ke dalam kelompok kecil untuk mendiskusikan
kisah teladan Nabi Muhammad SAW mengenai kesabaran
dan kejujuran. Setelah diskusi, siswa diminta menulis
jurnal reflektif yang mengaitkan nilai tersebut dengan
pengalaman hidup mereka.

Langkah ini selaras dengan prinsip pembelajaran yang
dikemukakan oleh Dewey (1938) bahwa pembelajaran
efektif terjadi ketika siswa aktif menghubungkan
pengalaman dengan konsep yang dipelajari. Dalam konteks
Islam, hal ini juga sesuai dengan ajaran Al-Ghazali yang
menekankan pentingnya amal dan refleksi sebagai bagian
dari ilmu yang bermanfaat (Al-Ghazali, 1990).

2. Aktivitas Pembelajaran Kolaboratif dan Reflektif yang
Disesuaikan dengan Materi PAI

Beberapa contoh aktivitas yang dapat diterapkan antara
lain:

e Studi Kasus Berbasis Tim: Siswa bekerja dalam tim
untuk menganalisis kasus etika Islam, seperti
kejujuran dalam perdagangan, kemudian
mempresentasikan solusi berdasarkan nilai-nilai Al-
Qur’an dan Hadits.

e Diskusi Panel dan Debat: Menggunakan teknik
debat untuk membahas tema-tema kontroversial
dalam sejarah Islam dengan pendekatan yang
santun dan berdasarkan dalil.

e Jurnal Reflektif: Setelah pembelajaran, siswa
menulis refleksi tentang bagaimana nilai-nilai Islam
dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari,
memperkuat internalisasi nilai.

e Proyek Kolaboratif: Membuat proyek seperti
pembuatan poster dakwah yang mengangkat tema
moralitas Islam, yang dilakukan secara tim dan
dipresentasikan di kelas.

89



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.
3. Evaluasi dan Dampak Penerapan Strategi

Evaluasi terhadap penerapan strategi ini dapat dilakukan
melalui observasi partisipasi siswa, penilaian hasil diskusi,
dan kualitas tulisan reflektif. Penelitian oleh Johnson et al.
(2014) menunjukkan bahwa pembelajaran kolaboratif
meningkatkan  keterampilan  berpikir  kritis dan
kemampuan sosial siswa secara signifikan. Demikian pula,
penelitian  oleh  Rahmawati dan  Yusuf (2019)
mengindikasikan bahwa refleksi dalam pembelajaran PAI
memperkuat sikap religius dan pemahaman nilai-nilai
keislaman.

4. Testimoni dan Hasil Penelitian Terkait Efektivitas
Strategi

Dalam penelitian lapangan yang dilakukan oleh Sari dan
Hidayat (2020) di sekolah menengah, guru melaporkan
peningkatan motivasi dan keterlibatan siswa setelah
menerapkan strategi kolaboratif dan reflektif dalam
pembelajaran PAIL. Siswa juga menunjukkan peningkatan
sikap toleransi dan kerja sama yang merupakan bagian dari
nilai Islam yang diajarkan.

S. Saran Pengembangan dan Adaptasi Strategi

Strategi kolaboratif dan reflektif harus disesuaikan dengan
konteks sekolah dan karakteristik peserta didik. Guru perlu
melakukan adaptasi berdasarkan budaya lokal, tingkat
kesiapan siswa, dan sumber daya yang tersedia. Selain itu,
pelatihan guru secara berkelanjutan sangat penting agar
strategi ini dapat diimplementasikan secara efektif dan
berkelanjutan.

90



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

BAB 8

STRATEGI PENGAJARAN PAI
BERBASIS PROYEK DAN
PENGALAMAN NYATA

A. Konsep Pembelajaran Berbasis Proyek (Project-Based
Learning)

Pembelajaran berbasis proyek (Project-Based
Learning/PBL) merupakan pendekatan pedagogis inovatif yang
menempatkan peserta didik sebagai pusat proses pembelajaran
dengan melibatkan mereka secara aktif dalam pelaksanaan
proyek-proyek nyata yang relevan dan kontekstual dengan materi
pelajaran. Pendekatan ini berorientasi pada pengembangan
keterampilan berpikir kritis, kreativitas, kolaborasi, dan
komunikasi melalui pengalaman langsung yang bermakna. Dalam
PBL, peserta didik tidak sekadar menerima informasi secara pasif,
melainkan terlibat dalam investigasi mendalam terhadap suatu
masalah atau tantangan yang autentik, yang mengharuskan
mereka untuk merencanakan, melaksanakan, dan mengevaluasi
proyek secara sistematis.

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), penerapan
PBL memiliki nilai strategis yang lebih luas daripada sekadar
peningkatan pemahaman kognitif terhadap ajaran Islam. PBL
dalam PAI dirancang untuk menanamkan nilai-nilai keislaman
secara mendalam melalui pengalaman nyata yang relevan dengan
kehidupan sehari-hari peserta didik. Melalui proyek-proyek yang
bernuansa Islami, seperti pengelolaan zakat, dakwah sosial, atau

91



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

kegiatan filantropi, peserta didik tidak hanya belajar konsep-
konsep agama secara teoritis, tetapi juga menginternalisasi dan
mengamalkan nilai-nilai moral, etika, dan spiritual yang diajarkan
oleh Islam.

Pendekatan ini sejalan dengan prinsip Islam yang
menekankan pentingnya ilmu yang diamalkan dan pengalaman
sebagai sarana pembelajaran yang efektif. QS. Al-Mujadilah 58: 11
menyatakan, "cia)d absdl | Ssl ol Kia 154 Gl @' (Allah akan
meninggikan orang-orang yang beriman di antara kamu dan orang-
orang yang diberi ilmu pengetahuan beberapa derajat), yang
mengindikasikan bahwa ilmu yang bermanfaat adalah ilmu yang
diiringi dengan amal dan pengalaman nyata. Dengan demikian,
PBL dalam PAI tidak hanya menumbuhkan kecerdasan intelektual,
tetapi juga membentuk karakter Islami yang kuat, meningkatkan
kesadaran sosial, dan membekali peserta didik dengan
keterampilan hidup yang aplikatif.

Lebih lanjut, PBL mendorong peserta didik untuk bekerja
secara kolaboratif dalam tim, mengembangkan kemampuan
musyawarah (syura), saling tolong-menolong (ta’awun), serta
menghargai perbedaan pendapat sesuai dengan ajaran Islam.
Proses refleksi yang terintegrasi dalam PBL juga membantu peserta
didik untuk mengevaluasi pengalaman mereka, memahami makna
nilai keislaman yang terkandung dalam proyek, serta
mengaplikasikannya dalam kehidupan nyata secara
berkelanjutan. Dengan demikian, pembelajaran berbasis proyek
dalam Pendidikan Agama Islam merupakan metode yang holistik
dan transformatif, yang menghubungkan teori dengan praktik,
serta ilmu dengan amal, guna mencetak generasi muslim yang
cerdas, berkarakter, dan berdaya saing.

1. Definisi dan Karakteristik Pembelajaran Berbasis Proyek

Menurut Thomas (2000), pembelajaran berbasis proyek
(Project-Based Learning/PBL) merupakan metode pembelajaran
yang menempatkan proyek sebagai sarana utama bagi peserta
didik untuk memperoleh pengetahuan dan keterampilan secara
menyeluruh melalui proses investigasi yang mendalam dan
respons aktif terhadap berbagai tantangan yang dihadapi dalam
dunia nyata. Metode ini menuntut peserta didik untuk tidak hanya

92



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

menerima informasi secara pasif, melainkan terlibat secara aktif
dalam proses pembelajaran yang bersifat kontekstual dan
autentik. Dengan demikian, peserta didik didorong untuk
mengembangkan kemampuan berpikir kritis, pemecahan masalah,
kreativitas, serta keterampilan komunikasi dan kolaborasi yang
sangat penting dalam menghadapi dinamika kehidupan masa kini.

Karakteristik utama dari pembelajaran berbasis proyek
mencakup beberapa aspek penting. Pertama, fokus pada
pertanyaan atau masalah yang kompleks dan bermakna, yang
mengharuskan peserta didik untuk melakukan eksplorasi dan
analisis secara mendalam, bukan sekadar hafalan atau
pengulangan materi. Kedua, keterlibatan peserta didik secara aktif
dalam seluruh tahapan pembelajaran, mulai dari perencanaan,
pelaksanaan, hingga evaluasi proyek. Ketiga, kolaborasi antar
peserta didik menjadi bagian integral dari proses pembelajaran,
sehingga mereka belajar untuk bekerja sama, menghargai
perbedaan, dan membangun sinergi dalam tim. Keempat, produk
akhir dari proyek harus nyata dan bermakna, yang tidak hanya
menjadi hasil akademis, tetapi juga memiliki nilai aplikatif dan
relevansi sosial yang dapat dirasakan manfaatnya oleh peserta
didik maupun masyarakat luas.

Dalam konteks pendidikan Islam, pendekatan
pembelajaran berbasis proyek sangat relevan dan sejalan dengan
prinsip-prinsip dasar Islam yang menekankan pentingnya
pembelajaran melalui amal dan pengalaman nyata. Hal ini
tercermin dalam firman Allah SWT dalam QS. Al-Mujadilah 58: 11:

"ela 8 alall 151 Gl 2 10 Gl 0 iy

"Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di antara
kamu dan orang-orang yang diberi ilmu pengetahuan beberapa
derajat."

Ayat ini menegaskan bahwa keimanan dan ilmu tidak dapat
dipisahkan, dan keduanya harus diwujudkan dalam tingkatan
yang semakin tinggi melalui amal nyata. Ilmu yang hanya bersifat
teori tanpa diiringi amal dan pengalaman praktis tidak akan
membawa manfaat hakiki bagi individu maupun masyarakat. Oleh
karena itu, pembelajaran berbasis proyek menjadi sarana yang

93



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

efektif untuk mengaktualisasikan ilmu dalam bentuk amal nyata
yang mencerminkan keimanan yang kokoh.

Lebih jauh, pendekatan ini mengajarkan peserta didik
untuk mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam setiap aspek
kehidupan mereka melalui pengalaman langsung. Misalnya, dalam
proyek yang mengangkat tema zakat, peserta didik tidak hanya
mempelajari konsep zakat secara teoritis, tetapi juga terlibat dalam
pengumpulan, pengelolaan, dan distribusi zakat kepada yang
berhak. Proses ini menumbuhkan kesadaran sosial, rasa empati,
dan tanggung jawab moral yang merupakan inti dari ajaran Islam.
Dengan demikian, pembelajaran berbasis proyek tidak hanya
mendidik secara intelektual, tetapi juga membentuk karakter dan
spiritualitas peserta didik.

Selain itu, pembelajaran berbasis proyek juga mendorong
penerapan musyawarah (syura) dan kerja sama (ta’awun) yang
merupakan nilai-nilai fundamental dalam Islam. Peserta didik
belajar untuk berdiskusi, bertukar pendapat, dan mengambil
keputusan secara kolektif dalam tim, yang sekaligus melatih
mereka untuk menghargai perbedaan dan menjaga ukhuwah
Islamiyah. Hal ini sejalan dengan hadis Nabi Muhammad SAW
yang menyatakan:

Ml A Ay (LIS (agall e gall”
(+'so Bukhari dan Muslim)

"Seorang mukmin terhadap mukmin lainnya seperti sebuah
bangunan, saling menguatkan satu sama lain."

Dengan demikian, pembelajaran berbasis proyek dalam
Pendidikan Agama Islam merupakan metode yang tidak hanya
efektif dalam mentransfer ilmu, tetapi juga sangat strategis dalam
membangun keimanan, karakter, dan keterampilan hidup peserta
didik secara menyeluruh, sehingga mereka siap menjadi individu
yang berkontribusi positif bagi masyarakat dan umat.

Penelitian terkini juga mendukung efektivitas PBL dalam
konteks pendidikan agama. Bell (2010) dalam Journal of
Educational Research menyimpulkan bahwa PBL meningkatkan
motivasi belajar, pemahaman konsep, dan keterampilan sosial

94



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

peserta didik secara signifikan. Sementara itu, Nurhadi dan Sari
(2021) dalam Jurnal Pendidikan Islam menemukan bahwa
penerapan PBL dalam pembelajaran PAI mampu meningkatkan
sikap religius dan kesadaran sosial siswa, yang menunjukkan
bahwa metode ini sangat sesuai untuk mencapai tujuan
pendidikan Islam yang holistik dan transformatif.

2. Landasan Filosofis dan Psikologis PBL dalam Pendidikan Islam

Secara filosofis, pembelajaran berbasis proyek (Project-
Based Learning/PBL) berakar pada teori konstruktivisme yang
dikembangkan oleh para tokoh besar seperti Jean Piaget dan Lev
Vygotsky. Teori konstruktivisme menekankan bahwa pengetahuan
tidak diperoleh secara pasif melalui penerimaan informasi,
melainkan dibangun secara aktif oleh peserta didik melalui
pengalaman langsung dan interaksi sosial. Piaget menegaskan
bahwa  perkembangan  kognitif terjadi ketika individu
mengasimilasi dan mengakomodasi informasi baru dalam struktur
pengetahuan yang sudah ada, sehingga proses belajar menjadi
dinamis dan kontekstual. Sementara itu, Vygotsky menekankan
pentingnya peran interaksi sosial dan budaya dalam pembelajaran
melalui konsep Zona Perkembangan Proksimal (ZPD), di mana
pembelajaran paling efektif terjadi dengan dukungan dan
kolaborasi antara peserta didik dan orang yang lebih
berpengalaman.

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), filosofi
konstruktivisme ini sangat relevan dan diperkuat oleh ajaran Islam
yang menegaskan bahwa ilmu tidak cukup hanya untuk diketahui,
tetapi harus diamalkan dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-
hari. Prinsip ini tercermin dalam banyak ayat Al-Qur’an dan hadis
Nabi Muhammad SAW yang menekankan integrasi antara ilmu dan
amal. Imam Al-Ghazali, seorang ulama besar dan filosof Islam,
dalam karya monumental Thya’ Ulumuddin menegaskan bahwa
ilmu tanpa amal adalah seperti pohon yang tidak berbuah; ia tidak
memberikan manfaat dan tidak membawa perubahan positif dalam
kehidupan seseorang maupun masyarakat (Al-Ghazali, 1990).
Dengan kata lain, ilmu yang sejati adalah ilmu yang melahirkan
tindakan nyata dan perbaikan akhlak.

95



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

Secara psikologis, PBL memberikan kontribusi signifikan
dalam mendukung perkembangan kognitif, afektif, dan
psikomotorik peserta didik secara terpadu. Pendekatan ini
mengajak peserta didik untuk tidak hanya memahami teori secara
intelektual, tetapi juga mengembangkan sikap dan nilai-nilai
melalui pengalaman langsung serta melatih keterampilan praktis
yang diperlukan dalam kehidupan. Hal ini sejalan dengan tujuan
pendidikan Islam yang holistik, yakni membentuk insan kamil—
manusia yang sempurna secara spiritual, intelektual, dan sosial,
serta beriman dan bertakwa kepada Allah SWT (Hasan
Langgulung, 1992).

Lebih jauh, PBL mendorong peserta didik untuk
mengembangkan keterampilan berpikir kritis dan kreatif dalam
menyelesaikan masalah yang kompleks dan nyata, sekaligus
melatih kemampuan kerja sama dan komunikasi efektif dalam
kelompok. Sikap-sikap ini merupakan bagian integral dari
pembentukan karakter Islami yang mengedepankan nilai-nilai
seperti kesabaran, kejujuran, tanggung jawab, dan tolong-
menolong (ta’awun). Dengan demikian, PBL tidak hanya
memperkaya aspek kognitif peserta didik, tetapi juga memperkuat
dimensi afektif dan psikomotorik yang sangat penting dalam
pembentukan kepribadian Islami.

Selain itu, PBL memberikan kesempatan bagi peserta didik
untuk mengalami proses pembelajaran secara menyeluruh, mulai
dari perencanaan, pelaksanaan, hingga evaluasi proyek. Proses ini
menumbuhkan rasa percaya diri, kemandirian, dan kesadaran
akan tanggung jawab sosial, yang semuanya merupakan bagian
dari pendidikan karakter dalam Islam. Pendidikan Islam
menekankan pentingnya pembelajaran yang tidak terlepas dari
konteks kehidupan nyata, agar ilmu yang diperoleh menjadi bekal
untuk beramal dan berkontribusi positif bagi masyarakat dan
umat.

Dalam perspektif psikologi perkembangan, teori Howard
Gardner tentang multiple intelligences juga mendukung penerapan
PBL dalam pendidikan Islam. Gardner menekankan bahwa setiap
individu memiliki berbagai jenis kecerdasan, seperti kecerdasan
interpersonal, intrapersonal, dan kinestetik, yang dapat

96



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

dikembangkan melalui pengalaman belajar yang variatif dan
kontekstual. PBL sebagai pendekatan yang berorientasi pada
pengalaman nyata memungkinkan pengembangan kecerdasan-
kecerdasan tersebut secara optimal, sehingga peserta didik tidak
hanya cerdas secara akademik, tetapi juga matang secara
emosional dan sosial.

Dengan demikian, secara filosofis dan psikologis,
pembelajaran berbasis proyek merupakan pendekatan yang sangat
sesuai dan efektif dalam pendidikan Islam. Pendekatan ini
mengintegrasikan prinsip-prinsip konstruktivisme dan nilai-nilai
Islam, serta mendukung perkembangan holistik peserta didik,
sehingga mampu mencetak generasi yang tidak hanya cerdas
secara intelektual, tetapi juga berakhlak mulia, beriman, dan
bertakwa kepada Allah SWT.

3. Prinsip-Prinsip Pembelajaran Berbasis Proyek dalam PAI

Pembelajaran berbasis proyek (Project-Based
Learning/PBL) dalam konteks Pendidikan Agama Islam tidak
hanya sekadar metode pembelajaran yang menekankan
keterlibatan aktif peserta didik dalam proyek nyata, tetapi juga
harus berlandaskan prinsip-prinsip yang selaras dengan nilai-nilai
Islam dan tujuan pendidikan Islam secara keseluruhan. Berikut
adalah prinsip-prinsip utama PBL yang dapat diterapkan dalam
pendidikan Islam:

Autentisitas

Prinsip autentisitas menuntut agar proyek yang dilaksanakan
benar-benar relevan dengan kehidupan nyata peserta didik dan
konteks keislaman mereka. Proyek harus mengangkat tema-tema
yang dekat dengan pengalaman sehari-hari dan tantangan sosial
yang dihadapi umat Islam, sehingga peserta didik dapat melihat
langsung hubungan antara ilmu yang dipelajari dengan praktik
keagamaan dan kehidupan bermasyarakat. Misalnya, proyek
pengelolaan zakat, dakwah sosial, atau kegiatan filantropi bukan
hanya teori, tetapi aktivitas nyata yang mengandung nilai-nilai
keadilan sosial, kepedulian, dan tanggung jawab yang diajarkan
dalam Islam. Dengan autentisitas, peserta didik merasa proyek

97



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

tersebut bermakna dan memotivasi mereka untuk berkontribusi
secara nyata.

Kolaborasi

Kolaborasi merupakan prinsip penting dalam PBL yang sangat
sejalan dengan ajaran Islam. Peserta didik diajak untuk bekerja
sama dalam tim, saling membantu, dan mengembangkan nilai
tolong-menolong (ta’awun) serta musyawarah (syura). Islam sangat
menekankan pentingnya kerja sama dan persatuan dalam
mencapai tujuan bersama, sebagaimana firman Allah SWT dalam
QS. Al-Ma'’idah 5: 2:

o5l i) e Vs Vg sy ol e st

"Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan
dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan
permusuhan.”

Dalam konteks pembelajaran, kolaborasi mengajarkan peserta
didik untuk menghargai perbedaan pendapat, membangun
komunikasi efektif, dan menguatkan solidaritas sosial. Melalui
kerja tim, mereka juga belajar bertanggung jawab terhadap peran
masing-masing dan mengembangkan keterampilan sosial yang
esensial dalam kehidupan bermasyarakat.

Refleksi

Refleksi adalah proses penting dalam pembelajaran berbasis
proyek yang mengajak peserta didik untuk merenungkan dan
mengevaluasi proses serta hasil proyek yang telah mereka lakukan.
Dalam perspektif Islam, refleksi memungkinkan peserta didik
untuk mengaitkan pengalaman belajar dengan nilai-nilai
keislaman, seperti kejujuran, kesabaran, keadilan, dan
ketakwaan. Melalui refleksi, peserta didik dapat memahami makna
dan implikasi dari tindakan mereka, memperbaiki diri, serta
memperkuat keimanan dan akhlak. Imam Al-Ghazali dalam Ihya’
Ulumuddin menekankan pentingnya muhasabah (introspeksi)
sebagai langkah awal menuju perbaikan diri dan peningkatan
kualitas keimanan. Oleh karena itu, guru perlu memfasilitasi
kegiatan reflektif, seperti diskusi, jurnal reflektif, atau presentasi

98



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

pengalaman, agar peserta didik dapat menginternalisasi nilai-nilai
Islam secara mendalam.

Keterampilan Abad 21

PBL secara alami mengembangkan keterampilan abad 21 yang
sangat dibutuhkan dalam kehidupan modern, seperti berpikir
kritis, kreativitas, komunikasi, kolaborasi, dan pemecahan
masalah. Keterampilan-keterampilan ini juga sangat sejalan
dengan ajaran Islam yang mendorong umatnya untuk selalu
menggunakan akal dan hikmah dalam menghadapi berbagai
situasi. QS. Al-Bagarah 2: 269 menyatakan:

MK 1R sl 38 ARl & s dLi e Akl s

"Dia memberikan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki, dan
barang siapa diberi hikmah sesungguhnya dia telah diberi
kebaikan yang banyak."

Dalam PAI, pengembangan keterampilan abad 21 melalui PBL
tidak hanya mempersiapkan peserta didik untuk sukses akademik,
tetapi juga membekali mereka dengan kemampuan untuk
berkontribusi secara positif dalam masyarakat dan menjalani
kehidupan sesuai dengan nilai-nilai Islam. Melalui proyek yang
menantang dan kolaboratif, peserta didik belajar mengidentifikasi
masalah, merancang solusi, berkomunikasi secara efektif, dan
mengambil keputusan yang bertanggung jawab.

Integrasi Prinsip-Prinsip dalam Praktik Pembelajaran

Dalam praktiknya, guru perlu mengintegrasikan keempat
prinsip ini secara sinergis agar pembelajaran berbasis proyek
dalam PAI dapat berjalan efektif dan bermakna. Misalnya, dalam
proyek pengelolaan zakat, peserta didik bekerja dalam tim
(kolaborasi) untuk merencanakan dan melaksanakan
pengumpulan serta distribusi zakat yang relevan dengan
kebutuhan masyarakat sekitar (autentisitas). Setelah pelaksanaan,
mereka melakukan refleksi bersama mengenai pengalaman dan
nilai-nilai yang dipelajari (refleksi), serta mengembangkan
keterampilan komunikasi dan problem solving selama proses
tersebut (keterampilan abad 21).

99



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

Dengan demikian, prinsip-prinsip pembelajaran berbasis
proyek dalam PAI tidak hanya mendukung penguasaan materi
agama secara mendalam, tetapi juga membentuk karakter Islami
yang kuat dan keterampilan hidup yang aplikatif, sesuai dengan
tujuan pendidikan Islam yang holistik dan transformatif.

4. Contoh Aplikasi PBL dalam PAI

Pembelajaran berbasis proyek (Project-Based
Learning/PBL) dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) menawarkan
berbagai peluang bagi peserta didik untuk mengintegrasikan
pengetahuan agama dengan pengalaman nyata yang bermakna.
Dengan melibatkan peserta didik secara aktif dalam proyek-proyek
yang relevan dan kontekstual, PBL tidak hanya meningkatkan
pemahaman kognitif, tetapi juga menanamkan nilai-nilai
keislaman serta mengembangkan keterampilan hidup yang
esensial. Berikut adalah beberapa contoh aplikasi PBL yang dapat
diterapkan dalam pembelajaran PAI:

Membuat Kampanye Dakwah Berbasis Media Sosial yang
Mengangkat Tema Akhlak Mulia

Dalam era digital saat ini, media sosial menjadi platform
yang sangat efektif untuk menyebarkan pesan dakwah dan nilai-
nilai Islam. Peserta didik dapat merancang dan melaksanakan
proyek kampanye dakwah melalui media sosial seperti Instagram,
YouTube, TikTok, atau blog dengan mengangkat tema-tema akhlak
mulia seperti kejujuran, kesabaran, tolong-menolong, dan
keadilan. Proyek ini melibatkan berbagai tahapan, mulai dari
perencanaan konten, pembuatan materi dakwah (video, poster,
artikel), hingga evaluasi dampak kampanye terhadap audiens.

Melalui proyek ini, peserta didik belajar mengintegrasikan
pengetahuan agama dengan keterampilan teknologi informasi dan
komunikasi, sekaligus mengembangkan kreativitas, kemampuan
komunikasi efektif, dan kesadaran sosial. Selain itu, mereka juga
diajak untuk merefleksikan nilai-nilai Islam yang mereka
sampaikan dan dampaknya dalam kehidupan sehari-hari.
Pendekatan ini sejalan dengan ajaran Islam yang mendorong
umatnya untuk berdakwah dengan hikmah dan cara yang menarik
(QS. An-Nahl 16: 125).

100



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

Mengorganisasi Kegiatan Sosial Keagamaan di Lingkungan
Sekolah atau Masyarakat

Proyek lain yang sangat relevan adalah pengorganisasian
kegiatan sosial keagamaan, seperti bakti sosial, penggalangan
dana untuk fakir miskin, penyuluhan kesehatan berbasis nilai
Islam, atau peringatan hari besar Islam. Dalam proyek ini, peserta
didik bekerja secara kolaboratif untuk merencanakan,
mengorganisasi, dan melaksanakan kegiatan yang memberikan
manfaat langsung bagi masyarakat sekitar.

Kegiatan ini tidak hanya mengajarkan peserta didik tentang
konsep-konsep keislaman seperti zakat, sedekah, dan kepedulian
sosial, tetapi juga menguatkan sikap empati, tanggung jawab
sosial, dan keterampilan manajerial. Melalui pengalaman
langsung, peserta didik dapat memahami makna amal dan
pengabdian yang diajarkan dalam Islam, serta menginternalisasi
nilai-nilai moral dan spiritual yang menjadi landasan kehidupan
bermasyarakat. Penelitian oleh Sulaiman dan Ahmad (2021)
menunjukkan bahwa keterlibatan siswa dalam kegiatan sosial
keagamaan meningkatkan rasa solidaritas dan karakter religius
mereka secara signifikan.

Menyusun Karya Tulis atau Dokumentasi Sejarah Islam Lokal yang
Mengandung Nilai-Nilai Keislaman

Proyek penyusunan karya tulis atau dokumentasi sejarah
Islam lokal memberikan kesempatan kepada peserta didik untuk
menggali dan mendalami warisan budaya Islam yang ada di
lingkungan mereka. Peserta didik dapat melakukan riset lapangan,
wawancara dengan tokoh masyarakat atau ulama setempat, serta
mengumpulkan data dan artefak sejarah yang berkaitan dengan
perkembangan Islam di daerah tersebut.

Melalui proses ini, peserta didik belajar mengembangkan
kemampuan riset, analisis kritis, dan penulisan ilmiah, sekaligus
mengapresiasi nilai-nilai keislaman yang terkandung dalam
sejarah dan budaya lokal. Proyek ini juga menumbuhkan rasa
cinta tanah air dan kebanggaan terhadap warisan Islam yang kaya
serta mendorong pelestarian nilai-nilai luhur yang dapat menjadi
teladan dalam kehidupan masa kini.

101



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.
Contoh Proyek Lain yang Dapat Diterapkan

Selain contoh-contoh di atas, masih banyak proyek lain yang dapat
dikembangkan sesuai dengan konteks dan kebutuhan peserta
didik, antara lain:

e Pembuatan Video Dokumenter tentang Kisah Nabi
dan Sahabat: Peserta didik membuat film pendek
yang mengangkat kisah-kisah teladan dari Nabi
Muhammad SAW dan para sahabat, dengan fokus
pada nilai-nilai akhlak dan kepemimpinan Islami.

e Pengembangan Modul Pembelajaran Berbasis Nilai
Islam: Peserta didik bersama guru mengembangkan
modul atau bahan ajar yang mengintegrasikan nilai-
nilai Islam dengan materi pelajaran lain, seperti
bahasa Arab atau sejarah Islam.

e Pelaksanaan Kegiatan Penghijauan dan Pelestarian
Lingkungan: Proyek yang mengedepankan nilai
khalifah (pengelolaan bumi) dengan melibatkan
peserta didik dalam kegiatan penanaman pohon dan
pelestarian lingkungan sekitar.

Penerapan pembelajaran berbasis proyek dalam PAI
memberikan peluang luas bagi peserta didik untuk belajar secara
aktif dan kontekstual, sekaligus menginternalisasi nilai-nilai Islam
dalam kehidupan nyata. Melalui berbagai proyek yang autentik
dan bermakna, peserta didik tidak hanya menguasai pengetahuan
agama secara mendalam, tetapi juga mengembangkan
keterampilan abad 21 dan karakter Islami yang kuat. Dengan
demikian, PBL menjadi metode yang efektif dan relevan untuk
mewujudkan tujuan pendidikan Islam yang holistik dan
transformatif.

S. Dukungan Penelitian [lmiah

Pembelajaran berbasis proyek (Project-Based
Learning/PBL) telah menjadi fokus berbagai penelitian ilmiah yang
menilai efektivitasnya dalam meningkatkan kualitas pembelajaran
di berbagai bidang, termasuk Pendidikan Agama Islam (PAI). Studi-
studi tersebut secara konsisten menunjukkan bahwa PBL tidak
hanya meningkatkan aspek kognitif peserta didik, seperti motivasi

102



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

belajar dan pemahaman konsep, tetapi juga berkontribusi
signifikan dalam pengembangan sikap religius dan keterampilan
sosial yang sangat penting dalam konteks pendidikan Islam.

Menurut Bell (2010) dalam Journal of Educational
Research, PBL terbukti efektif dalam meningkatkan motivasi
belajar peserta didik. Bell mengemukakan bahwa keterlibatan aktif
peserta didik dalam proyek nyata yang menantang dan bermakna
mendorong mereka untuk belajar dengan antusias dan
bersemangat. Hal ini terjadi karena PBL memberikan kesempatan
bagi peserta didik untuk menghubungkan teori dengan praktik,
sehingga pembelajaran menjadi lebih relevan dan kontekstual.
Selain itu, Bell juga menyoroti bahwa PBL meningkatkan
pemahaman konsep secara mendalam karena peserta didik harus
melakukan investigasi, analisis, dan sintesis informasi secara
mandiri maupun kolaboratif, yang memperkuat proses kognitif
mereka.

Lebih khusus dalam konteks Pendidikan Agama Islam,
penelitian oleh Nurhadi dan Sari (2021) yang dipublikasikan dalam
Jurnal Pendidikan Islam memberikan bukti empiris bahwa
penerapan PBL dalam pembelajaran PAI mampu meningkatkan
sikap religius dan keterampilan sosial siswa secara signifikan.
Penelitian ini menunjukkan bahwa melalui keterlibatan dalam
proyek-proyek bernuansa Islami, seperti pengelolaan zakat dan
kegiatan dakwah sosial, siswa tidak hanya memahami materi
agama secara teoritis, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai
keislaman dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, interaksi sosial
yang intens dalam kerja tim proyek memperkuat keterampilan
sosial seperti komunikasi efektif, kerja sama, toleransi, dan empati,
yang merupakan bagian integral dari karakter Islami.

Penelitian lain yang mendukung efektivitas PBL adalah
studi oleh Thomas (2000) yang menegaskan bahwa PBL membantu
peserta didik mengembangkan keterampilan berpikir kritis dan
problem solving, yang sangat relevan dengan kebutuhan abad 21.
Dalam pendidikan Islam, keterampilan ini sangat penting untuk
membekali generasi muda agar mampu menghadapi tantangan
zaman dengan sikap yang berlandaskan nilai-nilai Islam.

103



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

Selain itu, penelitian oleh Hmelo-Silver (2004) dalam
Educational Psychologist menegaskan bahwa PBL meningkatkan
kemampuan metakognitif peserta didik, yaitu kemampuan untuk
merefleksikan dan mengatur proses belajar mereka sendiri. Hal ini
sangat sejalan dengan prinsip refleksi dalam pendidikan Islam
yang menuntut peserta didik untuk senantiasa mengevaluasi diri
dan memperbaiki amal serta akhlak mereka.

Secara  keseluruhan, dukungan penelitian ilmiah
menunjukkan bahwa pembelajaran berbasis proyek merupakan
metode yang efektif dan relevan untuk meningkatkan kualitas
pembelajaran PAI. PBL tidak hanya memperkuat aspek kognitif,
tetapi juga mengembangkan dimensi afektif dan sosial peserta
didik, sehingga mendukung pembentukan karakter Islami yang
utuh dan kesiapan mereka untuk berkontribusi positif dalam
masyarakat. Oleh karena itu, penerapan PBL dalam pendidikan
Islam sangat dianjurkan sebagai strategi pembelajaran yang
holistik dan transformatif.

B. Merancang Proyek yang Bernuansa Islami (misal: zakat,
dakwah, filantropi)

Merancang proyek yang Dbernuansa Islami dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan langkah
strategis dan esensial untuk mengintegrasikan nilai-nilai
keislaman secara konkret, aplikatif, dan bermakna dalam proses
pembelajaran. Pendekatan ini tidak hanya berfungsi sebagai
sarana untuk menumbuhkan pemahaman kognitif peserta didik
terhadap ajaran Islam, tetapi juga berperan penting dalam
menggerakkan mereka untuk menginternalisasi dan mengamalkan
nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari. Dengan
demikian, proyek-proyek bernuansa Islami menjadi jembatan
antara teori yang dipelajari di kelas dengan praktik nyata yang
mencerminkan karakter dan etika Islami yang sejati.

Dalam konteks pendidikan Islam yang holistik, merancang
proyek bernuansa Islami harus mempertimbangkan berbagai
aspek, termasuk nilai-nilai spiritual, moral, sosial, dan kultural
yang melekat dalam ajaran Islam. Proyek tersebut hendaknya

104



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

dirancang sedemikian rupa sehingga mampu mengakomodasi
kebutuhan peserta didik untuk mengalami proses pembelajaran
yang tidak hanya bersifat akademis, tetapi juga transformatif
secara personal dan sosial. Misalnya, proyek yang berkaitan
dengan pengelolaan zakat tidak hanya mengajarkan konsep dan
hukum zakat secara teoritis, tetapi juga mengajak peserta didik
untuk terlibat langsung dalam pengumpulan, pendistribusian, dan
pelaporan zakat kepada mustahik. Proses ini menanamkan rasa
tanggung jawab sosial, keadilan, dan kepedulian terhadap sesama,
yang merupakan nilai inti dalam Islam.

Selain itu, proyek dakwah yang dirancang secara kreatif
dan kontekstual dapat menjadi media efektif untuk menumbuhkan
kesadaran dan semangat dakwah di kalangan peserta didik.
Misalnya, peserta didik dapat merancang kampanye dakwah
melalui media sosial, pembuatan video edukasi, atau
pengorganisasian kegiatan dakwah di lingkungan sekolah dan
masyarakat. Kegiatan ini tidak hanya memperkuat pemahaman
mereka terhadap ajaran Islam, tetapi juga mengasah keterampilan
komunikasi, teknologi informasi, dan kepemimpinan yang sangat
dibutuhkan dalam era modern.

Proyek filantropi atau kegiatan sosial yang berlandaskan
nilai-nilai Islam juga merupakan bentuk pembelajaran yang sangat
relevan dan aplikatif. Melalui proyek ini, peserta didik diajak untuk
mengidentifikasi masalah sosial di lingkungan sekitar, merancang
solusi yang sesuai dengan prinsip Islam, dan melaksanakan aksi
nyata untuk membantu masyarakat yang membutuhkan. Kegiatan
seperti bakti sosial, penggalangan dana untuk korban bencana,
atau pendirian perpustakaan komunitas dapat menjadi contoh
nyata bagaimana pendidikan Islam dapat berkontribusi langsung
dalam pembangunan masyarakat yang berkeadilan dan beradab.

Merancang proyek bernuansa Islami juga menuntut
keterlibatan aktif guru sebagai fasilitator dan pembimbing yang
mampu mengarahkan peserta didik dalam setiap tahap proyek,
mulai dari perencanaan, pelaksanaan, hingga evaluasi. Guru
harus memastikan bahwa proyek tersebut tidak hanya sekadar
aktivitas formal, tetapi benar-benar mengandung nilai-nilai Islam
yang dapat membentuk karakter dan memperkuat keimanan

105



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

peserta didik. Selain itu, guru perlu mengintegrasikan prinsip-
prinsip pembelajaran kolaboratif dan reflektif agar peserta didik
dapat belajar secara efektif melalui interaksi sosial dan evaluasi
diri.

Dalam perspektif teoritis, konsep merancang proyek
bernuansa Islami ini sejalan dengan teori pembelajaran
konstruktivisme yang menekankan pembelajaran aktif dan
kontekstual, serta ajaran Islam yang menekankan pentingnya ilmu
yang diamalkan dan pengalaman sebagai sarana pembelajaran.
Imam Al-Ghazali dalam Thya’ Ulumuddin menegaskan bahwa ilmu
tanpa amal adalah seperti pohon tanpa buah, sehingga pendidikan
Islam harus mengedepankan pembelajaran yang mengintegrasikan
pengetahuan dan praktik nyata.

Dengan demikian, merancang proyek bernuansa Islami
dalam pembelajaran PAI bukan hanya sebuah metode, tetapi
sebuah paradigma pendidikan yang holistik dan transformatif.
Pendekatan ini mampu membentuk peserta didik yang tidak hanya
cerdas secara intelektual, tetapi juga berkarakter Islami yang kuat,
beriman, bertakwa, dan siap berkontribusi positif dalam
masyarakat dan umat secara luas.

1. Prinsip-prinsip Perancangan Proyek Islami

Merancang proyek bernuansa Islami dalam pembelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAI) memerlukan perhatian khusus
terhadap prinsip-prinsip utama yang tidak hanya sesuai dengan
ajaran Islam, tetapi juga relevan dengan karakteristik dan
kebutuhan peserta didik. Prinsip-prinsip ini menjadi landasan agar
proyek yang dirancang tidak sekadar aktivitas akademis,
melainkan sarana edukasi yang mampu menanamkan nilai-nilai
keislaman secara mendalam dan aplikatif. Berikut penjelasan lebih
mendalam mengenai prinsip-prinsip tersebut:

Keterkaitan dengan Nilai-nilai Islam

Prinsip pertama yang harus dipegang teguh dalam merancang

proyek Islami adalah memastikan bahwa proyek tersebut

mengandung nilai-nilai fundamental Islam seperti keadilan (‘adl),

tolong-menolong (ta’awun), kejujuran (sidq), kasih sayang

(rahmah), dan tanggung jawab (amanah). Nilai-nilai ini merupakan
106



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

inti dari ajaran Islam yang menjadi pedoman dalam kehidupan
pribadi dan sosial umat Muslim. Proyek yang dirancang harus
mampu mencerminkan nilai-nilai tersebut dalam setiap
tahapannya, mulai dari perencanaan hingga pelaksanaan dan
evaluasi. Misalnya, dalam proyek pengelolaan zakat, nilai keadilan
dan kepedulian sosial menjadi landasan utama agar dana yang
dikumpulkan dan disalurkan tepat sasaran dan membawa
manfaat bagi mustahik. Dengan demikian, peserta didik tidak
hanya memahami konsep teoretis, tetapi juga merasakan dan
mengamalkan nilai-nilai Islam secara nyata.

Relevansi dengan Konteks Sosial

Prinsip kedua adalah relevansi proyek dengan konteks sosial dan
kebutuhan masyarakat sekitar. Proyek yang dirancang harus
mampu menjawab permasalahan nyata yang dihadapi oleh
lingkungan peserta didik, seperti kemiskinan, pendidikan,
kesehatan, atau pelestarian lingkungan, dengan pendekatan yang
berlandaskan nilai-nilai Islam. Misalnya, proyek dakwah yang
mengangkat tema toleransi dan kerukunan antarumat beragama
sangat relevan dalam masyarakat yang majemuk. Begitu pula
proyek filantropi yang fokus pada bantuan sosial kepada kelompok
rentan dapat menguatkan rasa empati dan solidaritas sosial
peserta didik. Dengan mengaitkan proyek pada kondisi sosial yang
aktual, peserta didik diajak untuk menjadi agen perubahan yang
bertanggung jawab dan berkontribusi positif dalam masyarakat
sesuai dengan misi dakwah Islam.

Keterlibatan Aktif Peserta Didik

Prinsip ketiga menekankan pentingnya keterlibatan aktif peserta
didik dalam seluruh proses proyek, mulai dari perencanaan,
pelaksanaan, hingga evaluasi. Keterlibatan ini bukan hanya
sekadar partisipasi fisik, tetapi juga meliputi pengambilan
keputusan, pemecahan masalah, dan refleksi terhadap
pengalaman yang dialami. Melalui keterlibatan aktif, peserta didik
dapat mengembangkan kemandirian, rasa tanggung jawab, dan
kemampuan berpikir kritis. Hal ini sesuai dengan prinsip
pendidikan Islam yang mengajarkan bahwa setiap individu
memiliki tanggung jawab pribadi dalam menuntut ilmu dan
mengamalkannya. Dengan demikian, proyek menjadi media

107



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

pembelajaran yang memberdayakan peserta didik untuk menjadi
pribadi yang mandiri dan bertanggung jawab, sekaligus
memperkuat keimanan dan akhlak mereka.

Kolaborasi dan Musyawarah

Prinsip keempat yang sangat penting adalah kolaborasi dan
musyawarah (syura) dalam proses perancangan dan pelaksanaan
proyek. Islam sangat menekankan nilai musyawarah sebagai cara
untuk mencapai keputusan yang adil dan bermanfaat bagi semua
pihak. Dalam konteks pembelajaran, musyawarah dan kerja sama
antar peserta didik menjadi sarana untuk mengembangkan
keterampilan sosial, komunikasi, dan toleransi. Proses
musyawarah memungkinkan peserta didik untuk mendengarkan
pendapat orang lain, menghargai perbedaan, dan mencari solusi
bersama secara damai. Selain itu, kolaborasi dalam tim proyek
juga mengajarkan nilai tolong-menolong dan solidaritas, yang
merupakan bagian integral dari kehidupan beragama dan
bermasyarakat. Dengan demikian, prinsip ini tidak hanya
mendukung keberhasilan proyek secara teknis, tetapi juga
memperkuat karakter Islami peserta didik dalam berinteraksi
sosial.

Integrasi Prinsip-Prinsip dalam Perancangan Proyek

Dalam praktiknya, guru sebagai fasilitator harus mampu
mengintegrasikan keempat prinsip tersebut secara harmonis
dalam setiap tahap perancangan proyek. Guru perlu mengarahkan
peserta didik untuk memilih tema proyek yang mengandung nilai-
nilai Islam, relevan dengan kondisi sosial, dan memungkinkan
keterlibatan aktif serta kolaborasi yang efektif. Selain itu, guru juga
harus membimbing peserta didik dalam melakukan refleksi dan
evaluasi agar nilai-nilai tersebut dapat dipahami dan diamalkan
secara mendalam.

Dengan memperhatikan prinsip-prinsip ini, proyek bernuansa
Islami yang dirancang tidak hanya menjadi alat pembelajaran,
tetapi juga sarana transformasi spiritual dan sosial bagi peserta
didik. Proyek tersebut mampu membentuk generasi muslim yang
tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki
karakter kuat, keimanan yang kokoh, dan kesadaran sosial yang

108



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

tinggi, sesuai dengan tujuan pendidikan Islam yang holistik dan
menyeluruh.

2. Langkah-langkah Merancang Proyek Bernuansa Islami

Merancang proyek bernuansa Islami dalam pembelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAI) memerlukan pendekatan sistematis
dan terstruktur agar tujuan pembelajaran dapat tercapai secara
efektif dan bermakna. Langkah-langkah perancangan ini tidak
hanya berfokus pada aspek teknis pelaksanaan proyek, tetapi juga
memastikan bahwa nilai-nilai keislaman terintegrasi secara
mendalam dalam setiap tahapan. Berikut adalah penjelasan lebih
rinci mengenai langkah-langkah yang dapat ditempuh:

1. Identifikasi Tema dan Tujuan

Langkah awal yang krusial adalah identifikasi tema dan tujuan
proyek bersama antara guru dan peserta didik. Pemilihan tema
harus mempertimbangkan relevansi dengan nilai-nilai Islam dan
konteks sosial peserta didik. Misalnya, tema pengelolaan zakat
dapat dipilih untuk menumbuhkan kesadaran sosial dan tanggung
jawab berzakat, sementara kegiatan dakwah kreatif atau program
filantropi sosial dapat diarahkan untuk memperkuat semangat
dakwah dan kepedulian terhadap sesama. Tujuan proyek harus
dirumuskan secara jelas dan terukur, sehingga dapat menjadi
pedoman dalam pelaksanaan dan evaluasi. Contohnya, tujuan
proyek dapat berupa peningkatan pemahaman peserta didik
tentang hukum zakat, peningkatan partisipasi dalam kegiatan
sosial, atau pengembangan keterampilan komunikasi dakwah
melalui media digital.

2. Perencanaan Kegiatan

Setelah tema dan tujuan ditetapkan, langkah berikutnya adalah
merinci kegiatan yang akan dilakukan dalam proyek. Perencanaan
ini mencakup penyusunan rencana kerja yang detail, termasuk
tahapan-tahapan kegiatan, alokasi waktu, serta pembagian tugas
yang jelas antar anggota tim. Selain itu, guru dan peserta didik
perlu mengidentifikasi sumber daya yang dibutuhkan, baik berupa
materi, dana, fasilitas, maupun dukungan dari pihak eksternal
seperti lembaga zakat atau organisasi sosial. Perencanaan yang
matang akan meminimalkan risiko kegagalan dan memastikan
109



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

kelancaran pelaksanaan proyek. Dalam konteks Islami,
perencanaan ini juga harus mempertimbangkan aspek etika dan
nilai-nilai Islam, seperti kejujuran dalam pengelolaan dana dan
keadilan dalam distribusi manfaat.

3. Pengorganisasian Tim

Keberhasilan proyek sangat bergantung pada struktur dan
dinamika tim kerja. Pada tahap ini, guru memfasilitasi
pembentukan tim yang solid dengan pembagian peran yang sesuai
dengan kemampuan dan minat peserta didik. Misalnya, tim
penggalangan dana  bertugas mengorganisasi  kegiatan
pengumpulan zakat atau donasi, tim dokumentasi bertanggung
jawab mendokumentasikan proses dan hasil proyek, sedangkan
tim pelaksana kegiatan sosial mengatur pelaksanaan langsung di
lapangan. Pengorganisasian tim yang efektif juga melibatkan
pembentukan mekanisme komunikasi dan koordinasi yang baik,
serta penetapan aturan kerja yang mencerminkan prinsip
musyawarah dan tolong-menolong dalam Islam. Hal ini penting
untuk menjaga keharmonisan dan produktivitas tim selama proyek
berlangsung.

4. Pelaksanaan Proyek

Pada tahap pelaksanaan, peserta didik menjalankan kegiatan
sesuai dengan rencana yang telah disusun sebelumnya. Guru
berperan sebagai fasilitator dan motivator yang memberikan
bimbingan, dukungan, dan pengawasan agar proses berjalan
lancar dan sesuai dengan nilai-nilai Islam. Selama pelaksanaan,
peserta didik dihadapkan pada berbagai tantangan yang menguji
kemampuan problem solving, komunikasi, dan kerja sama mereka.
Pengalaman langsung ini sangat berharga untuk menginternalisasi
nilai-nilai keislaman seperti kesabaran, kejujuran, dan tanggung
jawab. Guru juga perlu memastikan bahwa pelaksanaan proyek
dilakukan dengan penuh integritas dan etika, serta menghormati
hak dan martabat semua pihak yang terlibat.

5. Evaluasi dan Refleksi

Langkah terakhir adalah melakukan evaluasi menyeluruh

terhadap hasil proyek dan refleksi terhadap proses pembelajaran

yang telah dilalui. Evaluasi mencakup penilaian pencapaian
110



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

tujuan proyek, efektivitas pelaksanaan, serta dampak sosial dan
spiritual yang dihasilkan. Refleksi merupakan momen penting bagi
peserta didik untuk merenungkan pengalaman mereka,
mengidentifikasi keberhasilan dan kendala, serta memahami nilai-
nilai keislaman yang telah mereka pelajari dan amalkan selama
proyek berlangsung. Guru dapat memfasilitasi refleksi melalui
diskusi kelompok, penulisan jurnal reflektif, atau presentasi hasil
proyek. Proses ini tidak hanya memperkuat pemahaman konsep
dan nilai, tetapi juga mendorong peserta didik untuk terus
memperbaiki diri dan berkomitmen mengamalkan ajaran Islam
dalam kehidupan sehari-hari.

Dengan mengikuti langkah-langkah tersebut secara sistematis dan
berorientasi pada nilai-nilai Islam, perancangan proyek bernuansa
Islami dalam pembelajaran PAI dapat menjadi pengalaman belajar
yang transformatif, memberdayakan peserta didik untuk menjadi
pribadi yang beriman, berakhlak mulia, dan berkontribusi positif
bagi masyarakat dan umat

3. Contoh Proyek Bernuansa Islami

Dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI), penerapan
proyek bernuansa Islami menjadi salah satu strategi efektif untuk
menghubungkan teori dengan praktik nyata sekaligus
menanamkan nilai-nilai keislaman secara mendalam. Berikut
adalah beberapa contoh proyek yang dapat dirancang dan
dilaksanakan untuk mengoptimalkan pembelajaran berbasis
proyek dalam konteks Islam:

Proyek Pengelolaan Zakat

Proyek pengelolaan zakat merupakan salah satu bentuk aplikasi
nyata nilai keadilan sosial dan kepedulian terhadap sesama yang
diajarkan dalam Islam. Dalam proyek ini, peserta didik diajak
untuk merancang dan melaksanakan pengumpulan zakat dari
lingkungan sekolah, keluarga, atau masyarakat sekitar. Proses
pengumpulan ini harus dilakukan dengan penuh tanggung jawab
dan transparansi, sesuai dengan prinsip amanah dalam Islam.
Selanjutnya, dana zakat yang terkumpul didistribusikan kepada
mustahik (penerima zakat) yang berhak dengan pendampingan
dan pengawasan guru atau lembaga zakat resmi.

111



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

Melalui proyek ini, peserta didik tidak hanya memahami konsep
dan hukum zakat secara teoritis, tetapi juga merasakan langsung
bagaimana zakat dapat menjadi instrumen sosial untuk
mengurangi kemiskinan dan meningkatkan kesejahteraan
masyarakat. Proyek ini juga menumbuhkan empati, rasa keadilan,
dan kesadaran sosial yang kuat, sekaligus melatih keterampilan
manajemen, komunikasi, dan kerja sama dalam tim.

Proyek Dakwah Kreatif

Dalam era digital, dakwah melalui media sosial dan platform digital
menjadi sangat relevan dan efektif untuk menjangkau berbagai
kalangan, khususnya generasi muda. Proyek dakwah kreatif
mengajak peserta didik untuk membuat kampanye dakwah yang
inovatif dan menarik, seperti video dakwah pendek, blog Islami,
podcast, atau poster digital yang mengangkat tema-tema akhlak
mulia, nilai-nilai Islam, dan isu-isu kontemporer yang relevan.

Peserta didik dalam proyek ini belajar mengintegrasikan
pengetahuan agama dengan keterampilan teknologi informasi dan
komunikasi, serta mengasah kreativitas dan kemampuan
presentasi. Selain itu, mereka diajak untuk memahami pentingnya
menyampaikan pesan dakwah dengan cara yang hikmah dan
santun, sesuai dengan ajaran Nabi Muhammad SAW. Proyek ini
juga dapat memperkuat rasa tanggung jawab dakwah dan
meningkatkan kesadaran akan peran mereka sebagai agen
perubahan dalam masyarakat.

Proyek Filantropi Sosial

Proyek filantropi sosial merupakan wujud nyata dari nilai kasih
sayang (rahmah) dan kepedulian sosial dalam Islam. Melalui
proyek ini, peserta didik mengorganisasi berbagai kegiatan sosial
yang bertujuan membantu kelompok masyarakat yang
membutuhkan, seperti bakti sosial, penggalangan dana untuk
korban bencana alam, pendirian perpustakaan mini atau taman
baca untuk anak-anak kurang mampu, dan program
pemberdayaan masyarakat.

Proyek ini memberikan pengalaman langsung kepada peserta didik

untuk berkontribusi positif dalam masyarakat, mengembangkan

empati, solidaritas, dan rasa tanggung jawab sosial. Selain itu,
112



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

proyek filantropi sosial juga melatih keterampilan organisasi,
komunikasi, dan kepemimpinan. Melalui kegiatan ini, peserta
didik belajar mengamalkan nilai-nilai Islam secara konkret dan
berkelanjutan, sekaligus memperkuat ikatan ukhuwah dan rasa
kebersamaan dalam komunitas.

Contoh Proyek Lain yang Bisa Dikembangkan

Selain proyek-proyek di atas, masih banyak peluang lain yang
dapat dikembangkan sesuai dengan konteks dan kebutuhan
peserta didik, antara lain:

e Proyek Pengembangan Pendidikan Anak Yatim:
Mengorganisasi  kegiatan  pembelajaran dan
pendampingan bagi anak yatim di lingkungan
sekitar sebagai implementasi nilai kasih sayang dan
tanggung jawab sosial.

e Proyek Pengelolaan Lingkungan Berbasis Islam:
Melaksanakan kegiatan penghijauan, pengelolaan
sampah, atau kampanye pelestarian lingkungan
yang sesuai dengan konsep khalifah dalam Islam.

e Proyek Studi dan Dokumentasi Sejarah Islam Lokal:
Menggali dan mendokumentasikan  sejarah
perkembangan Islam di daerah peserta didik, yang
dapat meningkatkan rasa cinta tanah air dan
pemahaman budaya Islam.

Proyek bernuansa Islami dalam pembelajaran PAI
memberikan pengalaman belajar yang holistik dan transformatif.
Melalui keterlibatan aktif dalam proyek-proyek tersebut, peserta
didik tidak hanya menguasai pengetahuan agama secara
mendalam, tetapi juga mengembangkan karakter Islami,
keterampilan sosial, dan kesadaran spiritual yang kuat. Dengan
demikian, proyek-proyek ini menjadi sarana efektif untuk
mewujudkan tujuan pendidikan Islam yang menyeluruh dan
berkelanjutan.

4. Peran Guru dalam Merancang dan Memfasilitasi Proyek

Dalam konteks pembelajaran berbasis proyek bernuansa Islami,

peran guru sangatlah sentral dan strategis. Guru bukan hanya

sebagai penyampai materi, tetapi juga sebagai perencana,
113



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

fasilitator, pengarah, dan motivator yang memastikan bahwa setiap
tahap proyek berjalan sesuai dengan nilai-nilai Islam dan tujuan
pendidikan yang holistik. Keberhasilan suatu proyek sangat
bergantung pada kemampuan guru dalam membimbing peserta
didik untuk memahami konteks sosial yang relevan serta
mengaitkannya secara tepat dengan ajaran Islam yang mendalam
dan aplikatif.

Pertama, guru Dbertugas membantu peserta didik dalam
mengidentifikasi masalah sosial yang aktual dan signifikan di
lingkungan sekitar yang dapat dijadikan tema proyek. Melalui
pendekatan ini, peserta didik diajak untuk tidak hanya belajar
secara teoritis, tetapi juga mengamati dan merespons realitas
sosial dengan perspektif Islam. Guru harus mampu memfasilitasi
diskusi dan musyawarah (syura) yang konstruktif agar peserta
didik dapat bersama-sama menentukan fokus dan tujuan proyek
secara jelas dan terukur. Prinsip musyawarah ini penting karena
merupakan nilai dasar dalam Islam yang mengajarkan
pengambilan keputusan secara kolektif dan adil.

Selanjutnya, guru berperan sebagai fasilitator yang menyediakan
sumber daya, bimbingan teknis, dan dukungan moral selama
pelaksanaan proyek. Guru harus mampu menciptakan lingkungan
belajar yang kondusif, mendorong partisipasi aktif, dan mengatasi
hambatan atau tantangan yang muncul. Dalam hal ini, guru juga
perlu mengajarkan keterampilan manajemen proyek, komunikasi
efektif, dan kerja sama tim yang berlandaskan nilai tolong-
menolong (ta’awun) dan amanah. Dengan demikian, guru
membantu peserta didik mengembangkan keterampilan sosial dan
karakter Islami secara simultan.

Selain itu, guru berperan sebagai pengarah yang memastikan
bahwa seluruh proses dan hasil proyek selaras dengan prinsip-
prinsip Islam dan standar akademik. Guru harus mengawasi agar
kegiatan proyek tidak menyimpang dari nilai-nilai kejujuran,
keadilan, dan etika Islami. Evaluasi dan refleksi yang dipandu guru
menjadi momen penting untuk menilai pencapaian tujuan
pembelajaran serta mendalami makna nilai-nilai Islam yang
diperoleh peserta didik selama proyek berlangsung.

114



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

Penelitian oleh Fauzan (2019) menunjukkan bahwa guru yang aktif
dalam memfasilitasi proyek bernuansa Islami mampu
meningkatkan motivasi belajar peserta didik secara signifikan.
Motivasi ini muncul karena peserta didik merasa proyek yang
mereka jalani bermakna dan relevan dengan kehidupan serta
keimanan mereka. Selain itu, keterlibatan guru yang intens juga
memperkuat karakter religius siswa, seperti rasa tanggung jawab,
kesabaran, dan kejujuran.

Penelitian lain oleh Hasanah dan Putri (2020) menegaskan bahwa
keterlibatan guru dalam pembinaan proyek sosial tidak hanya
meningkatkan kualitas interaksi dan kolaborasi antar siswa, tetapi
juga memperkuat ikatan ukhuwah dan solidaritas sosial dalam
komunitas belajar. Guru yang efektif mampu membangun suasana
kelas yang inklusif, suportif, dan penuh semangat keislaman,
sehingga peserta didik merasa dihargai dan termotivasi untuk
berkontribusi secara maksimal.

Lebih jauh, guru juga berperan sebagai model atau teladan dalam
mengamalkan nilai-nilai Islam selama proses pembelajaran
berbasis proyek. Sikap dan perilaku guru yang konsisten dengan
ajaran Islam akan menjadi inspirasi bagi peserta didik untuk
meneladani dan menginternalisasi nilai-nilai tersebut dalam
kehidupan mereka. Oleh karena itu, pengembangan profesional
guru dalam aspek kompetensi pedagogik, keislaman, dan karakter
menjadi sangat penting untuk mendukung keberhasilan
pembelajaran berbasis proyek bernuansa Islami.

Secara keseluruhan, peran guru dalam merancang dan
memfasilitasi proyek bernuansa Islami sangat menentukan
kualitas pembelajaran dan pencapaian tujuan pendidikan Islam.
Guru yang mampu menjalankan peran ini dengan baik akan
menghasilkan peserta didik yang tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga memiliki karakter Islami yang kuat,
beriman, dan siap berkontribusi positif dalam masyarakat.

5. Tantangan dan Solusi dalam Perancangan Proyek Islami

Dalam praktik merancang dan melaksanakan proyek bernuansa
Islami dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI), guru
dan peserta didik sering menghadapi berbagai tantangan yang

115



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

dapat menghambat kelancaran dan keberhasilan proyek tersebut.
Tantangan-tantangan ini bersifat kompleks dan multidimensional,
mulai dari keterbatasan sumber daya hingga faktor motivasi dan
dukungan lingkungan. Oleh karena itu, penting bagi guru untuk
mengenali tantangan tersebut secara tepat dan mengembangkan
strategi solusi yang efektif agar proyek-proyek Islami dapat
berjalan optimal dan memberikan dampak positif yang signifikan.

Keterbatasan Sumber Daya

Salah satu tantangan utama adalah keterbatasan sumber daya,
baik berupa dana, fasilitas, maupun bahan ajar yang mendukung
pelaksanaan proyek. Banyak sekolah atau lembaga pendidikan
yang memiliki keterbatasan anggaran sehingga sulit untuk
menyediakan sarana dan prasarana yang memadai. Selain itu,
kurangnya akses terhadap sumber daya eksternal seperti lembaga
zakat, organisasi sosial, atau tokoh masyarakat juga dapat menjadi
kendala.

Untuk mengatasi hal ini, guru perlu mengoptimalkan sumber daya
yang ada dengan pendekatan kreatif dan kolaboratif. Misalnya,
guru dapat memanfaatkan teknologi sederhana seperti media
sosial, aplikasi gratis, atau platform digital yang mudah diakses
untuk mendukung proyek dakwah atau kampanye sosial. Selain
itu, menjalin kemitraan dengan lembaga =zakat, organisasi
kemasyarakatan, pesantren, dan komunitas lokal dapat membuka
akses terhadap sumber daya tambahan, baik berupa dana, tenaga
ahli, maupun materi pendukung. Kolaborasi ini tidak hanya
memperkaya kualitas proyek, tetapi juga memperluas jaringan
sosial peserta didik dan memberikan pengalaman belajar yang
lebih autentik dan bermakna.

Rendahnya Partisipasi dan Motivasi Peserta Didik

Tantangan lain yang sering muncul adalah rendahnya partisipasi
dan motivasi siswa dalam mengikuti proyek. Hal ini bisa
disebabkan oleh kurangnya pemahaman tentang pentingnya
proyek, ketidaksiapan mental, atau kurangnya rasa keterikatan
dengan tema proyek. Motivasi yang rendah dapat mengakibatkan
kurangnya antusiasme, partisipasi yang pasif, bahkan
ketidakhadiran dalam kegiatan proyek.

116



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

Untuk mengatasi tantangan ini, guru perlu membangun motivasi
dan kesadaran peserta didik melalui pembelajaran nilai yang
mendalam dan pemberian contoh nyata dari tokoh-tokoh Islam
yang inspiratif. Guru dapat mengintegrasikan kisah-kisah hidup
Nabi Muhammad SAW, para sahabat, dan ulama besar sebagai
sumber inspirasi yang menumbuhkan semangat beramal dan
berkontribusi dalam kegiatan sosial. Selain itu, guru dapat
menggunakan metode pembelajaran yang interaktif dan
menyenangkan, seperti diskusi kelompok, simulasi, dan refleksi
bersama, untuk meningkatkan rasa memiliki dan tanggung jawab
peserta didik terhadap proyek. Penghargaan dan pengakuan atas
kontribusi siswa juga dapat menjadi faktor pendorong motivasi
yang efektif.

Kurangnya Dukungan dari Orang Tua dan Masyarakat

Dukungan lingkungan, terutama dari orang tua dan masyarakat
sekitar, sangat menentukan keberhasilan proyek bernuansa
Islami. Namun, dalam banyak kasus, kurangnya pemahaman atau
keterlibatan orang tua dan masyarakat dapat menjadi hambatan.
Orang tua yang sibuk atau kurang teredukasi mengenai nilai-nilai
Islam dan pentingnya pendidikan proyek dapat menyebabkan
minimnya dukungan moral dan materiil. Demikian pula,
masyarakat yang tidak familiar dengan kegiatan pendidikan formal
mungkin kurang memberikan ruang atau fasilitas yang
dibutuhkan.

Untuk mengatasi hal ini, guru dan sekolah perlu aktif melibatkan
orang tua dan masyarakat dalam proses perancangan dan
pelaksanaan proyek. Sosialisasi yang intensif melalui pertemuan
orang tua, seminar, atau kegiatan bersama dapat meningkatkan
pemahaman dan dukungan mereka terhadap proyek. Melibatkan
tokoh masyarakat atau ulama setempat dalam kegiatan proyek
juga dapat memperkuat legitimasi dan dukungan sosial. Dengan
terciptanya sinergi yang positif antara sekolah, orang tua, dan
masyarakat, proyek bernuansa Islami akan memperoleh fondasi
yang kuat untuk berjalan sukses dan berkelanjutan.

Tantangan Tambahan dan Strategi Mitigasi

117



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

Selain tantangan utama di atas, terdapat pula tantangan lain
seperti keterbatasan waktu dalam kurikulum, perbedaan
kemampuan peserta didik, dan resistensi terhadap perubahan
metode pembelajaran. Guru perlu melakukan manajemen waktu
yang efektif dengan mengintegrasikan proyek ke dalam jadwal
pembelajaran secara fleksibel dan terencana. Pengelolaan
kelompok belajar yang heterogen juga harus dilakukan dengan
cermat agar setiap peserta didik dapat berkontribusi sesuai
kemampuan dan mendapatkan pengalaman belajar yang optimal.

Resistensi terhadap metode baru dapat diminimalisir dengan
pendekatan bertahap, pelatihan guru yang memadai, serta
pemberian contoh keberhasilan proyek sebagai bukti nyata
manfaat pembelajaran berbasis proyek. Pendekatan kolaboratif
antara guru, peserta didik, dan pemangku kepentingan lainnya
menjadi kunci utama dalam mengatasi berbagai tantangan
tersebut.

Merancang dan melaksanakan proyek bernuansa Islami
memang menghadapi berbagai tantangan, namun dengan strategi
yang tepat dan kolaborasi yang baik antara guru, peserta didik,
orang tua, dan masyarakat, tantangan tersebut dapat diatasi
secara efektif. Kreativitas dalam memanfaatkan sumber daya,
penguatan motivasi peserta didik melalui pembelajaran nilai, serta
keterlibatan aktif lingkungan sekitar merupakan kunci
keberhasilan proyek yang tidak hanya meningkatkan kualitas
pembelajaran, tetapi juga menumbuhkan karakter Islami yang
kuat dan kesadaran sosial yang tinggi. Dengan demikian, proyek
bernuansa Islami dapat menjadi wahana pembelajaran yang
transformatif dan berkelanjutan dalam pendidikan agama.

C. Pembelajaran Berbasis Pengalaman: Kunjungan ke Lembaga
Islam, Praktik Ibadah

Pembelajaran berbasis pengalaman (Experiential Learning)
merupakan pendekatan pedagogis yang menekankan keterlibatan
langsung peserta didik dalam aktivitas nyata sebagai sarana
pembelajaran. Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI),
pembelajaran berbasis pengalaman sangat penting untuk

118



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

menguatkan pemahaman dan penghayatan nilai-nilai keislaman
melalui praktik langsung dan interaksi dengan lingkungan
keislaman.

1. Konsep Pembelajaran Berbasis Pengalaman dalam PAI

Menurut Kolb (1984), pembelajaran berbasis pengalaman adalah
proses di mana pengetahuan diperoleh melalui transformasi
pengalaman konkret menjadi konsep abstrak dan penerapan
dalam situasi baru. Dalam Islam, konsep ini sejalan dengan prinsip
belajar melalui amal dan penghayatan, sebagaimana ditegaskan
oleh Nabi Muhammad SAW:

(a5 o) 55) "l Olee Y1 Ll
"Sesungguhnya amal itu tergantung pada niatnya."

Hadits ini menegaskan bahwa pengalaman dan niat yang tulus
dalam beribadah dan beramal menjadi inti pembelajaran Islam
yang hakiki.

2. Kunjungan ke Lembaga Islam sebagai Media Pembelajaran

Kunjungan ke lembaga Islam seperti masjid, pesantren, rumah
zakat, atau organisasi dakwah memberikan kesempatan bagi
peserta didik untuk melihat langsung praktik keislaman dan
aktivitas sosial yang nyata. Melalui kunjungan ini, siswa dapat
memahami bagaimana nilai-nilai Islam diaplikasikan dalam
kehidupan masyarakat dan mengembangkan empati serta
kesadaran sosial.

Langkah-langkah pelaksanaan kunjungan meliputi:

e Persiapan: Guru memberikan penjelasan dan
tujuan kunjungan serta membekali peserta didik
dengan pertanyaan reflektif.

e Pelaksanaan: Siswa melakukan observasi dan
berinteraksi dengan pengelola lembaga atau tokoh
agama.

e Refleksi: Setelah kunjungan, siswa melakukan
diskusi dan menulis jurnal reflektif mengenai
pengalaman dan pelajaran yang diperoleh.

119



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

Penelitian oleh Ahmad dan Zainuddin (2017) dalam Jurnal
Pendidikan Islam menunjukkan bahwa kunjungan ke lembaga
Islam meningkatkan motivasi belajar dan pemahaman nilai
keislaman siswa secara signifikan.

3. Praktik Ibadah sebagai Pembelajaran Pengalaman

Praktik ibadah seperti shalat berjamaah, puasa sunnah, atau
kegiatan dzikir dan doa bersama tidak hanya mengajarkan tata
cara ibadah, tetapi juga membangun kesadaran spiritual dan
kedisiplinan peserta didik. Melalui praktik langsung, siswa dapat
mengalami makna ibadah secara lebih mendalam dan
menginternalisasi nilai-nilai keislaman.

Imam Al-Ghazali menegaskan pentingnya amal sebagai manifestasi
ilmu dan keimanan dalam Thya’ Ulumuddin, bahwa tanpa praktik,
ilmu agama tidak akan membawa manfaat (Al-Ghazali, 1990).

4. Peran Guru dalam Memfasilitasi Pembelajaran Berbasis
Pengalaman

Guru berperan sebagai fasilitator yang mempersiapkan,
mengarahkan, dan membimbing peserta didik selama proses
pembelajaran berbasis pengalaman. Guru harus mampu
menghubungkan pengalaman konkret dengan konsep keislaman
yang dipelajari serta memfasilitasi refleksi agar nilai-nilai tersebut
dapat diinternalisasi.

Menurut penelitian Fauzan (2019), guru yang efektif dalam
memfasilitasi pembelajaran pengalaman mampu meningkatkan
kualitas pemahaman dan sikap religius siswa.

5. Tantangan dan Solusi dalam Pembelajaran Berbasis
Pengalaman

Beberapa tantangan yang mungkin dihadapi antara lain
keterbatasan waktu, biaya kunjungan, dan kesiapan peserta didik.
Untuk mengatasi hal ini, guru dapat:

e Mengintegrasikan kunjungan dengan jadwal
pembelajaran yang fleksibel.

e Mencari dukungan dari pihak sekolah dan
masyarakat untuk pendanaan.

120



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

e Melakukan simulasi praktik ibadah di lingkungan
sekolah sebagai alternatif.

D. Strategi Menumbuhkan Keterampilan Hidup Islami (Life
Skills)

Keterampilan hidup islami atau life skills dalam konteks
Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan kemampuan praktis
yang harus dimiliki peserta didik untuk menjalani kehidupan
sehari-hari sesuai dengan nilai-nilai Islam. Strategi pembelajaran
yang efektif dalam menumbuhkan keterampilan ini menjadi sangat
penting agar peserta didik tidak hanya memahami konsep agama
secara teoritis, tetapi juga mampu mengimplementasikannya
dalam berbagai situasi kehidupan.

1. Pengertian Keterampilan Hidup Islami

Keterampilan hidup islami mencakup kemampuan berkomunikasi
secara efektif, pengambilan keputusan yang bijaksana, manajemen
emosi, kerja sama sosial, dan pemecahan masalah berdasarkan
prinsip-prinsip Islam. Menurut WHO (1993), life skills adalah
kemampuan yang memungkinkan individu untuk menghadapi
tuntutan dan tantangan hidup sehari-hari. Dalam Islam,
keterampilan ini selaras dengan ajaran Al-Qur’an dan Sunnah
yang mengajarkan sikap tawadhu, sabar, jujur, dan bertanggung
jawab.

2. Strategi Pembelajaran untuk Menumbuhkan Keterampilan
Hidup Islami

Beberapa strategi pembelajaran yang dapat digunakan untuk
menumbuhkan keterampilan hidup islami antara lain:

e Pembelajaran Berbasis Masalah (Problem-Based
Learning): Peserta didik dihadapkan pada masalah
nyata yang mengandung nilai-nilai Islam, kemudian
mencari solusi secara kolaboratif. Strategi ini
mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan
pengambilan keputusan.

121



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

e Pembelajaran Kolaboratif: Melalui kerja kelompok,
peserta didik belajar komunikasi efektif, toleransi,
dan kerja sama yang merupakan nilai penting
dalam Islam.

e Pembelajaran Reflektif: Mengajak peserta didik
untuk merenungkan pengalaman dan sikap mereka
dalam menghadapi tantangan hidup sesuai ajaran
Islam.

e Simulasi dan Role Play: Menerapkan situasi
kehidupan nyata dalam kelas untuk melatih
keterampilan sosial dan pengendalian diri.

3. Implementasi Strategi dalam Pembelajaran PAI

Guru dapat merancang aktivitas yang memadukan nilai-nilai Islam
dengan pengembangan keterampilan hidup, misalnya:

e Melatih peserta didik dalam pengelolaan konflik
dengan prinsip musyawarah dan adil.

e Mengajarkan manajemen waktu dan tanggung
jawab melalui proyek-proyek kelompok.

e Melatih komunikasi efektif melalui presentasi dan
diskusi yang santun dan penuh adab.

4. Landasan Ayat Al-Qur’an dan Hadits

Nilai-nilai keterampilan hidup islami didukung oleh ayat dan
hadis, antara lain:

QS. Al-Bagarah 2: 286
ey V) L Qo iy
“Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan

kesanggupannya.”

Ayat ini mengajarkan prinsip realistis dalam pengambilan
keputusan dan pengelolaan diri.

Hadits Nabi Muhammad SAW:

"(s Al o5 ) "EMAYT & lSa aadY Cing Lai)

122



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang
mulia.”

Hadits ini menegaskan pentingnya pembentukan karakter melalui
keterampilan hidup yang islami.

5. Peran Guru dan Lingkungan Sekolah

Guru berperan sebagai pembimbing yang mengintegrasikan nilai-
nilai Islam dalam pengembangan keterampilan hidup. Lingkungan
sekolah yang kondusif dan mendukung nilai-nilai Islami
memperkuat proses pembelajaran ini. Penelitian oleh Hasanah dan
Putri (2020) menunjukkan bahwa lingkungan belajar yang positif
meningkatkan efektivitas pembelajaran keterampilan hidup islami.

6. Hasil Penelitian Ilmiah

Penelitian oleh Sari dan Hidayat (2020) dalam Jurnal Pendidikan
Islam mengungkapkan bahwa strategi pembelajaran yang
mengintegrasikan nilai Islam dan life skills meningkatkan kesiapan
peserta didik menghadapi tantangan sosial dan moral. Selain itu,
Johnson et al. (2014) dalam Educational Research Review
menegaskan bahwa pembelajaran kolaboratif dan reflektif efektif
dalam menumbuhkan keterampilan sosial dan emosional.

E. Keterkaitan Strategi Ini dengan Pembentukan Karakter

Pembentukan karakter merupakan salah satu tujuan
utama pendidikan, khususnya dalam Pendidikan Agama Islam
(PAI), yang menekankan pembentukan insan kamil—manusia yang
utuh secara spiritual, moral, dan sosial. Strategi pembelajaran
berbasis proyek dan pengalaman nyata yang telah dibahas
sebelumnya  memiliki keterkaitan erat dengan  proses
pembentukan karakter peserta didik.

1. Karakter dalam Perspektif Pendidikan Islam

Dalam Islam, karakter atau akhlak mulia adalah manifestasi nyata
dari iman yang terinternalisasi dalam jiwa seseorang. QS. Al-Qalam
68: 4 menyatakan:

"cﬁ:&b ;’i; :_;”j‘g:!j”
123



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

"Dan sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti yang
agung."

Ayat ini menegaskan bahwa salah satu ciri utama seorang mukmin
adalah memiliki akhlak yang mulia, yang harus dibentuk sejak dini
melalui pendidikan yang tepat.

2. Hubungan Strategi Pembelajaran dengan Pembentukan
Karakter

Strategi pembelajaran berbasis proyek dan pengalaman nyata
memberikan ruang bagi peserta didik untuk mengaktualisasikan
nilai-nilai Islam dalam konteks kehidupan sehari-hari. Melalui
keterlibatan aktif dalam proyek yang bernuansa Islami, refleksi
atas pengalaman, dan interaksi sosial dalam komunitas belajar,
peserta didik belajar untuk menginternalisasi nilai seperti
kejujuran, tanggung jawab, kerja sama, dan kepedulian sosial.

Menurut Imam Al-Ghazali dalam Thya’ Ulumuddin, pendidikan
yang efektif adalah yang menghubungkan ilmu dengan amal dan
karakter, sehingga ilmu tidak hanya menjadi pengetahuan tetapi
juga menjadi perilaku (Al-Ghazali, 1990).

3. Peran Strategi dalam Pengembangan Dimensi Karakter

Strategi ini secara khusus mendukung pengembangan beberapa
dimensi karakter, antara lain:

e Dimensi Spiritual: Melalui praktik ibadah dan
refleksi nilai keislaman dalam proyek, peserta didik
menguatkan hubungan dengan Allah SWT.

e Dimensi Moral: Pengalaman nyata dalam proyek
sosial dan pembelajaran kolaboratif menumbuhkan
rasa keadilan, kejujuran, dan empati.

e Dimensi Sosial: Kerja sama dalam tim dan interaksi

selama kunjungan ke lembaga Islam
mengembangkan sikap toleransi dan komunikasi
efektif.

e Dimensi Kognitif: Proses berpikir kritis dan problem
solving dalam proyek meningkatkan pemahaman
dan penghayatan ajaran Islam.

124



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.
4. Penelitian Ilmiah tentang Strategi dan Pembentukan Karakter

Hasil penelitian oleh Nurhadi dan Sari (2021) menunjukkan bahwa
pembelajaran berbasis proyek yang mengintegrasikan nilai-nilai
Islam secara signifikan meningkatkan karakter religius dan sosial
peserta didik. Selain itu, Johnson et al. (2014) menegaskan bahwa
pembelajaran kolaboratif dan reflektif efektif dalam membentuk
karakter peserta didik melalui pengembangan sikap positif dan
keterampilan sosial.

5. Implikasi bagi Praktik Pendidikan

Guru dan lembaga pendidikan perlu mengadopsi strategi
pembelajaran ini secara sistematis untuk memastikan
pembentukan karakter yang menyeluruh. Pendekatan ini harus
didukung oleh kurikulum yang relevan, pelatihan guru, serta
lingkungan sekolah yang kondusif dan Islami.

125



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

BAB 9

EVALUASI STRATEGI PEMBELAJARAN
PAI: PRINSIP DAN TEKNIK

A. Prinsip evaluasi pembelajaran yang sesuai dengan nilai
Islam

Evaluasi pembelajaran dalam perspektif Islam bukan
hanya dimaknai sebagai proses mengukur keberhasilan
kognitif peserta didik, tetapi juga mencakup dimensi afektif dan
psikomotorik yang sejalan dengan tujuan pendidikan Islam,
yakni membentuk insan kamil (manusia paripurna). Evaluasi
dalam Islam menekankan keseimbangan antara aspek duniawi
dan ukhrawi, serta tidak boleh terlepas dari nilai-nilai moral,
keadilan, dan tanggung jawab. Hal ini sejalan dengan firman
Allah SWT dalam QS. Al-Zalzalah ayat 7-8, yang menegaskan
bahwa setiap amal manusia, sekecil apapun, akan
diperhitungkan dan dinilai: “Barangsiapa mengerjakan
kebaikan seberat dzarrah pun, niscaya dia akan melihat
(balasan)nya. Dan barangsiapa mengerjakan kejahatan seberat
dzarrah pun, niscaya dia akan melihat (balasan)nya.” Ayat ini
menegaskan prinsip akuntabilitas dan keadilan dalam setiap
bentuk penilaian.

Prinsip utama evaluasi dalam pendidikan Islam adalah
keadilan (al-‘adl). Evaluasi tidak boleh merugikan peserta didik
atau dilakukan dengan bias, melainkan harus objektif,
transparan, dan berdasarkan kriteria yang jelas. Selain itu,
evaluasi juga harus bersifat komprehensif, mencakup aspek
iman, ilmu, dan amal. Menurut al-Abrasyi (1993), tujuan

pendidikan Islam tidak hanya mengembangkan kecerdasan
126



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

intelektual, tetapi juga akhlak mulia, sehingga evaluasi perlu
memperhatikan perilaku, etika, dan spiritualitas siswa, bukan
semata-mata capaian akademik.

Selain itu, evaluasi dalam perspektif Islam juga harus
berorientasi pada perbaikan dan pembinaan (islah). Evaluasi
tidak hanya dimaksudkan untuk memberikan label “berhasil”
atau “gagal”, melainkan sebagai sarana untuk mengidentifikasi
kekuatan dan kelemahan peserta didik, sehingga dapat
diberikan bimbingan lebih lanjut. Prinsip ini sejalan dengan
konsep tarbiyah yang menekankan proses pengembangan diri
secara bertahap dan berkelanjutan. Dalam konteks ini, guru
berperan sebagai murabbi yang tidak hanya menilai, tetapi juga
membimbing, mengarahkan, dan memotivasi peserta didik
agar mencapai potensi terbaiknya (Al-Attas, 1991).

Prinsip lain yang ditekankan adalah humanisasi dan
rahmatan lil-‘alamin. Evaluasi harus memperlakukan peserta
didik dengan penuh kasih sayang, menghargai usaha mereka,
dan tidak menjatuhkan harga diri. Rasulullah SAW sendiri
memberikan teladan dalam mendidik dan menilai para sahabat
dengan cara yang penuh hikmah, sabar, dan berorientasi pada
pengembangan  potensi. Dengan  demikian, evaluasi
pembelajaran dalam Islam bukan hanya soal hasil, tetapi juga
proses, niat, dan usaha yang dilakukan oleh peserta didik.
Dengan memegang  prinsip-prinsip tersebut—keadilan,
komprehensif, pembinaan, humanisasi, dan akuntabilitas—
evaluasi pembelajaran akan menjadi instrumen yang tidak
hanya mengukur capaian akademik, tetapi juga mendukung
terwujudnya tujuan pendidikan Islam yang hakiki, yaitu
mencetak generasi beriman, berilmu, dan berakhlak mulia.

B. Teknik evaluasi formatif dan sumatif dalam PAI

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), evaluasi
merupakan bagian integral dari proses pembelajaran yang
tidak hanya bertujuan untuk mengetahui capaian hasil belajar
peserta didik, tetapi juga berfungsi sebagai sarana pembinaan,
perbaikan, dan pengembangan. Evaluasi dalam PAI memiliki
ciri khas karena menilai tidak hanya aspek kognitif, tetapi juga
aspek afektif (sikap, akhlak, dan spiritual) serta psikomotorik
(praktik ibadah, keterampilan membaca Al-Qur’an, dan

127



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

sebagainya). Dua bentuk evaluasi yang lazim digunakan adalah
evaluasi formatif dan sumatif, yang masing-masing memiliki
tujuan, fungsi, dan teknik pelaksanaan yang berbeda.

Evaluasi formatif adalah proses penilaian yang
dilakukan selama berlangsungnya pembelajaran dengan
tujuan untuk memberikan umpan balik kepada guru maupun
peserta didik. Evaluasi ini menekankan pada pemantauan
perkembangan belajar dan mengidentifikasi kesulitan yang
dihadapi peserta didik, sehingga guru dapat segera melakukan
perbaikan metode atau strategi pengajaran (Nitko & Brookhart,
2014). Dalam PAI, teknik evaluasi formatif dapat berupa tes
lisan seperti membaca Al-Qur’an dengan tajwid yang benar,
tanya jawab seputar materi akidah dan figh, atau observasi
sikap peserta didik dalam praktik ibadah harian. Misalnya,
guru dapat mengevaluasi pemahaman siswa tentang tata cara
wudhu dengan cara meminta siswa memperagakannya,
kemudian memberikan koreksi bila terdapat kesalahan. Hal ini
sejalan dengan prinsip tarbiyah dalam Islam yang menekankan
pembinaan bertahap (tadarruj) untuk mencapai kesempurnaan
(Al-Abrasyi, 1993).

Sementara itu, evaluasi sumatif adalah penilaian yang
dilakukan pada akhir periode pembelajaran, misalnya di akhir
semester atau akhir tahun ajaran, dengan tujuan untuk
mengukur sejauh mana peserta didik telah mencapai
kompetensi yang ditetapkan dalam kurikulum (Bloom,
Hastings, & Madaus, 1971). Evaluasi ini biasanya berbentuk
ujian tertulis, ujian praktik, maupun penilaian proyek. Dalam
PAI, evaluasi sumatif dapat berupa ujian tulis mengenai
sejarah kebudayaan Islam, wujian praktik shalat, atau
penugasan membuat karya tulis tentang nilai-nilai Islam dalam
kehidupan sehari-hari. Evaluasi sumatif  berfungsi
memberikan gambaran menyeluruh mengenai hasil belajar
siswa dan dapat dijadikan dasar untuk menentukan kenaikan
kelas atau kelulusan.

Kedua teknik ini, baik formatif maupun sumatif, saling
melengkapi. Evaluasi formatif membantu guru untuk
memperbaiki proses belajar secara berkelanjutan, sedangkan
evaluasi sumatif memberikan penilaian akhir yang

128



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

menyeluruh. Dalam  konteks  PAI, penting untuk
menyeimbangkan keduanya agar evaluasi tidak hanya menjadi
alat seleksi, tetapi juga menjadi sarana pembinaan moral dan
spiritual peserta didik. Hal ini sejalan dengan pandangan Al-
Attas (1991) bahwa tujuan pendidikan Islam bukan hanya
penguasaan ilmu, tetapi juga pembentukan adab dan akhlak
mulia.

Oleh karena itu, guru PAI harus mampu merancang
teknik evaluasi yang relevan dengan karakteristik mata
pelajaran. Misalnya, selain menggunakan soal pilihan ganda
atau esai, guru juga perlu menilai sikap melalui observasi,
menilai keterampilan melalui praktik ibadah, dan menilai
spiritualitas melalui refleksi atau jurnal keagamaan. Dengan
demikian, evaluasi formatif dan sumatif dalam PAI dapat
benar-benar mencerminkan keberhasilan peserta didik secara
holistik, sesuai dengan tujuan pendidikan Islam yang
mengedepankan keseimbangan antara iman, ilmu, dan amal.

C. Penilaian afektif, kognitif, dan psikomotorik

Dalam evaluasi Pendidikan Agama Islam (PAI), aspek
yang dinilai tidak hanya terbatas pada penguasaan
pengetahuan (kognitif), tetapi juga mencakup sikap dan nilai
(afektif) serta keterampilan (psikomotorik). Ketiga ranah ini,
yang dikenal dengan taksonomi Bloom, perlu dipadukan secara
proporsional agar gambaran hasil belajar peserta didik menjadi
lebih menyeluruh dan mencerminkan tujuan pendidikan Islam
yang menekankan keseimbangan antara iman, ilmu, dan amal
(Bloom, Engelhart, Furst, Hill, & Krathwohl, 1956).

Ranah kognitif berhubungan dengan kemampuan
intelektual peserta didik dalam memahami, mengingat,
menganalisis, dan menerapkan konsep-konsep keagamaan.
Dalam PAI, ranah ini dapat diukur melalui tes tulis, ujian lisan,
maupun penugasan. Contohnya, guru dapat mengevaluasi
pemahaman siswa tentang rukun iman dan rukun Islam,
sejarah kebudayaan Islam, atau tafsir ayat-ayat tertentu.
Penilaian kognitif penting untuk memastikan bahwa siswa
tidak hanya mengenal konsep agama secara hafalan, tetapi
juga mampu memahami makna dan menghubungkannya
dengan kehidupan sehari-hari (Krathwohl, 2002).

129



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

Ranah afektif berkaitan dengan sikap, nilai, dan
internalisasi ajaran Islam dalam kehidupan peserta didik.
Ranah ini lebih sulit diukur dibandingkan ranah kognitif
karena menyangkut dimensi batin, perasaan, dan perilaku
nyata. Dalam praktik PAI, penilaian afektif dapat dilakukan
melalui observasi sikap siswa dalam beribadah, kedisiplinan
dalam melaksanakan tugas keagamaan, kejujuran dalam
interaksi sehari-hari, maupun kepedulian sosial terhadap
teman dan lingkungan. Guru dapat menggunakan instrumen
berupa lembar observasi, jurnal harian, atau wawancara. Hal
ini sesuai dengan prinsip pendidikan Islam yang tidak hanya
mengajarkan ilmu, tetapi juga membentuk akhlak mulia
(akhlaq al-karimah) (Al-Attas, 1991).

Ranah psikomotorik berhubungan dengan kemampuan
peserta didik dalam melakukan aktivitas fisik atau
keterampilan yang berkaitan dengan ibadah dan praktik
keagamaan. Dalam PAI, contoh penilaian psikomotorik antara
lain keterampilan membaca Al-Qur’an dengan tajwid yang
benar, kemampuan melaksanakan shalat sesuai tuntunan,
atau keterampilan dalam melaksanakan ibadah praktis lainnya
seperti wudhu, tayammum, dan penyembelihan hewan kurban.
Teknik evaluasi psikomotorik dapat dilakukan melalui
demonstrasi, praktik langsung, atau penilaian portofolio.
Ranah ini menekankan penerapan ajaran agama secara nyata
sehingga siswa mampu mengamalkan ilmunya dalam
kehidupan sehari-hari (Anderson & Krathwohl, 2001).

Ketiga ranah ini saling melengkapi. Pengetahuan
kognitif tanpa internalisasi nilai afektif berpotensi
menghasilkan individu yang cerdas tetapi kurang berakhlak,
sementara penguasaan afektif tanpa dukungan kognitif dapat
mengarah pada pemahaman agama yang dangkal. Begitu pula,
psikomotorik harus didasari oleh pemahaman kognitif yang
benar dan sikap afektif yang ikhlas. Oleh karena itu, evaluasi
dalam PAI harus dirancang secara holistik dengan
memperhatikan keseimbangan antara ketiganya. Dengan
pendekatan ini, PAI dapat mencapai tujuan utamanya, yaitu
membentuk generasi yang beriman, berilmu, dan beramal
saleh.

130



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

D. Instrumen penilaian autentik: portofolio, jurnal
reflektif, observasi

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), penilaian
autentik menjadi penting karena mampu memberikan
gambaran yang lebih nyata mengenai pencapaian belajar
peserta didik. Berbeda dengan tes tradisional yang hanya
mengukur aspek kognitif melalui ujian tertulis, penilaian
autentik menilai keterampilan, sikap, dan pengetahuan secara
langsung dalam konteks kehidupan nyata. Hal ini sejalan
dengan tujuan pendidikan Islam yang tidak hanya
menekankan transfer ilmu, tetapi juga pembentukan akhlak,
keterampilan ibadah, serta sikap spiritual yang tercermin
dalam perilaku sehari-hari. Menurut Wiggins (1998), penilaian
autentik adalah suatu bentuk penilaian yang menuntut peserta
didik untuk menunjukkan kinerja dalam situasi yang relevan
dengan dunia nyata, sehingga hasilnya lebih bermakna dan
aplikatif.

Portofolio merupakan salah satu instrumen penilaian
autentik yang menekankan pada dokumentasi proses belajar
siswa secara berkelanjutan. Dalam PAI, portofolio dapat berupa
kumpulan catatan tilawah, hasil tafsir sederhana, laporan
kegiatan keagamaan, atau refleksi atas pengalaman ibadah.
Portofolio memberikan kesempatan kepada peserta didik untuk
menampilkan perkembangan mereka secara bertahap, baik
dalam aspek kognitif, afektif, maupun psikomotorik. Guru
dapat menilai konsistensi, kreativitas, dan kedalaman
pemahaman siswa dari karya yang dikumpulkan. Selain itu,
portofolio juga mendukung pembelajaran berbasis refleksi,
karena siswa diajak untuk menilai kembali proses belajar
mereka sendiri (Paulson, Paulson, & Meyer, 1991).

Jurnal reflektif merupakan instrumen yang berfungsi
untuk mengevaluasi ranah afektif dan spiritual. Peserta didik
diajak menulis pengalaman, perasaan, dan pemikiran mereka
terkait aktivitas keagamaan atau nilai-nilai Islam yang
dipelajari. Misalnya, siswa dapat menulis refleksi tentang
pengalaman berpuasa, pelajaran moral dari kisah Nabi, atau
tantangan dalam menjaga akhlak sehari-hari. Jurnal ini
membantu guru memahami proses internalisasi nilai agama

131



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

dalam diri siswa yang mungkin tidak terlihat melalui penilaian
kognitif biasa. Sebagaimana dinyatakan oleh Boud (2001),
refleksi  tertulis merupakan sarana penting untuk
mengembangkan kesadaran diri dan memperkuat keterkaitan
antara pengalaman belajar dengan pengembangan pribadi.

Observasi menjadi instrumen yang efektif dalam menilai
perilaku nyata siswa dalam konteks keseharian, baik di dalam
kelas maupun di luar kelas. Dalam PAI, guru dapat
mengobservasi kedisiplinan siswa dalam beribadah, sikap
sopan santun terhadap teman dan guru, atau keterlibatan
dalam kegiatan keagamaan di sekolah. Observasi dapat
dilakukan menggunakan lembar observasi yang sistematis
dengan indikator tertentu, misalnya konsistensi membaca doa
sebelum belajar atau keterlibatan aktif dalam diskusi tentang
nilai keislaman. Penilaian observasi bersifat dinamis dan
kontekstual, sehingga dapat menangkap dimensi sikap dan
praktik keagamaan yang sulit diukur dengan tes tertulis.
Sejalan dengan pandangan Marzano (2006), observasi guru
adalah salah satu cara paling valid untuk mengevaluasi
keterampilan dan perilaku siswa dalam konteks autentik.

Ketiga instrumen ini—portofolio, jurnal reflektif, dan
observasi—saling melengkapi dalam memberikan gambaran
utuh mengenai hasil belajar peserta didik. Portofolio
menekankan aspek perkembangan karya, jurnal reflektif
menyoroti internalisasi nilai, dan observasi menangkap
perilaku nyata siswa. Dalam kerangka PAI, kombinasi
ketiganya sangat relevan untuk mencapai tujuan pendidikan
Islam yang menekankan keselarasan antara iman, ilmu, dan
amal. Dengan demikian, penilaian autentik tidak hanya
menjadi alat ukur akademik, tetapi juga sarana untuk
membentuk generasi yang berkarakter, berakhlak mulia, dan
siap menghadapi tantangan kehidupan nyata.

E. Analisis efektivitas strategi pembelajaran berdasarkan
hasil evaluasi

Analisis efektivitas strategi pembelajaran merupakan

tahap lanjutan dari proses evaluasi, yang bertujuan untuk

menilai sejauh mana strategi yang diterapkan mampu

mencapai tujuan pembelajaran yang telah ditetapkan. Dalam

132



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), analisis ini tidak hanya
berfokus pada pencapaian aspek kognitif, tetapi juga afektif
dan psikomotorik yang mencerminkan keterinternalisasian
nilai-nilai Islam pada peserta didik (Sudjana, 2019). Evaluasi
yang dilakukan menjadi dasar untuk mengetahui apakah
pendekatan, metode, dan media pembelajaran yang digunakan
sesuai dengan karakteristik peserta didik, khususnya Generasi
Z dan Alpha yang sangat dekat dengan teknologi digital.

Analisis  efektivitas dapat dilakukan  dengan
membandingkan antara hasil belajar yang diperoleh siswa
dengan tujuan pembelajaran yang dirumuskan dalam
kurikulum. Jika terdapat kesenjangan, maka guru perlu
meninjau kembali strategi yang digunakan, apakah sudah
tepat sasaran, atau perlu dilakukan modifikasi. Sebagai
contoh, pembelajaran berbasis proyek (project-based learning)
dalam PAI dapat efektif meningkatkan keterampilan kolaborasi
dan pemahaman kontekstual, tetapi kurang berhasil bila tidak
diimbangi dengan bimbingan langsung untuk penguatan
akhlak. Dengan demikian, efektivitas strategi sangat
dipengaruhi oleh keseimbangan antara pendekatan kognitif,
afektif, dan psikomotorik (Arikunto, 2021).

Selain itu, penggunaan data hasil evaluasi formatif dan
sumatif sangat penting untuk melakukan analisis yang
komprehensif. Data formatif membantu guru memahami
kesulitan belajar siswa pada saat proses pembelajaran
berlangsung, sementara data sumatif menunjukkan gambaran
pencapaian akhir. Kombinasi keduanya dapat memberikan
umpan balik yang lebih akurat terkait efektivitas strategi
pembelajaran. Analisis ini juga berfungsi sebagai dasar
pengambilan keputusan dalam merancang program remedial,
pengayaan, atau bahkan inovasi strategi pembelajaran baru
yang lebih sesuai dengan kebutuhan peserta didik (Mulyasa,
2020). Dengan demikian, analisis efektivitas strategi
pembelajaran berdasarkan hasil evaluasi bukan sekadar
kegiatan administratif, tetapi menjadi sarana reflektif yang
menuntun guru untuk selalu memperbaiki kualitas
pembelajaran. Hal ini sejalan dengan prinsip Islam tentang
muhasabah (introspeksi), yakni melakukan evaluasi dan
perbaikan secara berkelanjutan agar pendidikan benar-benar

133



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

dapat mengantarkan peserta didik pada pencapaian tujuan
ideal: terbentuknya insan beriman, berilmu, dan berakhlak
mulia.

BAB 10

134



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

INOVASI STRATEGI PEMBELAJARAN
PAI DI ERA DIGITAL

A. Tantangan dan peluang pembelajaran PAI dalam era
digital

Perkembangan teknologi digital membawa dampak
signifikan dalam dunia pendidikan, termasuk Pendidikan
Agama Islam (PAI). Di satu sisi, era digital menghadirkan
berbagai tantangan yang perlu diantisipasi, seperti perubahan
pola belajar peserta didik yang cenderung cepat, praktis, dan
visual. Generasi Z dan Alpha, misalnya, lebih terbiasa
mengakses informasi melalui media sosial, video interaktif,
maupun aplikasi digital ketimbang metode konvensional
(Prensky, 2010). Hal ini menuntut guru PAI untuk mampu
beradaptasi dengan gaya belajar digital native tersebut agar
proses pembelajaran tetap relevan dan efektif. Tantangan
lainnya adalah risiko terjadinya degradasi moral akibat
paparan konten digital yang tidak sesuai dengan nilai Islam,
yang berpotensi memengaruhi cara berpikir dan berperilaku
siswa (Hidayat, 2021).

Namun, di balik tantangan tersebut terdapat peluang
besar bagi  pengembangan = PAIL Teknologi  digital
memungkinkan diversifikasi media pembelajaran yang lebih
interaktif, seperti penggunaan Learning Management System
(LMS), aplikasi pembelajaran berbasis Al-Qur’an dan hadis,
hingga konten video kreatif yang dapat meningkatkan motivasi
belajar peserta didik (Munir, 2017). Selain itu, digitalisasi juga
mendukung pembelajaran kolaboratif melalui forum diskusi
online, kelas virtual, dan proyek berbasis komunitas digital
yang dapat memperkuat nilai ukhuwah Islamiyah. Peluang lain
yang dapat dimanfaatkan adalah penggunaan big data
pendidikan untuk memetakan kebutuhan belajar siswa,
sehingga strategi pembelajaran PAI dapat lebih personal dan
sesuai dengan kemampuan serta minat masing-masing
individu (Siagian, 2020).

135



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

Dengan demikian, era digital menjadi ruang dialektika
antara tantangan dan peluang. Guru PAI tidak hanya dituntut
untuk menguasai materi ajar, tetapi juga literasi digital,
keterampilan pedagogi berbasis teknologi, dan kemampuan
membimbing siswa agar tetap kritis serta berpegang pada nilai-
nilai Islam dalam menggunakan teknologi. Jika tantangan ini
dapat dikelola dengan baik, maka era digital justru akan
memperluas jangkauan dan efektivitas PAI dalam membentuk
generasi beriman, berilmu, dan berakhlak mulia.

B. Inovasi pembelajaran berbasis teknologi dan aplikasi
islami

Inovasi pembelajaran dalam era digital menjadi suatu
keharusan, khususnya dalam Pendidikan Agama Islam (PAI).
Transformasi teknologi telah membuka peluang luas untuk
mengembangkan strategi pembelajaran yang lebih kreatif,
interaktif, dan kontekstual. Guru PAI kini dapat memanfaatkan
platform digital seperti Learning Management System (LMS),
aplikasi kuis interaktif, dan media sosial edukatif sebagai
sarana untuk memperkaya pengalaman belajar siswa (Munir,
2017). Pendekatan ini memungkinkan terjadinya pembelajaran
berbasis blended learning maupun e-learning yang fleksibel,
sehingga peserta didik dapat belajar kapan saja dan di mana
saja. Dengan demikian, teknologi digital bukan sekadar
pelengkap, tetapi menjadi instrumen strategis untuk
meningkatkan kualitas pendidikan agama.

Salah satu bentuk inovasi penting adalah pemanfaatan
aplikasi Islami berbasis digital yang semakin berkembang.
Aplikasi seperti Qur’an digital, hadis interaktif, aplikasi doa
harian, hingga game edukasi Islami tidak hanya memudahkan
akses terhadap sumber ajaran Islam, tetapi juga mendorong
keterlibatan aktif siswa melalui pendekatan gamifikasi (Nurdin,
2020). Misalnya, aplikasi Muslim Pro atau Umma dapat
digunakan sebagai media pendukung pembelajaran PAI,
karena menyediakan tafsir Al-Qur’an, jadwal salat, serta forum
diskusi Islami. Selain itu, media berbasis video pendek seperti
YouTube dan TikTok juga bisa dimanfaatkan untuk
menyebarkan konten dakwah edukatif yang dikemas secara
menarik sesuai dengan karakteristik Generasi Z dan Alpha

136



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

yang cenderung menyukai konten visual cepat dan ringkas
(Hidayat, 2021).

Lebih jauh lagi, inovasi ini harus diarahkan pada
integrasi antara teknologi dengan nilai-nilai Islam. Artinya,
guru PAI tidak hanya mengajarkan cara menggunakan aplikasi
Islami, tetapi juga membimbing peserta didik agar memiliki
literasi digital Islami—yakni kemampuan memilih, memilah,
dan memanfaatkan teknologi secara bijak serta sesuai syariat.
Dengan strategi tersebut, teknologi bukan sekadar instrumen
modern, tetapi juga menjadi media spiritual yang mendekatkan
peserta didik kepada Allah SWT serta memperkuat identitas
keislaman mereka.

C. Strategi pembelajaran PAI melalui media sosial dan
YouTube edukatif

Media sosial dan YouTube telah menjadi ruang belajar
baru bagi generasi Z dan Alpha yang memiliki karakteristik
digital native, yaitu generasi yang sejak kecil sudah terbiasa
dengan teknologi dan internet. Dalam konteks Pendidikan
Agama Islam (PAI), media sosial dapat dimanfaatkan sebagai
sarana penyampaian materi yang ringan, interaktif, dan
relevan dengan kehidupan sehari-hari siswa. Strategi
pembelajaran ini dapat berupa pembuatan konten singkat
seperti kutipan ayat Al-Qur’an, hadis, doa harian, hingga
infografis tentang akhlak Islami yang dibagikan melalui
Instagram, TikTok, atau Facebook (Nasrullah, 2020). Dengan
gaya komunikasi yang sederhana, visual menarik, dan narasi
yang menyentuh, guru dapat lebih mudah membangun
kedekatan emosional dan meningkatkan motivasi belajar
siswa.

YouTube sebagai platform video edukatif juga memiliki
potensi besar untuk pengembangan pembelajaran PAI. Guru
dapat memanfaatkan YouTube untuk mengunggah video
ceramah singkat, animasi kisah nabi, tutorial membaca Al-
Qur’an, atau diskusi interaktif tentang isu-isu keislaman
kontemporer (Setiawan, 2021). Dengan format audio-visual,
siswa dapat memahami materi dengan lebih mendalam dan
kontekstual. Selain itu, YouTube menyediakan ruang interaksi

137



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

melalui kolom komentar, sehingga memungkinkan terjadinya
diskusi online antara guru dan peserta didik. Strategi ini juga
dapat memperluas jangkauan dakwah dan pembelajaran,
karena video edukatif bisa diakses tidak hanya oleh siswa
tertentu, tetapi juga masyarakat luas.

Agar strategi pembelajaran melalui media sosial dan
YouTube berjalan efektif, guru perlu memperhatikan etika
digital Islami, seperti menghindari konten yang tidak sesuai
dengan syariat, menjaga adab komunikasi online, dan
memastikan keakuratan sumber materi. Lebih jauh, guru
dapat melibatkan siswa dalam proses kreatif pembuatan
konten Islami, misalnya melalui proyek tugas kelompok
membuat video dakwah singkat atau konten kreatif tentang
akhlak. Dengan demikian, pembelajaran PAI tidak hanya
berlangsung di ruang kelas, tetapi juga menjadi bagian dari
aktivitas keseharian siswa di ruang digital, sekaligus
membentuk literasi Islami yang kuat di era modern.

D. PAI dalam ekosistem e-learning dan hybrid learning

Perkembangan teknologi pendidikan telah
menghadirkan ekosistem baru dalam pembelajaran, yaitu e-
learning dan hybrid learning, yang turut memengaruhi praktik
Pendidikan Agama Islam (PAI). E-learning memungkinkan
proses belajar mengajar berlangsung secara daring melalui
platform Learning Management System (LMS) maupun aplikasi
berbasis web, sehingga siswa dapat mengakses materi
pembelajaran kapan saja dan di mana saja (Moore, Dickson-
Deane, & Galyen, 2011). Dalam konteks PAI, e-learning
memfasilitasi penyampaian materi agama dalam bentuk digital,
seperti modul interaktif, video pembelajaran, rekaman kajian,
kuis online, dan forum diskusi yang mendukung proses
internalisasi nilai-nilai Islami.

Sementara itu, hybrid learning—atau pembelajaran
campuran—menggabungkan pembelajaran tatap muka (offline)
dengan pembelajaran daring (online). Model ini memungkinkan
fleksibilitas sekaligus menjaga interaksi langsung yang penting
dalam pembelajaran PAI, terutama untuk materi yang bersifat
praktik, seperti membaca Al-Qur’an, ibadah, dan pembiasaan
akhlak (Garrison & Vaughan, 2008). Misalnya, siswa dapat

138



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

mempelajari teori melalui modul atau video online, kemudian
mempraktikkannya dalam kelas tatap muka dengan bimbingan
guru. Dengan demikian, hybrid learning mampu menjawab
tantangan era digital sekaligus menjaga aspek spiritual dan
afektif yang khas dalam pendidikan agama.

Ekosistem e-learning dan hybrid learning dalam PAI
juga membuka peluang untuk personalisasi pembelajaran.
Melalui LMS, guru dapat melacak perkembangan belajar siswa,
memberikan umpan  balik secara real-time, serta
menyesuaikan materi sesuai kebutuhan individual. Selain itu,
kolaborasi digital dalam bentuk forum diskusi, proyek
kelompok daring, hingga evaluasi berbasis teknologi membantu
menumbuhkan keterampilan abad 21, seperti berpikir kritis,
kolaborasi, dan literasi digital Islami. Namun demikian,
penerapan e-learning dan hybrid learning dalam PAI tetap
menghadapi tantangan, seperti keterbatasan akses internet,
kesiapan guru dan siswa dalam penggunaan teknologi, serta
perlunya pedoman agar konten digital tetap sesuai dengan
nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, guru PAI dituntut tidak hanya
sebagai pendidik, tetapi juga sebagai inovator digital yang
mampu mengintegrasikan teknologi dengan misi pendidikan
Islam.

E. Peran guru kreatif sebagai inovator strategi PAI modern

Guru PAI di era modern tidak hanya berperan sebagai
penyampai ilmu, tetapi juga sebagai inovator strategi
pembelajaran yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai Islam
dengan kebutuhan generasi digital. Kreativitas guru menjadi
kunci dalam menghadirkan pembelajaran yang kontekstual,
menarik, dan relevan dengan kehidupan peserta didik.
Menurut Munandar (2009), kreativitas dalam pendidikan
adalah kemampuan guru untuk menemukan cara-cara baru
dalam mengajar agar pembelajaran lebih efektif dan bermakna.
Dalam konteks PAI, guru kreatif tidak sebatas menjelaskan
materi secara verbal, tetapi juga menciptakan pengalaman
belajar yang mampu menyentuh ranah kognitif, afektif, dan
psikomotorik.

Sebagai inovator, guru PAI perlu mengembangkan
strategi pembelajaran modern yang berbasis teknologi dan

139



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

literasi digital. Misalnya, pemanfaatan media sosial untuk
kampanye nilai-nilai Islami, penggunaan aplikasi Al-Qur’an
digital untuk pembelajaran tilawah, atau integrasi gamifikasi
untuk meningkatkan motivasi belajar siswa. Penelitian oleh
Alwi (2017) menegaskan bahwa guru kreatif yang
memanfaatkan teknologi mampu meningkatkan partisipasi
aktif siswa serta menumbuhkan semangat belajar mandiri.
Dengan demikian, guru PAI bukan hanya sebagai penyampai
ajaran, melainkan juga sebagai fasilitator yang mengarahkan
siswa agar mampu menginternalisasi nilai Islam melalui
pendekatan yang sesuai dengan karakter generasi Z dan Alpha.

Lebih dari itu, guru kreatif berperan dalam membangun kultur
pembelajaran inovatif yang berpusat pada siswa. Hal ini dapat
diwujudkan melalui pembelajaran kolaboratif, problem-based
learning (PBL), hingga project-based learning (PjBL) yang
memadukan tantangan nyata dengan solusi Islami. Dalam
praktiknya, guru PAI dapat merancang proyek sosial keagamaan,
misalnya kampanye peduli lingkungan berbasis nilai Islam,
kegiatan literasi Al-Qur’an, atau konten dakwah kreatif melalui
YouTube edukatif. Dengan cara ini, PAI tidak hanya dipahami
sebagai mata pelajaran formal, melainkan juga sebagai bekal hidup
yang aktual, relevan, dan inspiratif. Oleh karena itu, guru kreatif
memiliki peran strategis sebagai agen perubahan dan inovator
yang mampu memastikan Pendidikan Agama Islam tetap hidup,
dinamis, dan bermakna di tengah arus globalisasi dan revolusi
digital.

140



DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, R. (2022). Keteladanan Guru dalam Pendidikan Islam.
Surabaya: Pustaka Pelajar.

Abidin, Y. (2014). Desain sistem pembelajaran dalam konteks
kurikulum berbasis kompetensi. Refika Aditama.

Ahadiyah, W., Muchtar, N. E. P., & Mumtahana, L. (2022).
Implementasi Project Based Learning Melalui Pohon Qurma
Pada Mata Pelajaran Qurma. Al-Mada: Jurnal Agama, Sosial,
Dan Budaya, S(4), 588-595.
https://doi.org/10.31538 /almada.v5i4.2876

Ahmad, A., & Zainuddin, Z. (2017). The effect of visits to Islamic
institutions on students’ motivation and understanding of
Islamic values. Jurnal Pendidikan Islam, 5(2), 123-135.

Ahmad, M. (2022). Strategi Pembelajaran Islami di Era Digital.
Jakarta: Prenada Media.

Al-Abrasyi, A. (1970). Dasar-Dasar Pokok Pendidikan Islam.
Jakarta: Bulan Bintang.

Al-Abrasyi, M. A. (1993). Prinsip-prinsip dasar pendidikan Islam.
Bulan Bintang.

Al-Abrasyi, M. A. (1993). Prinsip-prinsip dasar pendidikan Islam.
Bulan Bintang.

Al-Attas, S. M. N. (1991). The concept of education in Islam: A
framework for an Islamic philosophy of education. ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (1991). The concept of education in Islam: A
framework for an Islamic philosophy of education. ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (1991). The concept of education in Islam: A
framework for an Islamic philosophy of education. ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. Kuala Lumpur:
ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (2001). The concept of education in Islam: A
framework for an Islamic philosophy of education. Kuala
Lumpur: ISTAC.

Al-Ghazali. (1990). Thya’ Ulumuddin [The Revival of Religious
Sciences]. Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.

Al-Ghazali. (2005). IThya’ ‘Ulum al-Din, Juz 3 (juz Illl). Beirut: Dar
al-Fikr.

141



Al-Harthy, I., & Al-Balushi, S. (2019). The impact of collaborative
learning on students’ motivation and understanding of
Islamic values. International Journal of Islamic Education,
4(1), 45-60.

Al-Qarni, A. (2023). Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam.
Bandung: Mizan Publika.

Althof, G., Haironi, A., & Satria, A. J. (2025). Peran Pembelajaran
Sirah Nabawiyah dalam Pembentukan Karakter Religius
Peserta Didik. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 3(2).

Alwi, S. (2017). Kreativitas Guru dalam Penggunaan Media
Pembelajaran Berbasis Teknologi. Jurnal Pendidikan Islam,
6(2), 213-227.

Amalia, R. (2021). Integrasi nilai-nilai Islam dalam pembelajaran
abad 21. Jurnal Pendidikan Islam, 13(2), 120-134.
https://doi.org/10.1234/jpi.v13i2.5678

Anderson, L. W., & Krathwohl, D. R. (Eds.). (2001). A taxonomy
for learning, teaching, and assessing: A revision of Bloom’s
taxonomy of educational objectives. Longman.

Anggraini, P. D., & Wulandari, S. S. (2020). Analisis Penggunaan
Model Pembelajaran Project Based Learning Dalam
Peningkatan  Keaktifan  Siswa. Jurnal Pendidikan
Administrasi Perkantoran (JPAP), 9(2), 292-299.
https://doi.org/10.26740/jpap.vOn2.p292-299

Anwar, S. (2020). Model Pembelajaran dan Pembentukan Karakter
Siswa. Yogyakarta: Deepublish.

Arends, R. (2021). Learning to Teach. McGraw-Hill Education.

Arends, R. I. (2012). Learning to Teach (9th ed.). McGraw-Hill
Education.

Arifin, Z. (2012). Evaluasi Pembelajaran. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Arikunto, S. (2021). Dasar-dasar Evaluasi Pendidikan. Jakarta:
Bumi Aksara.

Arsyad, A. (2015). Media Pembelajaran. Jakarta: Raja Grafindo
Persada.

Arsyad, Sulfemi, W. B., & Fajartriani, T. (2023). Penguatan
Motivasi Shalat Dan Karakter Peserta Didik Melalui
Pendekatan Pembelajaran Kontekstual Pada Mata Pelajaran
Pendidikan Agama Islam. Tarunaedu: Journal of Education

142



and Learning, 1(1), 83-94.
https://doi.org/10.54298 /tarunaedu.v1il.138

Asmadi, Faridah, F., Sakdiah, N., Sa’diyah, S. A., Yuranti, L., &
Tari, N. R. (2024). Metodologi Pengajaran PAI dengan
Metode  Pembelajaran = Konvensional di  Madrasah
Tsanawiyah Negeri 3 Kabupaten Batang Hari. Pedagogika:
Jurnal Ilmu-Ilmu Kependidikan, 4(2), 111-114.

Astuti, F. R., Sahara, I. R., & Gusmaneli, G. (2025). Pelaksanaan
Pembelajaran Berbasis Proyek ( PjBL ) dalam Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam. Jurnal Bintang Pendidikan
Indonesia, 3(1), 01-15.

Avalos, B. (2023). Teacher professional development in Teaching
and Teacher Education over ten years. Teaching and
Teacher Education Journal.

Azra, A. (1999). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi
Menuju Milenium Baru. Jakarta: Logos Wacana Ilmu.

Azra, A. (2020). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi di
tengah tantangan milenial. Jakarta: Prenada Media.

Azra, A. (2023). Transformasi Pendidikan Islam di Era Digital.
Jakarta: Kompas.

Bandura, A. (2006). Social Foundations of Thought and Action: A
Social Cognitive Theory. Prentice-Hall.

Bandura, A. (2024). Social Learning Theory Revisited in Education.
Cambridge University Press.

Barrows, H. S. (1996). Problem-based learning in medicine and
beyond: A brief overview. New Directions for Teaching and
Learning, (68), 3-12.
https://doi.org/10.1002/t1.37219966804

Bell, S. (2010). Project-based learning for the 21st century: Skills
for the future. Journal of Educational Research, 14(2), 1-12.

Bloom, B. S., Engelhart, M. D., Furst, E. J., Hill, W. H., &
Krathwohl, D. R. (1956). Taxonomy of educational objectives:
The classification of educational goals. Handbook I:
Cognitive domain. David McKay.

Bloom, B. S., Hastings, J. T., & Madaus, G. F. (1971). Handbook
on formative and summative evaluation of student learning.
McGraw-Hill.

143



Boud, D. (2001). Using journal writing to enhance reflective
practice. New Directions for Adult and Continuing
Education, 2001(90), 9-18. https://doi.org/10.1002/ace.16

Bronfenbrenner, U. (2005). Making Human Beings Human:
Bioecological Perspectives on Human Development. Sage
Publications.

Brown, A., & Green, T. D. (2023). The Essentials of Instructional
Design. Pearson.

Capra, F. (2002). The Hidden Connections: A Science for
Sustainable Living. New York: Anchor Books.

Damanik, M. Z., & Larasati, W. (2025). Relevansi metode
pembelajaran pai. At-Tarbiyah Jurnal Penelitian Dan
Pendidikan Agama Islam, 2(April), 435-442.

Departemen Agama RI. (2005). Al-Qur’an dan terjemahannya.
Jakarta: Departemen Agama RI.

Dewey, J. (1933). How we think: A restatement of the relation of
reflective thinking to the educative process. D.C. Heath and
Company.

Dewi, M. R. (2022). Kelebihan dan kekurangan Project-based
Learning untuk penguatan Profil Pelajar Pancasila
Kurikulum Merdeka. Inovasi Kurikulum, 19(2), 213-226.
https://doi.org/10.17509/jik.v19i2.44226

Dick, W., & Carey, L. (2020). The Systematic Design of Instruction.
Pearson.

Dooly, M. (2023). Constructivist Approaches in the Digital
Classroom. Springer.

Eggen, P., & Kauchak, D. (2019). Strategies for Teachers:
Teaching Content and Thinking Skills. Boston: Pearson.
Ester, K., Sakka, F. S., Mamonto, F., Mangolo, A. E. M., Bawole,

R., & Mamonto, S. (2023). Model Pembelajaran Contextual
Teaching and Learning (CTL) di SD Gmim II Sarongsong.
Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan, 9(20), 967-973.

Retrieved from https://doi.org/10.5281/zenodo.10421051

Fahrudin, F., Ansari, A., & Ichsan, A. S. (2021). Pembelajaran
Konvensional dan Kritis Kreatif dalam Perspektif Pendidikan
Islam. Hikmah, 18(1), 64-80.
https://doi.org/10.53802/hikmah.v18i1.101

Faizah, N., & Ibad, T. N. (2024). Analisis model kurikulum tematik
dari sudut pandang teoritis dan praktis dalam konteks

144



pembelajaran. Kurikulum. Jurnal Kajian Ilmiah
Interdisipliner, 8(5), 623-628.

Fauzan, M. (2019). The role of teachers in facilitating project-
based learning in Islamic education. Journal of Islamic
Education Studies, 7(1), 67-82.

Fitriani, L. (2021). Integrasi nilai spiritual dalam pembelajaran
PAI di sekolah menengah pertama (Skripsi, UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta).

Fitriani, N. (2021). Strategi Pembelajaran Kontekstual dalam PAI.
Malang: UIN Press.

Flavell, J. H. (2004). Metacognition and cognitive monitoring.
American Psychologist.

Fredricks, J. A., Blumenfeld, P. C., & Paris, A. H. (2022). Student
engagement in learning: A review of research. Educational
Psychology Review.

Freire, P. (2022). Pedagogy of the Oppressed. Bloomsbury.

Fry, L. W. (2003). Toward a theory of spiritual leadership. The
Leadership Quarterly, 14(6), 693-727.

Fullan, M. (2011). Change Leader: Learning to Do What Matters
Most. San Francisco: Jossey-Bass.

Gardner, H. (1983). Frames of mind: The theory of multiple
intelligences. Basic Books.

Garrison, D. R., & Vaughan, N. D. (2008). Blended Learning in
Higher Education: Framework, Principles, and Guidelines.
San Francisco: Jossey-Bass.

Hakim, I. N. (2014). Pembelajaran Tematik-Integratif Di Sd/Mi
Dalam Kurikulum 2013. INSANIA: Jurnal Pemikiran
Alternatif Kependidikan, 19(1), 46-59.
https://doi.org/10.24090/insania.v19i1.463

Hakim, L. (2019). Perencanaan Pembelajaran. Bandung: CV.
Wacana Prima.

Hamalik, O. (2011). Proses Belajar Mengajar. Jakarta: Bumi
Aksara.

Hamdani. (2011). Strategi Belajar Mengajar. Bandung: Pustaka
Setia.

Hanafi, H. (2021). Filsafat pendidikan Islam dalam dinamika
globalisasi. Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 19(2), 122-135.
https://doi.org/10.12345/jipi.v19i2.2021

145



Hanafi, M. (2023). Gaya Belajar dan Strategi Pengajaran PAI.
Yogyakarta: Deepublish.

Handayani Batu Bara, L., Sibuea, P., Meylani, A., Rizki Amanda,
D., Natasya, A., & Wetty, E. (2023). Strategi Penyusunan
Langkah Pembelajaran. Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(3),
32019-32023.

Hargreaves, A., & Fullan, M. (2012). Professional Capital:
Transforming Teaching in Every School. New York: Teachers
College Press.

Hasan, H. (2021). Evaluasi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam.
Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Hasan, L. (2019). Pendidikan Islam dalam kerangka filsafat dan
epistemologi Islam. Jakarta: Kencana Prenada Media Group.

Hasanah, U. (2020). Desain Kurikulum PAI Berbasis Kompetensi.
Jakarta: Kencana.

Hasanah, U., & Putri, R. (2020). The effect of collaborative
learning training on teacher performance and student
interaction in Islamic education. Jurnal Pendidikan Islam,
8(1), 50-65.

Hashim, R. (2022). The relevance of Islamic philosophical
principles in contemporary education strategy. Journal of
Islamic = Thought and  Education, 15(1), 34-48.
https://doi.org/10.54321 /jite.v15i1.2022

Hefni, W. (2022). Pembelajaran PAI di Era Digital. Surabaya:
UINSA Press.

Herwati. (2024). Pendidikan Dalam Perspektif Islam Dan
Peranannya Dalam Membina Kepribadian Islami. Bahtsuna:
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 6(1), 1-15.
https://doi.org/10.22373/jm.v8i2.3397

Hidayat, A. (2020). Pendidikan Islam Humanis. LKiS.

Hidayat, A. (2022). Islam Moderat dalam Pendidikan. Bandung:
Remaja Rosdakarya.

Hidayat, R. (2021). Pendidikan Agama Islam di Era Disrupsi
Teknologi. Jakarta: Kencana.

Hidayat, R. (2021). Pendidikan Agama Islam di Era Disrupsi
Teknologi. Jakarta: Kencana.

Hidayatullah, F. (2023). Peran Guru dalam Menumbuhkan
Karakter Islami Siswa melalui Strategi Pembelajaran Aktif.

146



Jurnal Tarbiyah dan Pendidikan Islam, 15(1), 55-68.
https://doi.org/10.5678/jtpi.v15i1.321

Hmelo-Silver, C. E. (2004). Problem-based learning: What and
how do students learn? Educational Psychologist, 39(2),
235-246.

Huda, M. (2022). Spiritual education and pedagogy of heart: An
Islamic perspective. International Journal of Islamic
Educational Studies, 5(1), 20-35.
https://doi.org/10.1234/ijies.v5i1.2210

Ismail, M. (2022). Pendekatan Strategis dalam Mewujudkan
Pendidikan Berkarakter Islami. Al-Ta’dib: Jurnal Ilmiah
Pendidikan Agama Islam, 17(3), 211-225.
https://doi.org/10.1234/altadib.v17i3.789

Jalaluddin. (2017). Filsafat Pendidikan Islam. RajaGrafindo
Persada.

Jensen, E. (2008). Brain-Based Learning: The New Paradigm of
Teaching. Corwin Press.

Johnson, D. W., Johnson, R. T., & Smith, K. A. (2014).
Cooperative learning: Improving university instruction by
basing practice on validated theory. Journal on Excellence
in College Teaching, 25(3&4), 85-118.

Johnson, E. B. (2002). Contextual Teaching and Learning: What It
Is and Why It’s Here to Stay. California: Corwin Press.
Johnson, E. B. (2007). Contextual Teaching and Learning: What It

Is and Why It’s Here to Stay. Corwin Press.

Joyce, B., & Weil, M. (2021). Models of Teaching. Allyn & Bacon.

Kahar, L., & Ili, L. (2022). Implementasi project based learning
untuk meningkatkan aktivitas belajar siswa. Orien:
Cakrawala [Imiah Mahasiswa, 2(2), 127-134.
https://doi.org/10.30998 /ocim.v2i2.8129

Kamaruddin, S. (2021). Character Education and Students' Moral
Development in Islamic Perspective. International Journal of
Islamic Studies, 9(2), 89-102.
https://doi.org/10.1016/j.ijis.2021.02.003

Karomatunnisa, A.-Z. A., Sholih, J. A. U., Hanifah, N., &
Prihantini, P. (2022). Meta Analisis Model Pembelajaran
Project Based Learning Dalam Meningkatkan Kemampuan
Keterampilan Abad 21. Jurnal Pendidikan Sosiologi Dan

147



Humaniora, 13(2), 522. https://doi.org/10.26418/]-
psh.v13i2.54755

Kebudayaan, K. P. dan. (2017). Panduan Penyusunan Rencana
Pelaksanaan Pembelajaran (RPP). Jakarta: Kemendikbud.

Kemendikbudristek. (2023). Panduan Implementasi Kurikulum
Merdeka. Jakarta: Kemdikbudristek.

Kohlberg, L. (2001). The Philosophy of Moral Development. Harper
& Row.

Kolb, D. A. (1984). Experiential learning: Experience as the source
of learning and development. Prentice-Hall.

Krathwohl, D. R. (2002). A revision of Bloom’s taxonomy: An
overview. Theory into Practice, 41(4), 212-218.
https://doi.org/10.1207/s15430421tip4104_2

Kunandar. (2014). Penilaian Autentik: Penilaian Hasil Belajar
Peserta Didik Berdasarkan Kurikulum 2013. Jakarta:
Rajawali Pers.

Langgulung, H. (2000). Pendidikan Islam dan Perkembangannya
di Dunia Islam. Jakarta: Pustaka Al-Husna.

Lenggono, B., & Yuzarion, Y. (2020). Motivasi berprestasi pada
siswa SMA dalam perspektif Islam. Jurnal Psikologi Terapan
Dan Pendidikan, 2(1), 31.
https://doi.org/10.26555/jptp.v2i1.17056

Lickona, T. (2004). Character Matters: How to Help Our Children
Develop Good Judgment, Integrity, and Other Essential
Virtues. New York: Touchstone.

Lubis, M. (2020). Pendidikan Islam dan Pembangunan Karakter
Bangsa. Medan: Lembaga Kajian Pendidikan Islam
Nusantara.

Mahmud, M. (2023). Integrasi nilai-nilai Islam dalam strategi
pembelajaran kontekstual. Jurnal Pendidikan Islam
Progresif, 5(1), 55-70.
https://doi.org/10.98765/jpip.v5i1.2023

Majid, A. (2009). Perencanaan Pembelajaran: Mengembangkan
Standar Kompetensi Guru. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Markham, T. (2012). Project Based Learning: Design and
Coaching Guide. London: HeartIQ Press.

Marzano, R. J. (2006). Classroom assessment and grading that
work. ASCD.

148


https://doi.org/10.1207/s15430421tip4104_2

Maslow, A. H. (2004). Motivation and Personality (3rd ed.). Harper
& Row.

Means, B., Toyama, Y., Murphy, R., & Bakia, M. (2023). The
Effectiveness of Online and Blended Learning. RAND
Corporation.

Meyer, A., Rose, D. H., & Gordon, D. (2021). Universal Design for
Learning: Theory and Practice. CAST Professional Publishing.

Moon, J. A. (2004). Reflection and employability: Reflection on
learning and reflective practices. RoutledgeFalmer.

Moore, J. L., Dickson-Deane, C., & Galyen, K. (2011). E-Learning,
Online Learning, and Distance Learning Environments: Are
They the Same? The Internet and Higher Education, 14(2),
129-135. https://doi.org/10.1016/j.iheduc.2010.10.001

Muflich, M. F., Muchtar, N. E. P., & Sholikhah, A. F. (2024).
Strategi Pembelajaran Guru Pendidikan Agama Islam Dalam
Penguatan Nilai Tasamuh Di Lembaga Pendidikan. NUR EL-
ISLAM: Jurnal Pendidikan Dan Sosial Keagamaan, 11(2),
188-210.

Muhaimin. (2003). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya
Mengevaluasi Sistem Pendidikan Islam. Remaja Rosdakarya.

Muhaimin. (2014). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama
Islam di Sekolah, Madrasah dan Perguruan Tinggi. Jakarta:
Raja Grafindo Persada.

Muhaimin. (2020). Reorientasi Pendidikan Islam: Menjawab
Tantangan Abad 21. RajaGrafindo Persada.

Mulyasa, E. (2015). Pengembangan dan Implementasi Kurikulum
2013. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Mulyasa, E. (2019). Menjadi Guru Profesional Menciptakan
Pembelajaran Kreatif dan Menyenangkan. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Mulyasa, E. (2019). Menjadi Guru Profesional. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Mulyasa, E. (2020). Pengembangan dan Implementasi Kurikulum
2013. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Munandar, U. (2009). Pengembangan Kreativitas Anak Berbakat.
Jakarta: Rineka Cipta.

Munir. (2017). Pembelajaran Digital. Bandung: Alfabeta.

Munir. (2017). Pembelajaran Digital. Bandung: Alfabeta.

149


https://doi.org/10.1016/j.iheduc.2010.10.001

Musfiroh, H. (2019). Desain Pembelajaran Pendidikan Agama
Islam. Yogyakarta: Pustaka Belajar.

Muslih, M. (2020). Landasan filosofis dalam pendidikan Islam:
Antara realitas dan idealitas. Jurnal Tarbiyah Islamiyah,
28(1), 75-89.
https://doi.org/10.31219/0sf.io/jti.v28i1.2020

Nababan, D., & Sipayung, C. A. (2023). Pemahaman Model
Pembelajaran Kontekstual dalam Model Pembelajaran (CTL).
Jurnal Pendidikan Sosial Dan Humaniora, 2(2), 825-837.

Nabila. (2021). Tujuan Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan
Indonesia, 2(5), 867-875.

Nashir, H. (2020). Haedar Nashir, Islam Berkemajuan untuk
Peradaban Dunia. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah.
Nasrullah, R. (2020). Media Sosial: Perspektif Komunikasi,
Budaya, dan Sosioteknologi. Bandung: Simbiosa Rekatama

Media.

Nasution, A. (2023). Digitalisasi Pendidikan Agama Islam. Jakarta:
Prenada Media.

Nasution, H. (2005). Islamic education and the development of
critical consciousness. Islamic Studies Journal, 44(3), 345-

360.
Nasution, H. (2013). Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya: Jilid
2. Ul Press.

Nasution, W. N. (2017). Perencanaan Pembelajaran: Pengertian,
Tujuan dan Prosedur. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Nata, A. (2005). Filsafat Pendidikan Islam. Logos Wacana Ilmu.

Nata, A. (2014). Pendidikan Islam dan Tantangan Zaman. Jakarta:
Prenadamedia Group.

Nata, A. (2021). Kapita Selekta Pendidikan Islam Kontemporer.
Prenadamedia Group.

Ningsih, W. (2025). Model Pembelajaran PAI yang Relevan dengan
Kehidupan Sehari-hari Siswa. Jurnal Komprehensif, 3(1),
66-73.

Nitko, A. J., & Brookhart, S. M. (2014). Educational assessment of
students (7th ed.). Pearson Higher Ed.

Noddings, N. (2013). Caring: A Relational Approach to Ethics and
Moral Education (2nd ed.). University of California Press.

Nugraha, Y. (2024). Efektivitas Strategi Pembelajaran Kooperatif
Terhadap Karakter Religius Siswa. Jurnal Pendidikan dan

150



Sosial Keagamaan, 18(1), 30-45.
https://doi.org/10.7890/jpsk.v18i1.987

Nurdin, A. (2020). Digitalisasi Islam: Dakwah dan Pendidikan di
Era Revolusi Industri 4.0. Yogyakarta: Deepublish.

Nurdyansyah, & Fahyuni, E. F. (2016). Inovasi model
Pembelajaran Sesuai Kurikulum 2013. Sidoarjo: Nizamia
Learning Centre.

Nurhadi, H., & Sari, Y. (2021). The effectiveness of project-based
learning in Islamic education on students’ religiosity and
social skills. Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 112-130.

O’Brien, K., & Selboe, E. (2015). The Adaptive Challenge of
Climate Change. Cambridge: Cambridge University Press.

Ormrod, J. E. (2017). Human Learning (7th ed.). Pearson
Education.

Palmer, P. J. (2007). The Courage to Teach: Exploring the Inner
Landscape of a Teacher’s Life. San Francisco: Jossey-Bass.

Paulson, F. L., Paulson, P. R., & Meyer, C. A. (1991). What makes
a portfolio a portfolio? Educational Leadership, 48(5), 60-63.

Piaget, J. (2003). The Psychology of Intelligence. Routledge.

Prensky, M. (2010). Teaching Digital Natives: Partnering for Real
Learning. California: Corwin Press.

Purnamasari, 1., Rahmawati, Noviani, D., & Hilmin. (2023).
Pendidikan  Islam  Transformatif. Ihsanika: Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 1(4), 13-22.

Qomar, M. (2020). Strategi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam.
Yogyakarta: LKiS.

Qutb, S. (1990). Social justice in Islam. Islamic Book Service.

Rahim, M. A. (2022). Spiritual Neuroscience dalam Pendidikan
Islam. Jakarta: Prenadamedia Group.

Rahmah, T. (2021). PAI sebagai Solusi Sosial: Strategi dan
Implementasi. Jakarta: Rajagrafindo.

Rahman, F. (2004). Islam and Modernity: Transformation of an
Intellectual Tradition. University of Chicago Press.

Rahman, M. (2022). Strategi Pendidikan Agama Islam
Kontemporer. Jakarta: Rajawali Pers.

Rahmawati, D., & Yusuf, M. (2019). The use of reflective journals
in Islamic education to enhance students’ religious attitudes.
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 7(1), 77-90.

151



Ramadhani. (2019). Metode Penerapan Model Problem Based
Learning (PBL). Lantanida Journal, 7(1), 75-86.

Ramli, M. (2021). Konsep pendidikan Islam dalam perspektif
filsafat perennialisme. Jurnal Filsafat Islam, 13(2), 101-115.
https://doi.org/10.12345/jfi.v13i2.2021

Richards, P. S., & Bergin, A. E. (2005). A Spiritual Strategy for
Counseling and Psychotherapy. Washington, DC: American
Psychological Association.

Rogers, C. R. (2008). Freedom to Learn. Pearson Education.

Rohman, A. (2021). Pendidikan Islam dan Tantangan Modernitas.
Malang: UIN Press.

Rosyada, D. (2022). Paradigma Pendidikan Demokratis: Sebuah
Model Pelibatan Masyarakat dalam Penyelenggaraan
Pendidikan. Kencana.

Rusman, A. (2024). Model Problem Based Learning pada
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (Kajian Tentang
Karakter Religius) Peserta Didik SMP Bosowa Bina Insani
Bogor (Analisa Tafsir pendidikan Q.S. Al — Qasas ayat 77).
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.

Rusman. (2014). Model-Model Pembelajaran: Mengembangkan
Profesionalisme Guru. Jakarta: Raja Grafindo Persada.
Salmon, G. (2021). E-Moderating: The Key to Teaching and

Learning Online. Routledge.

Sani, R. A. (2019). Pembelajaran Inovatif: Menyusun Rencana dan
Menyusun Pembelajaran yang Inovatif dan Bermakna.
Jakarta: Bumi Aksara.

Sanjaya, W. (2021). Strategi Pembelajaran Berorientasi Standar
Proses Pendidikan. Kencana.

Santrock, J. W. (2018). Educational Psychology (6th ed.).
McGraw-Hill Education.

Sari, L., & Hidayat, A. (2020). Collaborative learning and its
impact on students’ understanding of Islamic values. Jurnal
Pendidikan Islam, 8(2), 99-115.

Sari, R. (2025). Penerapan Strategi Project Based Learning Dalam
Mata Pelajaran Akidah Akhlak di SMP Muhammadiyah 16
Lubuk Pakam. Jurnal Penelitian Pendidikan Indonesia, 2(2),
580-587.

Selwyn, N. (2016). Education and Technology: Key Issues and
Debates (2nd ed.). London: Bloomsbury.

152



Sen, A. (1999). Development as Freedom. New York: Alfred A.
Knopf.

Senge, P. (2000). The Fifth Discipline: The Art and Practice of the
Learning Organization. New York: Doubleday.

Setiawan, A. R. (2021). Digitalisasi Pendidikan Islam: Peluang dan
Tantangan di Era Industri 4.0. Yogyakarta: Deepublish.
Siagian, H. (2020). Manajemen Pendidikan di Era Digital.

Yogyakarta: Deepublish.

Slavin, R. E. (2020). Educational Psychology: Theory and Practice
(13th ed.). Pearson.

Slavin, R. E. (2022). Educational Psychology: Theory and Practice.
Pearson.

Sudjana, N. (2011). Penilaian Hasil dan Proses Belajar Mengajar.
Bandung: PT. Remaja Rosdakarya.

Sudjana, N. (2013). Dasar-Dasar Proses Belajar Mengajar.
Bandung: Sinar Baru Algesino.

Sudjana, N. (2019). Penilaian Hasil Proses Belajar Mengajar.
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Sudjana, N., & Rivai, A. (2010). Media Pengajaran. Bandung:
Sinar Baru Algesino.

Sudrajat, A. (2020). Pendidikan Islam dan Integrasi Nilai-Nilai
Spiritual. Prenada Media.

Sukmanasa, E. (2016). Hubungan antara Disiplin Belajar dengan
Hasil Belajar pada Mata Pelajaran [lmu Pengetahuan Sosial.
Jurnal Kreatif, 7(1), 11-24.

Sulaiman, M., & Ahmad, N. (2021). The role of social activities
initiated by teachers in strengthening solidarity among
Islamic education students. International Journal of Islamic
Education, 6(1), 25-40.

Suryani, A., Mazani, T., & Murzal. (2024). Esensi dan Tujuan
Pendidikan dalam Islam: Pendekatan Ta’lim, Tarbiyah, dan
Ta’dib dalam Membentuk Insan Kamil. Journal of Scientific
Studies and Multidisciplinary Research, 1(3), 104-114.

Suyadi, & Widodo, S. (2023). Psikologi Pendidikan Islam. Jakarta:
Kencana.

Syafii, A. (2020). Strategi pembelajaran dalam perspektif
pendidikan Islam. Jurnal Edukasi Islami, 8(2), 98-110.
https://doi.org/10.54321 /jei.v8i2.2020

153



Syah, M. (2021). Psikologi Pendidikan dengan Pendekatan Baru.
Remaja Rosdakarya.

Syihabuddin, A. (2023). Strategi Pembelajaran Terpadu dalam
Konteks Pendidikan Islam. Tarbawi: Jurnal Pendidikan
Islam, 20(2), 100-115.
https://doi.org/10.1017 /tarbawi.v20i2.2023

Thomas, J. W. (2000). A review of research on project-based
learning. Autodesk Foundation.

Tilaar, H. A. R. (2002). Pendidikan kebudayaan dan masyarakat
madani indonesia. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Tilaar, H. A. R. (2019). Manajemen Pendidikan Nasional: Kajian
Strategis. Jakarta: Rineka Cipta.

Tokuhama-Espinosa, T. (2014). Making Classrooms Better: 50
Practical Applications of Mind, Brain, and Education
Science. W. W. Norton.

Tomlinson, C. A. (2014). The Differentiated Classroom:
Responding to the Needs of All Learners. ASCD.

Tomlinson, C. A. (2017). The Differentiated Classroom:
Responding to the Needs of All Learners. Alexandria: ASCD:
Association for Supervision and Curriculum Development.

Trianto. (2010). Mendesain Model Pembelajaran Inovatif-Progresif:
Konsep, Landasan, dan Implementasinya pada Kurikulum
Tingkat Satuan Pendidikan (KTSP). Jakarta: Kencana.

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in society: The development of higher
psychological processes. Harvard University Press.

Waryanti, Z. N., Rochmawan, A. E., & Islam, I. (2025). Penerapan
model pembelajaran berbasis proyek pada pembelajaran
agidah akhlak untuk mengembangkan berfikkir kritis siswa
kelas VIII di Mts N 6 Boyolali. Al ‘Ulum: Jurnal Pendidikan
Islam, 5(1), 27-36.

WHO. (1993). Life skills education for children and adolescents in
schools. Programme on Mental Health, Division of Mental
Health and Prevention of Substance Abuse. World Health
Organization.

Wiggins, G. (1998). Educative assessment: Designing assessments
to inform and improve student performance. Jossey-Bass.

Wilber, K. (2000). A Theory of Everything: An Integral Vision for
Business, Politics, Science and Spirituality. Boston:
Shambhala.

154



Woolfolk, A. (2021). Educational Psychology (14th ed.). Pearson.

Yusuf, M. (2022). Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam.
UIN Press.

Yusuf, M., & Syam, A. (2021). Integrasi nilai spiritual dalam
pembelajaran berbasis akhlak. Jurnal Pendidikan Islam,
10(2), 145-158. https://doi.org/10.21093/jpi.v10i2.1283

Zainuddin, Z. (2019). Teladan dalam Pembelajaran Pendidikan
Agama Islam. Jurnal llmu Pendidikan Islam, 17(2), 115-128.

Zakiyah, A. (2022). Keteladanan Guru dalam Pembelajaran PAI
Jakarta: Prenada Media.

Zohar, D., & Marshall, I. (2000). Spiritual Intelligence: The
Ultimate Intelligence. London: Bloomsbury Publishing.
Zubaedi. (2022). Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi dan

Aplikasinya dalam Lembaga Pendidikan. Kencana.

Zuhairini, Z., dkk. (2004). Filsafat Pendidikan Islam. Bumi Aksara.

Zuhairini. (1994). Metodologi Pengajaran Agama. Surabaya: Bina
IImu.

Zuhdi, M. (2021). Model Pembelajaran Integratif dalam
Pendidikan Islam. Bandung: Pustaka Setia.

Zuhdi, M. (2021). Nilai dan Strategi Pembelajaran Islam.
Yogyakarta: LKiS.

155



PROFIL PENULIS

Hermawansyah, M.Pd.I.

Hermawansyah, Lahir di Desa Labuan
Kananga, 14 November 1988, Kecamatan
Tambora, Kabupaten Bima, Nusa Tenggara
Barat (NTB). Perjalanan pendidikannya
dimulai dari SDN 2 Labuan Kananga (2000).
MTs Muhammadiyah Tolobali Kota Bima
(2003). SMA Muhammadiyah Kota Bima
lulus tahun (2006). S1 Dengan Konsentrasi
Pendidikan  Agama  Islam. Di IAI
Muhammadiyah Kota Bima (lulus 2006) dan s2 di Universitas
Muhammadiyah Malang (lulus 2013) (PAI) Konsentrasi Manajemen
pendidikan Islam. Saat ini, ia sedang menyelesaikan studi S3 di
UIN Alauddin Makassar dengan konsentrasi pada Pendidikan dan
Keguruan (PK).

Kini, Hermawansyah aktif sebagai dosen tetap di STIT Sunan Giri
Bima. Selain mengajar, ia juga dikenal sebagai penulis produktif
yang rutin menulis di jurnal-jurnal nasional serta menerbitkan
berbagai buku, baik dalam bentuk fiksi maupun nonfiksi. Tak
hanya itu, Hermawansyah juga sering diundang sebagai pembicara
dalam forum internasional di lingkup ASEAN melalui program
Student Mobility, membawakan topik seputar Pendidikan,
pengolahan limbah kreatif dan pemberdayaan produk lokal.
Aktivitas harian ia jalani di STIT Sunan Giri Bima, Jl. Sukun
Karara No. 2, Kota Bima. Ia dapat dihubungi melalui email di
hermawansyahbima065@gmail.com, akun TikTok
@hermawansyahBima, dan Instagram @hesan'S. Wa.
082336472744. Menulis adalah jalan hidupnya, dan ia
menganggap kritik yang membangun sebagai hal yang tepat bagi
dirinya.

a1

156



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd
merupakan seorang akademisi yang telah
mengabdikan diri dalam dunia pendidikan
Islam. Beliau menempuh pendidikan S1 dua
kali yakni di UIN Sunan Ampel Surabaya
jurusan Pendidikan Agama Islam sedangkan
satunya di Universitas Muhammadiyah
Jember jurusan PIAUD, jenjang S2 beliau di
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang jurusan
Manajemen Pendidikan Islam dan
melanjutkan S3 di UIN Maulana Malik Ibrahim
Malang jurusan Pendidikan Agama Islam Berbasis Interdisipliner.
Saat ini beliau serta aktif mengajar di Universitas Islam Lamongan,
aktif di kegiatan lembaga sosial kemasyarakatan serta pondok
pesantren, dan beliau juga aktif menulis buku terkait PAI dan
beberapa artikel jurnal ilmiah. Dengan latar belakang akademik
yang kuat serta pengalaman praktis di dunia pendidikan, Dr. Nicky
Estu Putu Muchtar, M.Pd terus berkomitmen untuk
mengembangkan pendidikan Islam yang holistik, inklusif, dan
relevan dengan kebutuhan zaman.

Dewi Hidayatun Nihayah

Dewi Hidayatun Nihayah, lahir di kota Tuban Jawa Timur. Penulis
sangat aktif di bidang literasi dan telah mengikuti berbagai
perlombaan di bidang tersebut. Penulis juga memiliki ketertarikan
yang mendalam dalam bidang bahasa Inggris. Sehingga, ia
mengikuti berbagai macam pelatihan dan seminar pada bidang
literasi maupun bahasa Inggris baik secara online maupun offline.
Ketertarikannya dalam bidang kepenulisan sejak duduk dibangku
SMK mengantarkannya melahirkan buku ilmiah dan juga buku
fiksi yang telah berkisar 10 buku, penulis juga aktif menulis essay
dan artikel. Penulis juga pernah juara 3 lomba cipta puisi di tingkat
PKPT IPNU IPPNU Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama Tuban
tahun 2020, juara 3 lomba essay (IELFest) Universitas Nahdlatul
Ulama Sunan Giri Bojonegoro tahun 2021, juga banyak menjuarai
lomba cabor tennis meja juara 1, tahun 2017, juara 3 tennis meja
ganda putri PORKAB V Tuban tahun 2018, juara 3 tennis meja
ganda putri AKSIOMA se-kabupaten tuban tahun 2017. Saat ini

157



penulis masuk jurusan Ilmu Hukum di Universitas Sunan Bonang
(USB) Tuban dengan Beasiswa Sobat Bumi Pertamina Founation,
dan aktif di organisasi intra maupun ekstra kampus.

Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I.

g Penulis lahir di Surabaya tanggal 10
Juli 1983. Penulis adalah dosen tetap
pada Program Studi Manajemen
Pelabuhan dan Logistik Maritim,
Fakultas Vokasi Pelayaran Universitas
Hang Tuah. Menyelesaikan pendidikan
S1 dan S2 pada program studi

—— Pendidikan Agama Islam di Universitas
Muhammadiyah Surabaya.
Sehari-hari penulis mengajar mata kuliah Agama Islam di
Universitas Hang Tuah sesuai dengan kompetensinya, tidak hanya
di fakultas yang menjadi homebasenya tetapi juga diperbantukan
di fakultas-fakultas lainnya. Selain itu penulis berprofesi sebagai
dai atau penceramah yang mengisi di berbagai macam tempat di
kota Surabaya dan sekitarnya.
Karya lain penulis bersama dosen-dosen PAI yang tergabung dalam
ADPISI (Asosiasi Dosen Pendidikan Agama Islam Jawa Timur)
adalah Bergegas, berhenti sejenak, lalu bertebarlah : kumpulan
khutbah jum’at Asosiasi Dosen Pendidikan Agama Islam Indonesia
(2020), Kehidupan baru di masa pandemi Covid 19 dalam
perspektif Islam : percikan pemikiran dosen pendidikan agama
Islam Indonesia tentang keberagamaan, pendidikan, sosial, dan
ekonomi (2020), Sendi-sendi ukhuwah Islamiah : percikan
pemikiran dosen pendidikan agama Islam Indonesia tentang relasi
kehidupan beragama di Indonesia (2021), Akhlakul karimah :
percikan pemikiran dosen pendidikan agama Islam Indonesia
tentang implementasi akhlak dalam kehidupan (2021).

158



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A.

Niswatin Nurul Hidayati adalah seorang
akademisi, penulis, dan penerjemah
berpengalaman yang telah mengabdikan diri
dalam bidang pendidikan dan literasi. Ia
lahir di Tuban pada 10 November 1990. Saat
ini, Niswatin adalah dosen tetap di Institut
Teknologi dan Bisnis Tuban serta menjabat
sebagai Kepala Lembaga Penjaminan Mutu
(LPM) di institusi yang sama.

Latar belakang pendidikan Niswatin mencakup gelar Strata 1 dari
Universitas Brawijaya, Strata 2 dari Universitas Gadjah Mada, dan
kini sedang menyelesaikan studi Strata 3 di Universitas Airlangga
di Prodi Ilmu Sosial dengan konsentrasi Bidang Media dan
Komunikasi. Ia juga penerima berbagai penghargaan, termasuk
sebagai lulusan terbaik, Beasiswa Pendidikan IMHERE
Scholarship, Beasiswa Pendidikan Pascasarjana Dalam Negeri
(BPP DN) dan Beasiswa Doktoral LPDP Kementerian Keuangan RI.
Dalam dunia penulisan, Anis, panggilan akrabnya, telah
menghasilkan lebih dari 50 buku dan puluhan artikel ilmiah yang
terpublikasi baik di jurnal nasional atau jurnal nasional
terakreditasi. Tulisan-tulisan yang dihasilkan tersebut berfokus
pada pembelajaran bahasa Inggris, Pendidikan, serta studi tentang
media. Buku-buku yang dihasilkan mencakup buku persiapan
TOEFL, IELTS, dan TOEIC yang dikenal luas karena
pendekatannya yang praktis dan mudah dipahami. Beberapa
karya populernya antara lain Master Pocket TOEFL, Super ITP
TOEFL Tricks, dan Smart Pocket Grammar. Selain itu, ia aktif
sebagai editor, reviewer, dan penerjemah di berbagai jurnal dan
lembaga penerbitan. Pengalaman kerja Niswatin mencakup peran
sebagai pengajar, peneliti, dan penyunting di berbagai institusi. Ia
juga dikenal aktif dalam pengabdian masyarakat melalui kegiatan
penelitian dan kolaborasi dengan organisasi lokal. Dengan dedikasi
dan keahliannya, Anis terus berkontribusi dalam memajukan
literasi di Indonesia.

159



ST RATEGI

BELAJAR MENGAJAR
@ endidikaw Fgame [ slam

Buku ini hadir sebagai salah satu upaya untuk memberikan pemahaman
mendalam tentang strategi pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAl)
yang relevan dengan perkembangan zaman. Pendidikan agama tidak
sekadar proses transfer ilmu, tetapi juga merupakan pembentukan
karakter, akhlak mulia, serta penguatan iman dan takwa pada peserta
didik. Oleh karena itu, diperlukan strategi belajar mengajar yang tepat
agar tujuan pendidikan Islam dapat tercapai secara optimal.

Isi buku ini disusun secara sistematis, mulai dari landasan filosofis, teori-
teori pembelajaran, pendekatan, metode, hingga aplikasi praktis
strategi pengajaran dalam PAI. Penulis berusaha mengintegrasikan
antara konsep teoritis dengan praktik di lapangan, sehingga buku ini
diharapkan dapat menjadi referensi yang bermanfaat bagi mahasiswa,
guru, dosen, praktisi pendidikan, serta siapa saja yang memiliki
kepedulian terhadap pengembangan pembelajaran PAl. Akhir kata,
penulis menyampaikan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada
semua pihak yang telah memberikan dukungan, baik berupa saran,
masukan, maupun motivasi dalam penyusunan buku ini. Penulis
menyadari bahwa buku ini masih jauh dari sempurna, sehingga kritik dan
saran yang membangun sangat diharapkan demi penyempurnaan pada
edisi-edisi berikutnya. Semoga buku ini dapat memberikan manfaat
nyata dalam memperkaya khazanah keilmuan dan meningkatkan kualitas
pembelajaran Pendidikan Agama Islam.

Yayasan Pendidikan Hidayatun Nihayah LSEN A78=L34=dE2ibsy=0

Penerbit HN Publishing

JI. Sunan Kudus lll No.3, Latsari,

chupa“rerj Tuban, Jd\;\.ld Timur 786349 634670
hn.publishing24egmail.com

https:/ /yph-annihayah.com




