
i



i 

 

STRATEGI BELAJAR 
MENGAJAR  

PENDIDIKAN AGAMA 
ISLAM 

 

 

 

Hermawansyah, M.Pd.I 

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

Dewi Hidayatun Nihayah 

Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

 

 

 

Yayasan Pendidikan Hidayatun Nihayah 

 

 

 

 



ii 

 

STRATEGI BELAJAR MENGAJAR PENDIDIKAN 

AGAMA ISLAM  

Penulis: 

Hermawansyah, M.Pd.I 

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

Dewi Hidayatun Nihayah 

Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

 

ISBN:  

9786349634670 

 

Editor:  

Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

 

Cover:  

Maftuhul Ilma Wiratama  

 

Penerbit:  

Yayasan Pendidikan Hidayatun Nihayah 

(Penerbit HN Publishing)  

Redaksi: 

Office I 

Jl. Sunan Kudus III No.3, Latsari, Kec. Tuban, Kabupaten Tuban, 

Jawa Timur 62314 

Office II 

Perumahan Menilo Garden, Tuban, Jawa Timur, 62372 

Email: hn.publishing24@gmail.com 

 

Cetakan Pertama 

Oktober, 2025 

 

Ukuran:  

15.5x23 cm 

 

 

Hak pengarang dan penerbit dilindungi Undang-undang No. 28 

Tahun 2014. Dilarang memproduksi Sebagian atau seluruhnya 

dalam bentuk apapun tanpa izin tertulis dari penerbit. 



iii 

 

KATA PENGANTAR 
 
Puji syukur ke hadirat Allah Swt. atas segala limpahan rahmat, 

taufik, dan hidayah-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan 

buku yang berjudul “Strategi Belajar Mengajar Pendidikan Agama 

Islam”. Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada 
junjungan Nabi Muhammad Saw., keluarga, sahabat, dan seluruh 

umatnya yang istiqamah menegakkan nilai-nilai Islam di berbagai 

bidang kehidupan, khususnya dalam dunia pendidikan. 

 

Buku ini hadir sebagai salah satu upaya untuk memberikan 
pemahaman mendalam tentang strategi pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam (PAI) yang relevan dengan perkembangan zaman. 

Pendidikan agama tidak sekadar proses transfer ilmu, tetapi juga 

merupakan pembentukan karakter, akhlak mulia, serta penguatan 

iman dan takwa pada peserta didik. Oleh karena itu, diperlukan 

strategi belajar mengajar yang tepat agar tujuan pendidikan Islam 
dapat tercapai secara optimal. 

 

Isi buku ini disusun secara sistematis, mulai dari landasan 

filosofis, teori-teori pembelajaran, pendekatan, metode, hingga 

aplikasi praktis strategi pengajaran dalam PAI. Penulis berusaha 

mengintegrasikan antara konsep teoritis dengan praktik di 
lapangan, sehingga buku ini diharapkan dapat menjadi referensi 

yang bermanfaat bagi mahasiswa, guru, dosen, praktisi 

pendidikan, serta siapa saja yang memiliki kepedulian terhadap 

pengembangan pembelajaran PAI. 

 
Akhir kata, penulis menyampaikan terima kasih yang sebesar-

besarnya kepada semua pihak yang telah memberikan dukungan, 

baik berupa saran, masukan, maupun motivasi dalam penyusunan 

buku ini. Penulis menyadari bahwa buku ini masih jauh dari 

sempurna, sehingga kritik dan saran yang membangun sangat 

diharapkan demi penyempurnaan pada edisi-edisi berikutnya. 
Semoga buku ini dapat memberikan manfaat nyata dalam 

memperkaya khazanah keilmuan dan meningkatkan kualitas 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam. 

 

Salam,  
Penulis 

 

 

 
 

 

 



iv 

 

DAFTAR ISI  
Sampul i 

Sampul Dalam ii 

Kata Pengantar iii 
Daftar Isi iv 

  

BAB 1 PENGERTIAN STRATEGI PEMBELAJARAN 
DAN URGENSINYA DALAM PENDIDIKAN ISLAM  

1 

A. Definisi strategi pembelajaran dalam 

konteks Pendidikan 

1 

B. Perbedaan strategi, metode, dan teknik 

pembelajaran  

5 

C. Peran penting strategi pembelajaran dalam 

Pendidikan Agama Islam 

10 

D. Tujuan penggunaan strategi dalam PAI  14 

E. Implikasi strategi pembelajaran terhadap 

capaian karakter  Islami  

18 

  

BAB 2 LANDASAN FILOSOFIS, PSIKOLOGIS, DAN 

PEDAGOGIS  

24 

A. Landasan filosofis pendidikan Islam dalam 

merancang  strategi pembelajaran  

24 

B. Teori-teori psikologi belajar yang relevan 
dalam PAI 

29 

C. Prinsip pedagogis dalam strategi 

pembelajaran PAI  

33 

D. Integrasi nilai-nilai spiritual dalam dasar 

teori pembelajaran  

38 

E. Arah pengembangan strategi berdasarkan 
pendekatan holistic  

43 

  

BAB 3  PERENCANAAN STRATEGIS 

PEMBELAJARAN PAI YANG EFEKTIF  

49 

A. Langkah-langkah perencanaan strategi 

pembelajaran 

49 

B. Analisis kebutuhan dan karakteristik 
peserta didik  dalam PAI  

55 

C. Merumuskan tujuan pembelajaran 

berdasarkan nilai nilai Islam  

56 

D. Pemilihan metode dan media yang sesuai 58 

E. Penjadwalan dan manajemen waktu dalam 

pelaksanaan strategi 

61 

  



v 

 

BAB 4 MODEL DAN PENDEKATAN 
PEMBELAJARAN PAI INOVATIF  

64 

A. Model pembelajaran kontekstual dalam 

PAI  

64 

B. Pendekatan tematik-integratif dalam 

pendidikan agama 

65 

C. Model pembelajaran berbasis masalah 

(problem-based learning)  

67 

D. Strategi berbasis proyek dalam 

pembelajaran akhlak 

69 

E. Kolaborasi model konvensional dan 
modern dalam strategi PAI  

72 

  

BAB 5 STRATEGI MENGINTERNALISASIKAN 
NILAI NILAI ISLAM DALAM PEMBELAJARAN  

75 

A. Konsep internalisasi nilai dalam 

pendidikan Islam  

75 

B. Tahapan proses internalisasi nilai: 

knowing, feeling, acting  

77 

C. Strategi pembelajaran untuk 

menanamkan nilai tauhid, akhlak, dan 
ibadah 

80 

D. Peran keteladanan guru dalam 

menginternalisasi nilai  

83 

E. Studi kasus penerapan internalisasi nilai 

di kelas  

85 

  
BAB 6  PEMANFAATAN MEDIA DAN TEKNOLOGI 

DALAM STRATEGI PEMBELAJARAN PAI 

88 

A. Ragam media pembelajaran yang dapat 
digunakan dalam PAI  

88 

B. Integrasi teknologi digital: video, animasi, 

aplikasi PAI  

90 

C. Platform pembelajaran daring dalam 
mendukung PAI  

92 

D. Kelebihan dan tantangan media berbasis 

teknologi dalam konteks keislaman  

94 

E. Etika penggunaan teknologi dalam 

pembelajaran agama  

96 

  
BAB 7 STRATEGI PEMBELAJARAN 

KOLABORATIF DAN REFLEKTIF DALAM PAI  

75 



vi 

 

A. Konsep Pembelajaran Kolaboratif dalam 
Pendidikan Islam 

75 

B. Teknik Diskusi Kelompok dan 

Pembelajaran Berbasis Tim 

78 

C. Strategi Refleksi Nilai-Nilai Keislaman 

Setelah Pembelajaran 

82 

D. Peran Guru dalam Membangun 

Komunitas Belajar Islami  

86 

E. Contoh Penerapan Strategi Kolaboratif dan 

Reflektif dalam Mata Pelajaran PAI 

88 

  
BAB 8  STRATEGI PENGAJARAN PAI BERBASIS 

PROYEK DAN PENGALAMAN NYATA  

91 

A. Konsep Pembelajaran Berbasis Proyek 
(Project-Based Learning)  

91 

B. Merancang Proyek yang Bernuansa Islami 

(misal: zakat, dakwah, filantropi)  

104 

C. Pembelajaran Berbasis Pengalaman: 

Kunjungan ke Lembaga Islam, Praktik 

Ibadah 

118 

D. Strategi Menumbuhkan Keterampilan 
Hidup Islami (Life Skills)  

121 

E. Keterkaitan Strategi Ini dengan 

Pembentukan Karakter 

123 

  

BAB 9  EVALUASI STRATEGI PEMBELAJARAN 

PAI: PRINSIP DAN TEKNIK  

126 

A. Prinsip evaluasi pembelajaran yang sesuai 

dengan nilai Islam 

126 

B. Teknik evaluasi formatif dan sumatif 
dalam PAI 

127 

C. Penilaian afektif, kognitif, dan 

psikomotorik 

129 

D. Instrumen penilaian autentik: portofolio, 
jurnal reflektif, observasi 

131 

E. Analisis efektivitas strategi pembelajaran 

berdasarkan hasil evaluasi 

133 

  

BAB 10 INOVASI STRATEGI PEMBELAJARAN PAI 

DI ERA DIGITAL  

135 

A. Tantangan dan peluang pembelajaran PAI 

dalam era digital 

135 



vii 

 

B. Inovasi pembelajaran berbasis teknologi 
dan aplikasi islami 

135 

C. Strategi pembelajaran PAI melalui media 

sosial dan YouTube edukatif 

137 

D. PAI dalam ekosistem e-learning dan hybrid 

learning 

138 

E. Peran guru kreatif sebagai inovator 

strategi PAI modern 

139 

  

DAFTAR PUSTAKA 141 

PROFIL PENULIS  156 
 



Hermawansyah, M.Pd.I 

1 

 

 

 

 

BAB 1 

PENGERTIAN STRATEGI 

PEMBELAJARAN DAN URGENSINYA 

DALAM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

 

A. Definisi strategi pembelajaran dalam konteks Pendidikan 

 

 

Strategi pembelajaran merupakan fondasi yang menopang 

seluruh proses pendidikan. Ia tidak semata hadir sebagai 

serangkaian metode atau teknik mengajar, melainkan merupakan 

kerangka konseptual yang menyatukan tujuan pendidikan, 

karakteristik peserta didik, materi pelajaran, serta peran pendidik 

dalam sebuah kesatuan dinamis yang bertujuan menciptakan 

proses belajar yang bermakna. Dalam dunia pendidikan yang terus 

mengalami perubahan akibat kemajuan teknologi, globalisasi, 

serta dinamika sosial-budaya, konsep strategi pembelajaran tidak 

lagi dapat dipahami secara statis. Ia berkembang menjadi entitas 

yang adaptif, reflektif, dan kontekstual, menjembatani antara 

tuntutan kurikulum dan kebutuhan riil peserta didik. 

Secara etimologis, kata "strategi" berasal dari bahasa Yunani 

“strategos”, yang berarti seni atau ilmu merancang operasi militer. 

Dalam konteks pendidikan, istilah ini mengalami perluasan makna 

menjadi suatu cara atau pendekatan yang dirancang secara 

sistematis untuk mencapai tujuan pembelajaran. Adapun 

"pembelajaran" merupakan proses interaktif yang melibatkan 

guru, siswa, dan lingkungan dalam upaya membentuk 

pemahaman, sikap, dan keterampilan tertentu. Maka, strategi 



Hermawansyah, M.Pd.I 

2 

 

pembelajaran adalah pendekatan komprehensif yang dirancang 

untuk mengarahkan seluruh aktivitas belajar-mengajar secara 

efektif dan efisien, sehingga tujuan pendidikan dapat tercapai 

secara optimal (Arends: 2021). 

Penting untuk dipahami bahwa strategi pembelajaran bukan 

hanya metode atau teknik pengajaran semata. Ia merupakan 

gabungan dari berbagai pendekatan, teknik, prosedur, dan media 

yang digunakan oleh pendidik dalam proses belajar-mengajar yang 

bertumpu pada kebutuhan peserta didik, karakteristik materi, 

serta konteks lingkungan belajar. Sebuah strategi pembelajaran 

yang efektif memperhitungkan aspek kognitif, afektif, dan 

psikomotorik dari pembelajar, serta mempertimbangkan 

keberagaman latar belakang dan gaya belajar masing-masing 

individu (Slavin: 2022). 

Dalam paradigma konstruktivisme yang menjadi salah satu 

pendekatan dominan dalam pendidikan modern, strategi 

pembelajaran dipandang sebagai upaya untuk menciptakan 

lingkungan yang mendukung terbentuknya makna oleh peserta 

didik melalui interaksi sosial, eksplorasi pengalaman, serta refleksi 

diri. Guru dalam hal ini tidak lagi berperan sebagai satu-satunya 

sumber pengetahuan, melainkan sebagai fasilitator, mediator, dan 

pengarah proses belajar. Strategi pembelajaran yang 

dikembangkan dalam pendekatan ini biasanya melibatkan 

aktivitas kolaboratif, pemecahan masalah, diskusi kelompok, dan 

proyek berbasis masalah, yang kesemuanya menempatkan peserta 

didik sebagai subjek aktif dalam proses belajar (Dooly: 2023). 

Di sisi lain, dalam pendekatan behavioristik yang lebih 

tradisional, strategi pembelajaran cenderung menekankan pada 

penguatan (reinforcement), stimulus-respons, serta pengulangan 

materi. Strategi semacam ini tetap memiliki relevansi dalam 

konteks tertentu, misalnya ketika pembelajaran difokuskan pada 

hafalan atau penguasaan keterampilan dasar yang bersifat rutin. 

Namun, tantangan pendidikan abad ke-21 menuntut adanya 

integrasi pendekatan-pendekatan tersebut ke dalam sebuah 

strategi pembelajaran yang fleksibel, multimodal, dan adaptif 

terhadap konteks (Joyce & Weil: 2021). 

Strategi pembelajaran juga tidak dapat dilepaskan dari aspek 

perencanaan instruksional. Pendidik perlu memahami tujuan 

pembelajaran, karakteristik siswa, serta indikator keberhasilan 



Hermawansyah, M.Pd.I 

3 

 

yang ingin dicapai sebelum merancang strategi yang akan 

digunakan. Proses ini tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga 

filosofis dan ideologis. Artinya, pilihan strategi mengandung nilai-

nilai yang ingin ditanamkan kepada peserta didik, baik secara 

eksplisit maupun implisit. Oleh sebab itu, strategi pembelajaran 

tidak bisa dianggap netral. Ia merupakan alat ideologis yang 

membawa serta visi pendidikan tertentu, baik yang bersifat 

emansipatoris, konservatif, maupun transformatif (Freire: 2022). 

Dalam perkembangan terbaru, strategi pembelajaran banyak 

dikaitkan dengan pendekatan berbasis teknologi informasi dan 

komunikasi (TIK). Era digital telah mengubah lanskap pendidikan 

secara signifikan. Hadirnya pembelajaran daring, hybrid, serta 

pemanfaatan platform pembelajaran digital menuntut adanya 

strategi baru yang mengakomodasi fleksibilitas ruang dan waktu, 

serta memberikan keleluasaan bagi peserta didik untuk belajar 

secara mandiri dan personal. Dalam konteks ini, strategi 

pembelajaran dituntut untuk tidak hanya mengandalkan tatap 

muka konvensional, tetapi juga mampu mengintegrasikan media 

digital, video interaktif, gamifikasi, dan platform berbasis 

kecerdasan buatan (AI) yang kini kian berkembang pesat (Means et 

al.: 2023). 

Strategi pembelajaran digital yang efektif tidak cukup hanya 

mengandalkan media, melainkan juga menuntut perubahan 

paradigma dalam merancang pengalaman belajar. Prinsip desain 

instruksional seperti yang dikembangkan dalam kerangka ADDIE 

(Analysis, Design, Development, Implementation, and Evaluation) 

menjadi sangat relevan dalam era ini. Strategi pembelajaran digital 

juga menekankan pentingnya literasi digital, baik bagi pendidik 

maupun peserta didik, agar penggunaan teknologi dapat benar-

benar mendukung pencapaian tujuan belajar dan tidak sekadar 

menjadi hiasan (Salmon: 2021). 

Lebih jauh, strategi pembelajaran juga terkait erat dengan 

aspek evaluasi. Tanpa evaluasi yang tepat, strategi pembelajaran 

tidak dapat dinilai efektivitasnya. Evaluasi di sini bukan hanya 

berkaitan dengan hasil belajar dalam bentuk angka atau skor, 

melainkan juga mencakup proses belajar itu sendiri. Penilaian 

formatif, penilaian berbasis proyek, serta asesmen autentik 

merupakan bentuk-bentuk evaluasi yang sesuai dengan strategi 



Hermawansyah, M.Pd.I 

4 

 

pembelajaran yang menekankan pada proses dan kebermaknaan 

belajar (Brown & Green: 2023). 

Dalam konteks kebijakan pendidikan nasional di berbagai 

negara, strategi pembelajaran juga menjadi salah satu indikator 

utama dalam upaya peningkatan kualitas pendidikan. Di 

Indonesia misalnya, Kurikulum Merdeka yang diperkenalkan oleh 

Kementerian Pendidikan menekankan pentingnya strategi 

pembelajaran yang berdiferensiasi, kontekstual, dan berpusat 

pada peserta didik. Strategi ini mendorong guru untuk lebih kreatif 

dalam merancang pengalaman belajar yang adaptif terhadap 

potensi dan kebutuhan masing-masing peserta didik 

(Kemendikbudristek: 2023). 

Pendekatan ini sejalan dengan hasil-hasil penelitian terbaru 

yang menunjukkan bahwa keberhasilan pembelajaran sangat 

ditentukan oleh sejauh mana strategi pembelajaran mampu 

menciptakan keterlibatan (engagement) peserta didik. Keterlibatan 

ini tidak hanya bersifat kognitif, tetapi juga emosional dan sosial. 

Strategi pembelajaran yang membangun rasa memiliki, rasa 

percaya diri, serta hubungan positif antara guru dan siswa terbukti 

meningkatkan motivasi belajar dan hasil akademik secara 

signifikan (Fredricks et al.: 2022). 

Strategi pembelajaran juga perlu memperhatikan 

keberagaman budaya, latar belakang sosial-ekonomi, serta kondisi 

psikologis peserta didik. Dalam masyarakat yang majemuk, 

strategi pembelajaran yang inklusif sangat dibutuhkan untuk 

menjamin bahwa setiap anak memperoleh kesempatan belajar 

yang setara dan bermakna. Prinsip universal design for learning 

(UDL) menjadi salah satu pendekatan strategis dalam menciptakan 

lingkungan belajar yang ramah terhadap semua peserta didik, 

termasuk mereka yang memiliki kebutuhan khusus (Meyer et al.: 

2021). 

Sebagai sebuah konsep dinamis, strategi pembelajaran harus 

terus ditinjau, diperbaharui, dan disesuaikan dengan 

perkembangan ilmu pengetahuan dan kebutuhan masyarakat. 

Pendidik tidak lagi dapat hanya mengandalkan strategi yang 

bersifat baku atau turun-temurun, melainkan harus memiliki 

kompetensi reflektif dan kemampuan untuk melakukan 

improvisasi di lapangan. Di sinilah pentingnya pengembangan 

profesional berkelanjutan (continuous professional development) 



Hermawansyah, M.Pd.I 

5 

 

bagi para pendidik, agar mereka mampu merancang dan 

melaksanakan strategi pembelajaran yang inovatif dan relevan 

(Avalos: 2023). 

Dalam kerangka teori belajar sosial yang dikemukakan oleh 

Bandura, strategi pembelajaran juga mencakup dimensi modeling, 

vicarious learning, serta penguatan sosial. Guru sebagai model 

berperilaku memiliki pengaruh besar terhadap pembentukan sikap 

dan nilai-nilai peserta didik. Oleh karena itu, strategi pembelajaran 

yang berorientasi pada keteladanan, kolaborasi, serta 

pembelajaran berbasis komunitas menjadi semakin penting dalam 

membentuk karakter peserta didik secara holistik (Bandura: 2024). 

Kesimpulannya, definisi strategi pembelajaran dalam 

konteks pendidikan tidak dapat dipisahkan dari berbagai dimensi 

yang saling terkait: tujuan pendidikan, peran guru, karakteristik 

peserta didik, konteks sosial-budaya, kemajuan teknologi, serta 

dinamika kebijakan pendidikan. Strategi pembelajaran adalah 

refleksi dari pemahaman mendalam tentang bagaimana manusia 

belajar, tumbuh, dan berkembang dalam suatu sistem pendidikan 

yang kompleks. Dalam dunia yang terus berubah, strategi 

pembelajaran dituntut untuk terus berinovasi, membuka ruang-

ruang baru untuk kreativitas, serta menjadi jembatan antara 

potensi peserta didik dan tuntutan zaman. 

Dalam perspektif yang lebih luas, strategi pembelajaran 

bukan hanya soal teknik atau pendekatan teknis dalam mengajar, 

tetapi merupakan cerminan dari bagaimana masyarakat 

memahami tujuan pendidikan itu sendiri. Apakah pendidikan 

sekadar menjadi alat untuk mentransfer pengetahuan, ataukah ia 

menjadi ruang emansipasi dan transformasi sosial. Strategi 

pembelajaran akan selalu berada di tengah-tengah perdebatan ini, 

dan di situlah letak kekuatan sekaligus tantangan terbesar dari 

dunia pendidikan. 

 

B. Perbedaan strategi, metode, dan teknik pembelajaran 

 

Di dalam ruang yang penuh semangat mencerdaskan 

kehidupan bangsa, pembelajaran bukan lagi hanya tentang 

penyampaian informasi, tetapi menjadi proses dinamis yang 

menuntut kejelasan struktur dan pendekatan. Tiga istilah yang 

kerap hadir dalam perbincangan dunia pendidikan—strategi, 



Hermawansyah, M.Pd.I 

6 

 

metode, dan teknik pembelajaran—sering kali digunakan secara 

bergantian seolah-olah mereka dapat saling menggantikan. 

Padahal, ketiganya memiliki peran, dimensi, dan tujuan masing-

masing yang justru saling melengkapi dalam membentuk suatu 

sistem pembelajaran yang efektif dan efisien. 

Strategi pembelajaran merupakan konsep yang paling makro 

di antara ketiganya. Ia mengacu pada rencana umum yang disusun 

oleh pendidik untuk mencapai tujuan pembelajaran dalam jangka 

waktu tertentu. Strategi ini mencakup pemilihan pendekatan, 

perencanaan interaksi, penyesuaian terhadap karakteristik 

peserta didik, dan upaya pengelolaan kelas secara keseluruhan. 

Strategi bersifat konseptual dan mengedepankan logika jangka 

panjang, dengan mempertimbangkan visi pedagogis serta konteks 

sosial-budaya siswa. Dalam pengertian ini, strategi pembelajaran 

bersifat menyeluruh, holistik, dan menjadi peta jalan bagi setiap 

keputusan instruksional yang diambil oleh seorang guru (Slavin: 

2022). 

Sementara itu, metode pembelajaran adalah pendekatan 

operasional dari strategi yang telah ditentukan. Jika strategi 

menjawab pertanyaan "apa dan mengapa", maka metode 

menjawab pertanyaan "bagaimana". Metode mengacu pada cara 

spesifik yang dipilih guru dalam menyampaikan materi 

pembelajaran agar sesuai dengan strategi yang telah ditetapkan. 

Metode memiliki bentuk dan karakteristik yang lebih konkret, 

seperti metode ceramah, diskusi, demonstrasi, simulasi, dan studi 

kasus. Setiap metode memiliki kekuatan dan keterbatasannya 

sendiri, sehingga pemilihannya harus mempertimbangkan sifat 

materi, tujuan pembelajaran, dan gaya belajar peserta didik (Joyce 

& Weil: 2021). 

Lebih rinci dari metode adalah teknik pembelajaran. Teknik 

merupakan prosedur atau langkah teknis dalam pelaksanaan 

suatu metode. Ia adalah level paling mikro dari sistem 

pembelajaran, dan biasanya dilakukan secara spontan, fleksibel, 

dan kontekstual oleh guru di dalam kelas. Misalnya, ketika guru 

menggunakan metode diskusi kelompok, ia bisa menerapkan 

berbagai teknik seperti pembagian kelompok secara acak, 

pengaturan posisi duduk dalam lingkaran, penggunaan timer 

untuk setiap sesi, atau pemberian pertanyaan pancingan untuk 

merangsang diskusi. Teknik lebih bersifat praktik dan teknis 



Hermawansyah, M.Pd.I 

7 

 

dibandingkan strategi dan metode, dan sering kali muncul dari 

intuisi serta pengalaman langsung di lapangan (Brown & Green: 

2023). 

Dengan pemahaman hirarkis ini, maka jelas bahwa strategi, 

metode, dan teknik pembelajaran adalah tiga entitas yang saling 

berjejaring. Strategi menetapkan kerangka berpikir jangka 

panjang, metode mengoperasionalkan strategi tersebut dalam 

bentuk pendekatan yang lebih spesifik, sedangkan teknik menjadi 

alat yang membantu dalam pelaksanaan metode secara praktis di 

kelas. Perbedaan ketiganya terletak pada tingkat generalisasi, 

ruang lingkup, dan intensitas keterlibatan guru dalam 

pengambilan keputusan instruksional. 

Namun, dalam praktiknya di lapangan pendidikan, ketiga 

istilah ini kerap disalahpahami. Banyak guru yang menganggap 

metode sebagai strategi, atau teknik sebagai metode, padahal 

kerancuan ini dapat berdampak pada kesalahan dalam 

perencanaan pembelajaran. Guru yang tidak menyadari perbedaan 

konsep ini cenderung bekerja secara instingtif tanpa arah 

pedagogis yang jelas. Padahal, efektivitas pembelajaran sangat 

ditentukan oleh keselarasan antara strategi, metode, dan teknik 

yang dipilih sesuai dengan karakteristik kelas yang dihadapi 

(Arends: 2021). 

Misalnya, dalam pembelajaran Bahasa Indonesia di kelas 

SMA, guru yang mengusung strategi konstruktivistik akan 

merancang kegiatan yang melibatkan partisipasi aktif siswa dalam 

membangun pengetahuan. Strategi ini akan mengarah pada 

pemilihan metode diskusi kelompok atau problem-based learning, 

yang kemudian dijabarkan lagi ke dalam teknik seperti 

brainstorming, debat terbuka, atau simulasi pidato. Setiap level 

memiliki tujuan dan karakteristik sendiri, namun saling 

mendukung satu sama lain untuk menciptakan proses 

pembelajaran yang komprehensif dan berpusat pada siswa. 

Dalam konteks kurikulum modern seperti Kurikulum 

Merdeka di Indonesia, pemahaman terhadap perbedaan antara 

strategi, metode, dan teknik menjadi semakin penting. Kurikulum 

ini menekankan pada pembelajaran berdiferensiasi yang menuntut 

guru untuk mengenali kebutuhan belajar masing-masing siswa 

dan merancang pembelajaran yang sesuai. Maka, guru tidak bisa 

hanya mengandalkan satu metode atau teknik tertentu secara 



Hermawansyah, M.Pd.I 

8 

 

rutin, tetapi harus mampu merancang strategi pembelajaran yang 

fleksibel, adaptif, dan kontekstual. Hal ini memerlukan 

pemahaman menyeluruh atas konsep-konsep pedagogis, serta 

kemampuan reflektif untuk mengevaluasi efektivitas pembelajaran 

yang telah dilaksanakan (Kemendikbudristek: 2023). 

Dalam ranah akademik internasional, perbedaan ketiga 

konsep ini juga dijelaskan secara eksplisit. Menurut teori desain 

pembelajaran oleh Dick & Carey, strategi adalah struktur makro 

yang mengarahkan semua proses pembelajaran, metode adalah 

pilihan yang operasional dari struktur tersebut, sedangkan teknik 

adalah instrumen teknis di dalam pelaksanaan metode. Ketiganya 

membentuk satu kesatuan sistem yang disebut instructional 

system design (Dick & Carey: 2020). 

Sementara itu, pandangan konstruktivistik seperti yang 

dijabarkan oleh Dooly menekankan bahwa strategi pembelajaran 

harus berakar pada pengalaman autentik siswa, di mana metode 

seperti inquiry-based learning dan cooperative learning menjadi 

cara untuk menumbuhkan partisipasi aktif, dan teknik-teknik 

seperti tanya jawab terbuka atau simulasi langsung menjadi alat 

untuk menjangkau makna pembelajaran (Dooly: 2023). 

Dengan demikian, pemilihan strategi, metode, dan teknik 

tidak bisa dilakukan secara acak atau karena kebiasaan belaka. Ia 

memerlukan pemahaman mendalam tentang tujuan pembelajaran, 

konteks sosial dan budaya, kebutuhan siswa, serta kondisi riil 

ruang kelas. Guru harus mampu menjadi perancang pembelajaran 

(instructional designer) yang cermat, tidak hanya menjadi pengajar 

(instructor) yang mekanistik. Ia harus mampu membaca dinamika 

kelas dan menjawab kebutuhan belajar yang terus berkembang 

melalui perencanaan yang reflektif dan responsif (Salmon: 2021). 

Selain itu, perbedaan ketiganya juga dapat dilihat dari aspek 

evaluatif. Strategi pembelajaran biasanya dievaluasi dari 

keberhasilannya dalam jangka panjang, misalnya dengan menilai 

perkembangan karakter, sikap kritis, atau keterlibatan belajar 

siswa dalam kurun waktu tertentu. Metode pembelajaran 

dievaluasi dari kecocokannya dengan jenis materi dan respon 

siswa terhadap cara penyampaian, sedangkan teknik 

pembelajaran dinilai berdasarkan efektivitas pelaksanaannya 

secara langsung di kelas, seperti ketepatan waktu, keberhasilan 



Hermawansyah, M.Pd.I 

9 

 

menarik perhatian, atau kemampuan memfasilitasi diskusi 

(Fredricks et al.: 2022). 

Dalam konteks pendidikan abad ke-21 yang menekankan 

pada keterampilan berpikir kritis, kolaborasi, kreativitas, dan 

komunikasi, strategi pembelajaran yang dipilih harus mengarah 

pada pengembangan soft skills dan literasi digital. Strategi seperti 

blended learning atau flipped classroom kini banyak diterapkan di 

berbagai institusi pendidikan. Metode yang digunakan dalam 

strategi ini bisa berupa presentasi interaktif, diskusi daring, atau 

peer assessment, yang kemudian didukung oleh teknik seperti 

penggunaan platform pembelajaran, forum diskusi, serta asesmen 

formatif digital. Ketepatan dalam memilih dan memadukan ketiga 

elemen ini menjadi kunci keberhasilan pembelajaran digital (Means 

et al.: 2023). 

Penting pula untuk mencermati bahwa strategi bersifat 

adaptif dan kontekstual. Seorang guru di wilayah urban dengan 

fasilitas lengkap mungkin dapat menerapkan strategi berbasis 

teknologi, sementara guru di daerah dengan keterbatasan akses 

mungkin lebih mengandalkan strategi berbasis proyek lokal atau 

pendekatan berbasis komunitas. Demikian pula, metode dan 

teknik yang dipilih pun harus sesuai dengan latar belakang dan 

kesiapan siswa. Pendidikan yang humanis menghendaki guru 

untuk selalu memanusiakan proses belajar, dan ini hanya dapat 

dicapai dengan pemilihan strategi, metode, dan teknik yang peka 

terhadap realitas sosial dan personal peserta didik (Freire: 2022). 

Sebagai penutup dari perenungan panjang ini, perbedaan 

antara strategi, metode, dan teknik pembelajaran bukanlah 

sekadar soal istilah atau teori pedagogis, melainkan menyangkut 

paradigma berpikir dalam merancang pendidikan. Ketiganya 

adalah simpul-simpul penting dalam jaringan pembelajaran yang 

kompleks. Strategi adalah kerangka besar yang menyatukan visi 

dan tujuan pembelajaran, metode adalah jembatan yang 

menghubungkan teori dengan praktik, sedangkan teknik adalah 

gerak-gerik kecil yang menghidupkan suasana kelas. Ketiganya 

harus berjalan selaras, saling menguatkan, dan terus dievaluasi 

agar pendidikan benar-benar menjadi alat pembebasan dan 

pencerahan bagi setiap insan yang terlibat di dalamnya. 

 



Hermawansyah, M.Pd.I 

10 

 

C. Peran penting strategi pembelajaran dalam Pendidikan 

Agama Islam 

 

Pendidikan Agama Islam (PAI) dalam konteks pendidikan 

formal di Indonesia bukanlah sekadar upaya untuk 

memperkenalkan peserta didik kepada aspek ritual dan dogmatis 

dari agama Islam. Ia merupakan upaya terencana dan sistematis 

untuk membentuk karakter, akhlak, serta spiritualitas peserta 

didik dalam bingkai ajaran Islam yang rahmatan lil alamin. Dalam 

kerangka inilah, peran strategi pembelajaran menjadi sangat 

krusial, sebab PAI tidak cukup hanya disampaikan secara verbal, 

tetapi harus ditransformasikan melalui pengalaman belajar yang 

menyentuh dimensi afektif dan psikomotorik peserta didik. Strategi 

pembelajaran menjadi instrumen utama dalam menjembatani 

nilai-nilai Islam yang abstrak ke dalam kehidupan nyata peserta 

didik secara kontekstual, aplikatif, dan membumi. 

Secara umum, strategi pembelajaran dalam PAI dipahami 

sebagai rencana menyeluruh dan sistematis yang dirancang guru 

untuk mencapai tujuan pendidikan agama secara efektif. Tujuan 

ini mencakup aspek kognitif (pengetahuan tentang Islam), afektif 

(sikap dan nilai-nilai Islami), serta psikomotorik (perilaku Islami 

dalam kehidupan sehari-hari). Maka, strategi pembelajaran dalam 

konteks PAI tidak boleh dipahami secara sempit sebagai teknik 

mengajar, tetapi sebagai kerangka besar yang mencakup 

pendekatan, metode, teknik, serta pemilihan media dan evaluasi 

pembelajaran yang saling bersinergi. Menurut Muhaimin, strategi 

dalam PAI harus mempertimbangkan karakteristik peserta didik, 

konteks sosial budaya, serta dinamika zaman yang terus berubah 

(Muhaimin: 2020). 

Kehadiran strategi pembelajaran yang efektif menjadi sangat 

penting mengingat tantangan yang dihadapi oleh PAI saat ini 

tidaklah ringan. Peserta didik hidup di tengah arus informasi yang 

begitu deras, budaya populer yang cenderung sekuler, serta 

pengaruh media sosial yang tidak jarang menampilkan nilai-nilai 

yang bertentangan dengan ajaran Islam. Dalam konteks ini, guru 

PAI harus mampu merancang strategi pembelajaran yang tidak 

hanya mengajarkan hafalan ayat atau definisi fiqih, tetapi mampu 

menyentuh dimensi batin peserta didik, membangkitkan 

kesadaran spiritual, serta mengarahkan mereka kepada perilaku 



Hermawansyah, M.Pd.I 

11 

 

yang mencerminkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

Pembelajaran agama harus dibebaskan dari kesan membosankan 

dan formalistik, dan justru menjadi ruang yang hangat, reflektif, 

serta penuh makna. 

Salah satu bentuk strategi pembelajaran yang sangat relevan 

dalam konteks PAI adalah strategi pembelajaran kontekstual atau 

contextual teaching and learning (CTL). Strategi ini menekankan 

pentingnya mengaitkan materi pembelajaran dengan realitas 

kehidupan peserta didik, sehingga mereka tidak hanya mengetahui 

nilai-nilai Islam, tetapi juga memahami relevansi dan aplikasinya 

dalam kehidupan sehari-hari. Melalui pendekatan ini, misalnya, 

guru dapat mengaitkan ajaran tentang kejujuran dalam Islam 

dengan fenomena korupsi yang marak di masyarakat, atau 

menghubungkan ajaran tentang ukhuwah islamiyah dengan 

pentingnya toleransi dalam masyarakat multikultural. Strategi 

pembelajaran kontekstual terbukti meningkatkan motivasi belajar 

peserta didik serta memperkuat internalisasi nilai-nilai keagamaan 

(Sanjaya: 2021). 

Selain CTL, strategi pembelajaran aktif atau active learning 

juga menjadi pendekatan yang sangat efektif dalam PAI. Strategi 

ini memfasilitasi peserta didik untuk terlibat secara langsung 

dalam proses pembelajaran melalui diskusi, debat, studi kasus, 

simulasi, dan proyek lapangan. Dalam pembelajaran akhlak, 

misalnya, peserta didik dapat diajak untuk merancang kampanye 

sosial tentang pentingnya menjaga kebersihan sebagai bagian dari 

iman. Strategi ini tidak hanya membentuk pemahaman kognitif, 

tetapi juga melatih keterampilan sosial dan kepedulian terhadap 

lingkungan sekitar. Dalam pandangan Zubaedi, pembelajaran 

agama harus menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif 

dalam proses pencarian makna, bukan sekadar objek yang dijejali 

doktrin (Zubaedi: 2022). 

Strategi pembelajaran yang efektif dalam PAI juga harus 

mempertimbangkan aspek afektif dan emosional. Di sinilah 

strategi pembelajaran humanistik memainkan peran penting. 

Pendekatan ini menekankan pada pengembangan diri peserta didik 

secara utuh, termasuk perasaan, motivasi, empati, dan kesadaran 

moral. Guru bukan hanya sebagai penyampai informasi, tetapi 

juga sebagai pembimbing spiritual dan emosional yang 

menciptakan iklim kelas yang penuh kasih sayang, keterbukaan, 



Hermawansyah, M.Pd.I 

12 

 

dan penghargaan terhadap keberagaman ekspresi religius. Dalam 

konteks ini, pembelajaran agama harus dibebaskan dari kesan 

otoriter dan indoktrinatif, dan berubah menjadi proses dialogis 

yang memberdayakan. Menurut Abuddin Nata, keberhasilan PAI 

sangat tergantung pada kemampuan guru dalam membangun 

relasi yang bermakna dengan peserta didik melalui pendekatan 

yang persuasif dan penuh keteladanan (Nata: 2021). 

Keteladanan atau uswah hasanah memang menjadi salah 

satu unsur penting dalam strategi pembelajaran PAI. Dalam Islam, 

proses pendidikan tidak hanya terjadi melalui lisan, tetapi juga 

melalui perbuatan. Maka, strategi pembelajaran dalam PAI harus 

mampu mengintegrasikan dimensi keteladanan guru dalam 

kehidupan sehari-hari, baik di dalam maupun di luar kelas. Guru 

agama tidak bisa mengajarkan kejujuran jika ia sendiri tidak jujur, 

tidak bisa mengajarkan kesabaran jika ia mudah marah, dan tidak 

bisa mengajarkan toleransi jika ia bersikap eksklusif. Dalam hal 

ini, strategi pembelajaran dalam PAI bukan hanya soal pendekatan 

metodologis, tetapi juga soal integritas dan kepribadian guru itu 

sendiri (Hidayat: 2020). 

Strategi pembelajaran kolaboratif juga dapat menjadi bagian 

penting dalam pengembangan PAI. Pembelajaran kolaboratif 

menempatkan peserta didik dalam kelompok kerja yang saling 

berbagi ide, berdiskusi, dan menyelesaikan masalah bersama. 

Strategi ini tidak hanya melatih keterampilan sosial dan 

komunikasi, tetapi juga menumbuhkan semangat ukhuwah, 

gotong royong, dan empati dalam komunitas kelas. Melalui 

kegiatan seperti pengumpulan dana sosial, kunjungan ke panti 

asuhan, atau proyek ramadhan bersama, peserta didik tidak hanya 

belajar tentang nilai-nilai Islam secara teoritik, tetapi juga 

mempraktikkannya secara nyata. Pembelajaran agama dalam hal 

ini menjadi sangat hidup dan menyatu dengan kehidupan sosial 

peserta didik. 

Di era digital, strategi pembelajaran dalam PAI juga harus 

beradaptasi dengan kemajuan teknologi. Pembelajaran daring, 

penggunaan media interaktif, serta pemanfaatan aplikasi Islami 

dapat meningkatkan ketertarikan peserta didik terhadap pelajaran 

agama. Namun, strategi digital ini tetap harus diarahkan pada 

pembentukan karakter dan spiritualitas. Guru harus mampu 

menyaring konten yang sesuai dengan nilai-nilai Islam dan 



Hermawansyah, M.Pd.I 

13 

 

memandu peserta didik agar tidak terjebak pada sekadar ritual 

formal tanpa pemahaman mendalam. Dalam pandangan Azra, 

integrasi teknologi dalam pembelajaran agama harus dibarengi 

dengan penguatan aspek moral dan etika digital (Azra: 2023). 

Maka, strategi pembelajaran berbasis teknologi dalam PAI harus 

bersifat transformatif, bukan sekadar informatif. 

Selain itu, dalam konteks masyarakat multikultural seperti 

Indonesia, strategi pembelajaran dalam PAI juga harus 

memperhatikan aspek moderasi beragama. Pembelajaran agama 

tidak boleh dijadikan alat untuk menghakimi, mengkotak-

kotakkan, atau menanamkan sikap intoleran. Strategi 

pembelajaran dalam PAI harus menanamkan nilai-nilai 

wasathiyah, saling menghormati, serta sikap terbuka terhadap 

perbedaan. Guru harus mampu merancang pembelajaran yang 

mengajarkan bahwa Islam adalah agama yang menjunjung tinggi 

keadilan, kasih sayang, dan perdamaian. Dalam konteks ini, 

strategi pembelajaran PAI tidak hanya mencerdaskan spiritual 

peserta didik, tetapi juga membentuk warga negara yang inklusif 

dan berkontribusi positif bagi masyarakat (Yusuf: 2022). 

Penting pula untuk menekankan bahwa strategi 

pembelajaran dalam PAI harus bersifat reflektif dan dinamis. Guru 

harus secara berkala mengevaluasi efektivitas strategi yang 

diterapkan, menyesuaikan dengan kebutuhan dan perkembangan 

peserta didik, serta terbuka terhadap pendekatan baru yang lebih 

relevan. Evaluasi tidak hanya dilakukan terhadap hasil belajar, 

tetapi juga terhadap proses pembelajaran dan transformasi nilai 

yang terjadi dalam diri peserta didik. Dalam pandangan Hamid 

Hasan, refleksi menjadi bagian tak terpisahkan dari profesionalitas 

guru agama, karena pembelajaran nilai-nilai spiritual memerlukan 

kepekaan yang mendalam terhadap dinamika psikologis dan sosial 

peserta didik (Hasan: 2021). 

Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa strategi 

pembelajaran memainkan peran yang sangat penting dalam 

pendidikan agama Islam. Ia bukan sekadar alat bantu teknis, 

tetapi jantung dari proses pendidikan agama itu sendiri. Strategi 

yang tepat dapat mengubah PAI dari sekadar mata pelajaran formal 

menjadi ruang pembentukan karakter, perenungan spiritual, dan 

internalisasi nilai-nilai ilahiyah yang mendalam. Sebaliknya, 

strategi yang keliru atau tidak kontekstual hanya akan menjadikan 



Hermawansyah, M.Pd.I 

14 

 

PAI sebagai pelajaran yang kering, formalistik, dan kehilangan 

daya transformasinya. 

Pendidikan agama Islam yang berhasil bukanlah yang 

menghasilkan siswa yang banyak menghafal, tetapi siswa yang 

mampu menghayati dan mengamalkan nilai-nilai keislaman dalam 

kehidupan nyata. Hal ini hanya dapat dicapai jika strategi 

pembelajaran yang digunakan mampu menyentuh seluruh aspek 

kemanusiaan peserta didik: akal, hati, dan tindakan. Maka, guru 

PAI harus senantiasa memperbaharui pengetahuannya, 

memperluas perspektifnya, serta memperdalam kepekaannya agar 

strategi pembelajaran yang dirancang benar-benar menjadi jalan 

bagi tercapainya tujuan luhur pendidikan Islam. 

 

D. Tujuan penggunaan strategi dalam PAI 

 

Strategi pembelajaran dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) 

tidak sekadar menjadi alat bantu teknis dalam proses transfer 

ilmu, tetapi merupakan jembatan penting yang menghubungkan 

tujuan pendidikan dengan kondisi riil peserta didik. Dalam 

konteks ini, strategi bukan hanya sekumpulan cara, melainkan 

pemikiran terstruktur dan terencana untuk mencapai perubahan 

perilaku dan spiritual yang diharapkan. Tujuan utama dari 

penggunaan strategi dalam PAI adalah menumbuhkan kesadaran 

beragama yang otentik, membentuk akhlak mulia, serta 

menanamkan pemahaman yang komprehensif terhadap ajaran 

Islam dalam diri peserta didik. 

Dalam menghadapi dinamika dunia yang semakin kompleks, 

penggunaan strategi dalam PAI menjadi semakin mendesak. 

Strategi yang tepat mampu membawa peserta didik keluar dari 

sekadar pembelajaran kognitif menuju pengalaman religius yang 

bersifat transformasional. Menurut Rahman (2022), strategi 

pembelajaran dalam konteks PAI perlu memperhatikan dimensi 

afektif dan psikomotorik selain dari aspek kognitif, sebab 

pendidikan Islam bertujuan membentuk manusia paripurna yang 

utuh dalam iman, ilmu, dan amal. Oleh karena itu, guru tidak 

cukup hanya menyampaikan materi, tetapi harus mampu 

membimbing proses internalisasi nilai-nilai agama ke dalam diri 

peserta didik. 



Hermawansyah, M.Pd.I 

15 

 

Tujuan pertama dari penggunaan strategi dalam PAI adalah 

menjadikan proses belajar sebagai pengalaman yang bermakna. 

Strategi yang terencana akan membantu peserta didik tidak hanya 

memahami ajaran agama secara tekstual, tetapi juga kontekstual. 

Dalam pembelajaran PAI yang bermakna, peserta didik diajak 

untuk memahami nilai-nilai Al-Qur’an dan Hadis dalam kaitannya 

dengan kehidupan sehari-hari. Sebagaimana dikemukakan oleh 

Mulyasa (2020), pembelajaran yang bermakna dalam PAI hanya 

bisa tercapai jika guru menggunakan strategi yang sesuai dengan 

karakteristik siswa dan tujuan pembelajaran, serta 

memperhatikan realitas sosial yang berkembang. 

Strategi pembelajaran yang digunakan dalam PAI bertujuan 

pula untuk membentuk karakter peserta didik sesuai dengan nilai-

nilai Islam. Pendidikan karakter yang saat ini menjadi fokus utama 

dalam sistem pendidikan nasional sejatinya telah lama menjadi inti 

dari PAI. Melalui strategi pembelajaran yang menekankan pada 

keteladanan, pembiasaan, dan refleksi nilai, pendidikan agama 

dapat menyentuh dimensi terdalam peserta didik. Misalnya, dalam 

menerapkan strategi pembelajaran berbasis nilai (value-based 

learning), peserta didik tidak hanya belajar tentang kejujuran, 

tanggung jawab, dan empati, tetapi juga diajak untuk 

mempraktikkannya dalam kehidupan nyata (Zuhdi: 2021). Di 

sinilah letak tujuan strategis PAI, yaitu membentuk insan yang 

bukan hanya cerdas secara akademis, tetapi juga mulia secara 

moral. 

Tujuan lainnya dari penerapan strategi dalam PAI adalah 

membangkitkan motivasi intrinsik dalam diri peserta didik untuk 

mendalami ajaran Islam. Motivasi belajar menjadi salah satu kunci 

keberhasilan pendidikan, dan strategi yang tepat dapat 

memainkan peran penting dalam menumbuhkan semangat belajar 

agama. Menurut Suyadi dan Widodo (2023), strategi pembelajaran 

yang bersifat partisipatif, seperti diskusi, simulasi, dan problem-

based learning, dapat membangun rasa ingin tahu dan 

keterlibatan aktif peserta didik. Ketika peserta didik merasa 

terlibat secara aktif dalam pembelajaran, mereka akan lebih 

terdorong untuk mendalami ajaran Islam secara lebih mendalam 

dan kritis. 

Selain itu, strategi pembelajaran dalam PAI juga bertujuan 

untuk mengembangkan keterampilan berpikir kritis dan reflektif 



Hermawansyah, M.Pd.I 

16 

 

dalam memahami ajaran agama. Tantangan kontemporer yang 

dihadapi umat Islam saat ini menuntut kemampuan untuk 

memahami agama secara mendalam dan kontekstual. 

Pembelajaran agama tidak lagi cukup berhenti pada penguasaan 

hafalan ayat atau dalil, melainkan harus mendorong peserta didik 

untuk berpikir kritis, mengevaluasi informasi keagamaan, dan 

mengambil sikap yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Dalam 

hal ini, strategi pembelajaran berbasis masalah (problem-based 

learning) dan strategi pembelajaran kontekstual (contextual 

teaching and learning) sangat relevan digunakan (Fitriani: 2021). 

Melalui pendekatan ini, peserta didik tidak hanya menjadi 

penerima pasif informasi, tetapi juga menjadi pemikir aktif yang 

merefleksikan dan memaknai ajaran agama. 

Tujuan strategis lainnya adalah membentuk sikap toleran, 

moderat, dan inklusif dalam keberagamaan. Dalam konteks 

masyarakat Indonesia yang multikultural, PAI memiliki peran 

sentral dalam membangun pemahaman yang damai terhadap 

perbedaan. Strategi pembelajaran yang menekankan pada dialog 

antarumat, kerja sama dalam keberagaman, dan pembelajaran 

lintas budaya dapat mendorong peserta didik untuk 

mengembangkan sikap toleran dan tidak mudah terprovokasi oleh 

paham-paham ekstrem (Hidayat: 2022). Dengan demikian, strategi 

pembelajaran PAI bukan hanya membentuk keimanan pribadi, 

tetapi juga membangun karakter kebangsaan yang harmonis. 

Strategi juga bertujuan memfasilitasi pencapaian tujuan-

tujuan kurikulum PAI secara optimal. Kurikulum yang disusun 

oleh Kementerian Agama maupun Kemendikbudristek memuat 

kompetensi dasar yang harus dicapai dalam pembelajaran PAI, 

baik dari aspek pengetahuan, sikap, maupun keterampilan. Tanpa 

strategi yang terencana dan tepat sasaran, pencapaian kompetensi 

tersebut akan sulit dicapai. Guru sebagai pelaksana kurikulum di 

lapangan harus mampu memilih strategi yang selaras dengan 

tujuan kurikulum, kondisi peserta didik, serta sarana dan 

prasarana yang tersedia. Dalam konteks ini, strategi bukan hanya 

sekadar metode mengajar, tetapi juga perencanaan sistematis 

untuk mengarahkan proses pembelajaran menuju capaian 

kurikulum yang diharapkan (Hasanah: 2020). 

Lebih jauh lagi, strategi dalam PAI memiliki tujuan untuk 

menjawab tantangan zaman, terutama dalam hal digitalisasi dan 



Hermawansyah, M.Pd.I 

17 

 

pergeseran nilai. Generasi muda saat ini hidup dalam arus 

informasi yang sangat cepat, dengan paparan konten yang sangat 

beragam dan tidak selalu selaras dengan nilai-nilai agama. Oleh 

karena itu, strategi pembelajaran PAI harus mampu menyesuaikan 

dengan karakteristik generasi digital. Penggunaan media digital, 

video interaktif, platform daring, hingga game edukatif dapat 

menjadi bagian dari strategi pembelajaran yang menarik dan 

relevan (Nasution: 2023). Tujuannya adalah agar ajaran agama 

tidak terasa kaku dan membosankan, melainkan dapat hadir 

secara kontekstual dalam kehidupan peserta didik yang sangat 

digital. 

Tujuan lain yang tak kalah penting adalah memperkuat 

keteladanan dan pembentukan identitas keislaman peserta didik. 

Dalam PAI, guru bukan hanya pengajar, tetapi juga figur sentral 

yang menjadi contoh nyata dari ajaran yang diajarkannya. Strategi 

pembelajaran yang menekankan pada keteladanan (modelling) 

sangat efektif dalam membentuk karakter peserta didik. Melalui 

strategi ini, nilai-nilai seperti kesabaran, keikhlasan, tanggung 

jawab, dan kasih sayang tidak hanya diajarkan secara lisan, tetapi 

juga ditunjukkan dalam perilaku nyata guru sehari-hari. Menurut 

Abdullah (2022), keteladanan adalah metode strategis yang tidak 

tergantikan dalam pendidikan Islam, karena anak-anak lebih 

mudah meniru daripada hanya mendengarkan nasihat. 

Strategi juga digunakan dalam PAI untuk mengakomodasi 

keragaman gaya belajar peserta didik. Tujuan ini sangat penting 

karena setiap individu memiliki kecenderungan belajar yang 

berbeda—ada yang lebih visual, auditori, kinestetik, atau 

campuran dari ketiganya. Dengan memahami gaya belajar ini, 

guru dapat merancang strategi yang variatif, seperti penggunaan 

media gambar, musik religi, drama, atau proyek kolaboratif. 

Tujuannya adalah menciptakan pembelajaran yang tidak monoton 

dan memberi ruang bagi semua peserta didik untuk berkembang 

sesuai potensinya masing-masing (Hanafi: 2023). Dengan 

demikian, pembelajaran PAI menjadi lebih inklusif dan mampu 

menjangkau seluruh peserta didik tanpa diskriminasi metode. 

Tujuan strategis terakhir dari penggunaan strategi dalam PAI 

adalah menjadikan agama sebagai solusi hidup, bukan sekadar 

dogma yang mengikat. Dalam kehidupan sehari-hari, peserta didik 

seringkali menghadapi berbagai persoalan sosial, moral, dan 



Hermawansyah, M.Pd.I 

18 

 

spiritual. Strategi pembelajaran yang mengintegrasikan 

pendekatan realitas sosial dan penyelesaian masalah dapat 

menjadikan ajaran agama sebagai solusi konkret atas 

problematika tersebut. Sebagai contoh, pembelajaran tentang 

zakat dan infak tidak cukup hanya dijelaskan secara teoritis, tetapi 

dapat dikaitkan dengan kondisi sosial sekitar, seperti pengentasan 

kemiskinan atau bantuan bencana. Dalam konteks ini, strategi 

pembelajaran berbasis proyek (project-based learning) dapat 

diterapkan untuk mengaitkan antara teori dan praktik keagamaan 

secara nyata (Rahmah: 2021). 

Keseluruhan tujuan di atas menunjukkan bahwa strategi 

dalam PAI bukan sekadar alat bantu, tetapi adalah poros utama 

dalam proses pendidikan Islam yang utuh dan mendalam. Strategi 

yang dirancang dan diterapkan dengan baik akan membentuk 

peserta didik yang tidak hanya tahu tentang Islam, tetapi juga 

hidup dalam semangat Islam yang penuh kasih, toleran, dan 

bertanggung jawab. Dalam menghadapi tantangan masa kini dan 

masa depan, pembaruan strategi pembelajaran dalam PAI harus 

terus dilakukan agar ajaran Islam tetap relevan, menyentuh hati, 

dan mampu menuntun kehidupan. Maka, tugas pendidik adalah 

meramu strategi yang bukan hanya efektif dalam penyampaian 

materi, tetapi juga inspiratif dalam membentuk pribadi yang saleh 

secara spiritual dan sosial. 

 

E. Implikasi strategi pembelajaran terhadap capaian karakter 

Islami 

 

Dalam dunia pendidikan Islam, strategi pembelajaran tidak 

semata-mata ditujukan untuk menyampaikan materi, melainkan 

juga sebagai instrumen transformatif dalam menanamkan nilai 

dan karakter Islami. Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki beban 

moral dan spiritual yang lebih tinggi dibandingkan dengan mata 

pelajaran lainnya karena tidak hanya menyasar ranah kognitif, 

tetapi juga afektif dan psikomotorik. Dalam konteks ini, strategi 

pembelajaran yang digunakan oleh pendidik akan sangat 

memengaruhi capaian karakter peserta didik. Implikasi ini menjadi 

lebih signifikan ketika pendidikan tidak lagi dipahami hanya 

sebagai proses transfer pengetahuan, melainkan sebagai upaya 



Hermawansyah, M.Pd.I 

19 

 

membentuk manusia seutuhnya, yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga berakhlak karimah. 

Strategi pembelajaran dalam pendidikan Islam harus 

dikembangkan berdasarkan pendekatan yang tidak hanya efektif 

dari sisi pedagogis, tetapi juga reflektif terhadap nilai-nilai Al-

Qur’an dan Sunnah. Hal ini penting karena karakter Islami bukan 

sekadar produk ajaran yang disampaikan secara verbal, melainkan 

hasil internalisasi nilai-nilai yang dialami secara menyeluruh oleh 

peserta didik. Oleh karena itu, keberhasilan pencapaian karakter 

Islami sangat tergantung pada strategi pembelajaran yang 

diterapkan oleh guru, baik dalam hal metode, media, pendekatan, 

maupun suasana belajar yang diciptakan (Arifin: 2020). 

Strategi pembelajaran yang efektif akan memberikan ruang 

kepada peserta didik untuk mengalami proses belajar yang 

holistik. Dalam konteks karakter Islami, pembelajaran tidak hanya 

berhenti pada aspek kognitif berupa pemahaman ajaran agama, 

tetapi menyentuh ranah afektif dalam bentuk penghayatan serta 

psikomotorik yang terwujud dalam tindakan nyata. Strategi seperti 

pembelajaran berbasis nilai (value-based learning), pembelajaran 

aktif (active learning), dan pembelajaran kontekstual (contextual 

teaching and learning) telah terbukti memberikan pengaruh positif 

terhadap internalisasi nilai-nilai Islam dalam diri siswa (Suryani: 

2021). 

Implikasi pertama dari penggunaan strategi pembelajaran 

terhadap capaian karakter Islami terletak pada efektivitas 

penanaman nilai-nilai moral. Karakter Islami tidak dapat 

ditanamkan melalui ceramah semata, melainkan melalui 

pengalaman belajar yang menyentuh hati dan melibatkan 

keterlibatan aktif siswa. Strategi seperti pembelajaran berbasis 

proyek keagamaan atau project-based religious learning, misalnya, 

memberikan kesempatan kepada siswa untuk mengaplikasikan 

nilai-nilai keislaman dalam kehidupan nyata. Dalam proyek ini, 

siswa dapat dilibatkan dalam kegiatan sosial seperti berbagi 

kepada fakir miskin, kerja bakti di masjid, atau membuat 

kampanye anti-bullying berbasis nilai-nilai Islam. Aktivitas 

semacam ini menciptakan pengalaman nyata yang memperkuat 

pembentukan karakter (Fadillah: 2022). 

Kedua, strategi pembelajaran yang kolaboratif dan interaktif 

membuka ruang dialogis yang sangat penting dalam pendidikan 



Hermawansyah, M.Pd.I 

20 

 

karakter. Dalam proses ini, guru berperan bukan hanya sebagai 

penyampai informasi, melainkan sebagai fasilitator yang 

membimbing siswa menemukan makna dari ajaran agama. 

Strategi seperti cooperative learning dan discussion method 

mampu menumbuhkan sikap saling menghargai, tanggung jawab 

kolektif, dan toleransi dalam bingkai nilai-nilai Islam. Dalam 

diskusi kelompok, siswa belajar mendengar pendapat orang lain, 

menahan diri dari emosi negatif, dan menyampaikan pendapat 

dengan adab yang baik, semua ini merupakan bentuk konkret dari 

akhlak Islami (Zubaidah: 2023). 

Ketiga, pendekatan pembelajaran reflektif turut memberi 

kontribusi besar dalam membentuk kesadaran moral. 

Pembelajaran reflektif mendorong siswa untuk merefleksikan 

pengalaman belajar dan mengaitkannya dengan ajaran Islam. 

Contohnya, setelah belajar tentang kisah Nabi Muhammad dalam 

berdakwah, siswa diajak untuk menulis refleksi pribadi tentang 

bagaimana mereka bisa meneladani akhlak Nabi dalam kehidupan 

sehari-hari. Proses refleksi ini memungkinkan siswa untuk 

menanamkan nilai bukan karena paksaan eksternal, tetapi sebagai 

kesadaran internal yang lahir dari pemahaman yang mendalam 

(Hakim: 2021). 

Keempat, penggunaan strategi pembelajaran berbasis 

keteladanan (modeling) sangat penting dalam pembentukan 

karakter Islami. Guru bukan hanya menjadi penyampai ajaran, 

tetapi juga teladan hidup yang memperlihatkan bagaimana ajaran 

itu diwujudkan dalam keseharian. Strategi ini sejalan dengan 

prinsip uswah hasanah dalam Islam. Peserta didik lebih mudah 

meniru apa yang mereka lihat daripada apa yang hanya mereka 

dengar. Ketika guru menunjukkan kejujuran, kesabaran, dan 

tanggung jawab dalam mengajar, secara tidak langsung karakter 

tersebut akan terserap oleh siswa (Rohman: 2022). 

Selanjutnya, strategi pembelajaran berbasis masalah 

(problem-based learning) juga relevan untuk menumbuhkan 

karakter Islami dalam konteks kekinian. Strategi ini menempatkan 

siswa sebagai pemecah masalah dari berbagai persoalan sosial 

atau moral yang dihadapi. Misalnya, siswa diminta menganalisis 

kasus korupsi dari perspektif Islam, kemudian membuat solusi 

berdasarkan nilai-nilai kejujuran, amanah, dan tanggung jawab. 

Strategi ini tidak hanya menumbuhkan kemampuan berpikir 



Hermawansyah, M.Pd.I 

21 

 

kritis, tetapi juga melatih siswa untuk menilai segala sesuatu 

berdasarkan nilai-nilai agama (Yusuf: 2023). 

Dari sisi evaluasi, strategi pembelajaran yang 

mengutamakan penilaian autentik (authentic assessment) lebih 

sesuai untuk mengukur capaian karakter Islami dibandingkan 

penilaian konvensional. Evaluasi karakter tidak bisa hanya 

mengandalkan ujian tulis, melainkan harus melibatkan observasi 

terhadap perilaku siswa, jurnal reflektif, portofolio, serta 

wawancara atau diskusi tentang pengalaman moral. Penilaian 

autentik ini akan memberikan gambaran yang lebih komprehensif 

tentang sejauh mana nilai-nilai Islam telah terinternalisasi dalam 

diri peserta didik (Amalia: 2020). 

Dalam prakteknya, implementasi strategi-strategi tersebut 

menuntut kapasitas guru yang mumpuni. Guru harus memiliki 

kompetensi pedagogis dan religius yang kuat agar mampu 

merancang pembelajaran yang mengintegrasikan antara nilai 

akademik dan spiritual. Sayangnya, banyak guru PAI yang masih 

terpaku pada metode ceramah satu arah yang hanya 

menyampaikan informasi tanpa membangun dialog dan refleksi. 

Oleh karena itu, peningkatan kapasitas guru dalam merancang 

strategi pembelajaran yang kontekstual dan nilai-oriented menjadi 

sangat mendesak (Khasanah: 2021). 

Implikasi strategis lainnya adalah munculnya kebutuhan 

akan lingkungan belajar yang mendukung pembentukan karakter 

Islami. Strategi pembelajaran yang efektif tidak akan maksimal jika 

tidak didukung oleh kultur sekolah yang Islami. Sekolah harus 

membangun atmosfer yang kondusif, di mana nilai-nilai Islam 

tidak hanya diajarkan di kelas, tetapi juga dihidupkan dalam 

kehidupan sekolah sehari-hari. Mulai dari cara guru berinteraksi 

dengan siswa, tata tertib sekolah, hingga kegiatan ekstrakurikuler, 

semuanya harus mencerminkan nilai-nilai Islam (Hariri: 2022). 

Selain itu, keterlibatan keluarga juga menjadi bagian penting 

dari keberhasilan strategi pembelajaran dalam membentuk 

karakter Islami. Pendidikan karakter yang diajarkan di sekolah 

harus mendapat dukungan dari keluarga agar terjadi 

kesinambungan nilai. Strategi pembelajaran yang mengaitkan 

konten ajar dengan kehidupan rumah tangga atau mengundang 

partisipasi orang tua dalam kegiatan keagamaan sekolah akan 

memperkuat internalisasi nilai. Siswa akan lebih mudah 



Hermawansyah, M.Pd.I 

22 

 

meneladani nilai jika melihatnya hadir baik di sekolah maupun di 

rumah (Rahmawati: 2020). 

Tak kalah penting adalah pemanfaatan teknologi dalam 

strategi pembelajaran PAI. Di era digital, teknologi dapat menjadi 

sarana untuk menyampaikan nilai-nilai Islam dengan lebih 

menarik dan kontekstual. Misalnya, penggunaan video kisah Nabi, 

aplikasi kuis interaktif keagamaan, atau pembuatan vlog tentang 

kegiatan keislaman oleh siswa dapat memperkaya pengalaman 

belajar. Strategi digital ini harus diarahkan untuk membentuk 

karakter Islami dengan menghadirkan konten yang edukatif dan 

relevan (Mubarak: 2023). 

Namun, dalam pelaksanaannya, tidak semua strategi 

pembelajaran berhasil membentuk karakter Islami jika tidak 

dilandasi dengan niat yang benar dan pemahaman yang mendalam 

tentang tujuan pendidikan Islam. Strategi hanya alat. Jika alat 

tersebut digunakan tanpa visi dan komitmen moral, maka hasilnya 

tidak akan efektif. Oleh karena itu, integritas dan keikhlasan guru 

menjadi kunci utama dalam menentukan keberhasilan 

pembelajaran karakter. Guru yang benar-benar memahami nilai 

Islam dan hidup dengan nilai tersebut akan mampu menginspirasi 

siswa, jauh melampaui apa yang tertulis dalam silabus (Nasution: 

2021). 

Dalam analisis yang lebih mendalam, strategi pembelajaran 

yang efektif terhadap capaian karakter Islami juga harus 

mempertimbangkan perbedaan latar belakang siswa. Konteks 

sosial-budaya, tingkat ekonomi, serta pengalaman keagamaan 

yang berbeda akan mempengaruhi proses internalisasi nilai. Maka 

dari itu, strategi yang digunakan harus bersifat inklusif dan 

adaptif. Guru tidak bisa menerapkan pendekatan yang seragam, 

melainkan harus mampu membaca kebutuhan dan karakter 

masing-masing peserta didik agar pembelajaran benar-benar 

bermakna (Fitria: 2023). 

Dapat disimpulkan bahwa strategi pembelajaran dalam 

pendidikan Islam bukan hanya instrumen teknis, melainkan juga 

instrumen moral dan spiritual. Implikasinya terhadap capaian 

karakter Islami sangat signifikan, tergantung pada bagaimana 

strategi itu dirancang dan dilaksanakan. Penggunaan strategi yang 

tepat akan menghasilkan peserta didik yang tidak hanya cerdas, 

tetapi juga memiliki komitmen moral dan spiritual yang tinggi. 



Hermawansyah, M.Pd.I 

23 

 

Pendidikan Islam harus terus berinovasi dalam strategi 

pembelajarannya, seiring tantangan zaman yang semakin 

kompleks, agar nilai-nilai Islam tetap hidup dalam jiwa generasi 

muda. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Hermawansyah, M.Pd.I 

24 

 

 

 

 

BAB 2 

LANDASAN FILOSOFIS, PSIKOLOGIS, 

DAN PEDAGOGIS 

 

A. Landasan filosofis pendidikan Islam dalam merancang 

strategi pembelajaran 

 

Khazanah keilmuan Islam, pendidikan tidaklah sekadar 

proses pewarisan pengetahuan, melainkan suatu ikhtiar 

mendalam dalam membentuk kepribadian manusia seutuhnya 

yang harmonis antara akal, hati, dan tindakan. Pendidikan Islam 

memiliki dimensi filosofis yang kuat, dan landasan filosofis inilah 

yang menjadi fondasi dalam perancangan strategi pembelajaran 

yang tidak hanya bersifat teknis, melainkan juga sarat nilai dan 

makna transendental. Strategi pembelajaran dalam pendidikan 

Islam mesti dirancang tidak sekadar untuk menyampaikan materi, 

namun juga untuk menanamkan hikmah, membentuk karakter, 

serta menuntun manusia menuju kesempurnaan (insan kamil). 

Landasan filosofis pendidikan Islam mengakar dari 

pemahaman terhadap hakikat manusia, hakikat ilmu, serta tujuan 

penciptaan. Dalam pandangan Islam, manusia diciptakan sebagai 

makhluk yang memiliki potensi spiritual dan intelektual. Potensi 

ini kemudian diberi amanah oleh Allah untuk menjadi khalifah di 

bumi. Konsep ini sebagaimana termaktub dalam firman Allah 

dalam QS. Al-Baqarah: 30 yang menjelaskan bahwa manusia 

diciptakan sebagai khalifah (pemimpin) yang memiliki tugas 

membangun dan memakmurkan bumi berdasarkan nilai-nilai 



Hermawansyah, M.Pd.I 

25 

 

ketuhanan. Oleh karena itu, strategi pembelajaran dalam 

pendidikan Islam tidak boleh lepas dari upaya menumbuhkan 

kesadaran akan tanggung jawab kekhalifahan, yang bersifat 

individual dan sosial (Al-Attas: 2001). 

Pandangan filosofis ini meniscayakan bahwa strategi 

pembelajaran harus dirancang secara integratif, menyatukan 

dimensi spiritual, intelektual, dan moral. Dengan demikian, 

landasan filosofis pendidikan Islam bukan hanya berbicara tentang 

ide abstrak, tetapi memiliki implikasi praktis yang nyata dalam 

proses pembelajaran. Ia menentukan arah, isi, dan pendekatan 

pembelajaran yang akan dipilih oleh seorang pendidik. Dalam 

konteks ini, pemilihan strategi pembelajaran tidak boleh 

dilepaskan dari pemahaman tentang makna hakiki pendidikan 

dalam Islam sebagai proses tazkiyah (penyucian jiwa), ta’lim 

(pengajaran), dan tarbiyah (pembinaan menyeluruh) (Hashim: 

2004). 

Filosofi pendidikan Islam berpijak pada tauhid sebagai asas 

utama. Tauhid bukan sekadar konsep teologis, tetapi merupakan 

kerangka epistemologis yang memandu seluruh proses 

pendidikan. Tauhid menuntun pendidik dan peserta didik untuk 

memandang seluruh proses belajar sebagai ibadah. Sehingga, 

strategi pembelajaran pun harus diarahkan untuk membentuk 

kesadaran spiritual peserta didik agar selalu merasa diawasi oleh 

Allah dan menjadikan ilmu sebagai jalan mendekat kepada-Nya. 

Hal ini sesuai dengan pendapat Nasr (2002) yang menyatakan 

bahwa pendidikan Islam adalah upaya untuk mengaktualkan 

dimensi ruhani manusia melalui pendekatan yang integral antara 

akal dan wahyu. 

Epistemologi Islam juga sangat menekankan pentingnya 

integrasi antara ilmu wahyu dan ilmu rasional. Ini meniscayakan 

bahwa dalam merancang strategi pembelajaran, pendidik harus 

mampu menggabungkan antara pendekatan rasional-logis dengan 

pendekatan afektif-spiritual. Dalam praktiknya, hal ini dapat 

dilihat dalam penggabungan metode diskusi dan tadabbur, 

demonstrasi dan kontemplasi, serta kajian teks (nash) dan 

pengamatan empiris. Strategi pembelajaran yang demikian 

mencerminkan kesatuan ilmu yang bersumber dari Allah, baik 



Hermawansyah, M.Pd.I 

26 

 

melalui wahyu maupun ciptaan-Nya (al-kaun), yang kesemuanya 

harus membawa manusia kepada pengenalan terhadap Sang 

Pencipta (Zarkasyi: 2011). 

Lebih jauh lagi, landasan aksiologis pendidikan Islam juga 

berperan besar dalam merancang strategi pembelajaran. Aksiologi, 

yang berbicara tentang nilai, dalam konteks Islam tidak hanya 

berkutat pada nilai-nilai pragmatis atau sosial, tetapi lebih 

mendalam mengakar pada nilai-nilai Ilahiyah. Pendidikan Islam 

harus mampu mentransformasikan nilai-nilai luhur seperti 

kejujuran, tanggung jawab, amanah, dan keadilan ke dalam 

praktik pembelajaran. Oleh karena itu, strategi pembelajaran tidak 

hanya difokuskan pada capaian kognitif, tetapi juga pada aspek 

afektif dan psikomotorik yang bermuatan nilai-nilai etika Islam. 

Pendekatan ini menjadi sangat relevan dalam membentuk manusia 

yang beradab dan bertanggung jawab secara moral (Al-Attas: 1995; 

Wan Mohd Nor: 2006). 

Dalam merancang strategi pembelajaran yang sesuai dengan 

landasan filosofis tersebut, pendidik perlu memperhatikan 

beberapa prinsip penting. Pertama, prinsip humanisasi, yaitu 

meletakkan peserta didik sebagai subjek yang dihargai dan 

didorong untuk tumbuh sesuai fitrahnya. Dalam Islam, manusia 

adalah makhluk yang dimuliakan (QS. Al-Isra: 70), sehingga 

strategi pembelajaran harus bersifat memanusiakan, 

mengembangkan potensi yang telah Allah berikan tanpa 

penindasan atau pemaksaan. Kedua, prinsip individualisasi, yang 

berarti bahwa setiap peserta didik memiliki potensi dan latar 

belakang yang unik. Maka strategi pembelajaran perlu dirancang 

secara adaptif dan responsif terhadap kebutuhan dan 

kecenderungan individu peserta didik (Abdullah: 2015). 

Ketiga, prinsip internalisasi nilai, yang berarti bahwa proses 

pembelajaran harus mampu menanamkan nilai-nilai Islam secara 

mendalam, tidak sekadar sebagai hafalan atau doktrin, tetapi 

sebagai pengalaman batin yang membentuk sikap dan perilaku. 

Keempat, prinsip transendensi, yang menekankan bahwa segala 

ilmu yang dipelajari harus membawa peserta didik kepada 

kesadaran akan keberadaan dan kekuasaan Allah. Strategi 

pembelajaran yang mampu menghadirkan dimensi transendensi 



Hermawansyah, M.Pd.I 

27 

 

ini adalah strategi yang menyatu dengan dzikir, perenungan, dan 

pendekatan spiritual yang menuntun hati (Amin Abdullah: 2003). 

Dalam konteks kekinian, strategi pembelajaran dalam 

pendidikan Islam juga harus mempertimbangkan dinamika 

globalisasi dan digitalisasi. Perubahan zaman menuntut 

pembaruan dalam pendekatan pembelajaran, namun tidak berarti 

meninggalkan prinsip filosofis yang mendasar. Justru, dalam 

menghadapi tantangan zaman modern, strategi pembelajaran 

Islam harus memperkuat landasan filosofisnya agar mampu 

memberi arah yang benar dalam arus perubahan. Teknologi, 

misalnya, dapat menjadi alat yang efektif dalam pembelajaran jika 

digunakan dalam kerangka nilai-nilai Islam. Penggunaan media 

interaktif, platform daring, dan aplikasi pembelajaran berbasis 

nilai-nilai Islam kini menjadi bagian penting dari strategi 

pendidikan modern berbasis Islam (Saada & Mohamed: 2021). 

Namun, modernisasi pendidikan Islam tidak boleh jatuh 

dalam sekularisasi. Salah satu tantangan besar dalam merancang 

strategi pembelajaran kontemporer adalah bagaimana menjaga 

keutuhan nilai-nilai Islam dalam proses pembelajaran yang 

cenderung teknokratik dan materialistik. Dalam hal ini, peran 

pendidik sangat sentral, bukan sekadar sebagai pengajar, tetapi 

sebagai murabbi (pendidik spiritual) yang membimbing jiwa dan 

akal peserta didik. Strategi pembelajaran pun harus 

memungkinkan terjadinya relasi spiritual antara pendidik dan 

peserta didik, yang dilandasi oleh kasih sayang, keikhlasan, dan 

keimanan (Salleh: 2009). 

Keteladanan menjadi bagian yang tak terpisahkan dari 

strategi pembelajaran dalam pendidikan Islam. Rasulullah SAW 

adalah pendidik par excellence yang seluruh ajaran dan 

perbuatannya menjadi strategi pembelajaran yang hidup dan 

nyata. Strategi pembelajaran yang filosofis dalam Islam selalu 

menempatkan keteladanan sebagai poros utama, sebagaimana 

dalam QS. Al-Ahzab: 21 yang menyebutkan bahwa Rasulullah 

adalah uswah hasanah (teladan terbaik). Oleh karena itu, strategi 

pembelajaran tidak boleh dipisahkan dari kehidupan nyata, 

melainkan harus mampu menghubungkan antara teori dan amal, 

antara ilmu dan perbuatan. 



Hermawansyah, M.Pd.I 

28 

 

Dalam kerangka ini, strategi pembelajaran berbasis 

pengalaman (experiential learning), refleksi diri (self-reflection), 

serta dialog spiritual menjadi sangat penting. Strategi ini sejalan 

dengan konsep Islam tentang pendidikan sebagai proses hidup, 

bukan semata kegiatan di ruang kelas. Konsep ini diperkuat oleh 

gagasan Malik Bennabi (2003) yang menyatakan bahwa 

pendidikan Islam harus mampu menumbuhkan peradaban, bukan 

sekadar mencetak tenaga kerja. Maka, strategi pembelajaran harus 

diarahkan pada pengembangan peradaban, yakni manusia yang 

berpikir kritis, bertindak etis, dan hidup spiritual. 

Lebih lanjut, strategi pembelajaran dalam pendidikan Islam 

juga harus mempertimbangkan maqashid al-shari’ah sebagai 

bingkai etik dan tujuan akhir pendidikan. Maqashid al-shari’ah 

seperti penjagaan agama (hifzh al-din), jiwa (hifzh al-nafs), akal 

(hifzh al-‘aql), keturunan (hifzh al-nasl), dan harta (hifzh al-mal) 

dapat dijadikan sebagai dasar dalam memilih metode, materi, dan 

pendekatan pembelajaran yang tidak hanya sah secara teknis, 

tetapi juga maslahat secara substansial (Auda: 2008). 

Dengan kata lain, landasan filosofis pendidikan Islam 

menuntut agar setiap strategi pembelajaran dirancang dengan 

mempertimbangkan nilai-nilai dasar Islam, integrasi antara ilmu 

dan amal, serta kesadaran akan misi kekhalifahan dan 

penghambaan. Pendidikan bukan hanya transmisi pengetahuan, 

melainkan juga transformasi jiwa. Oleh sebab itu, pendekatan 

filosofis ini harus senantiasa menjadi acuan dalam mendesain 

strategi pembelajaran yang bermakna, berdampak, dan 

membentuk manusia paripurna. 

Penutup dari narasi panjang ini adalah bahwa landasan 

filosofis pendidikan Islam bukanlah ornamen teoritis yang terpisah 

dari praktik pendidikan. Ia adalah nadi yang menghidupkan proses 

pembelajaran dari dalam. Ia menuntun pendidik dalam memahami 

siapa yang dia didik, untuk apa dia mendidik, dan bagaimana dia 

seharusnya mendidik. Dengan demikian, strategi pembelajaran 

dalam pendidikan Islam bukan hanya efektif secara pedagogis, 

tetapi juga benar secara etik dan mulia secara spiritual. Dalam 

dunia yang penuh tantangan ini, kembali kepada filsafat 

pendidikan Islam adalah jalan untuk merancang strategi 



Hermawansyah, M.Pd.I 

29 

 

pembelajaran yang tidak hanya cerdas, tetapi juga bijak, beradab, 

dan berketuhanan. 

 

B. Teori-teori psikologi belajar yang relevan dalam PAI 

Proses pendidikan tidak pernah terlepas dari pemahaman 

tentang manusia sebagai subjek utama dalam belajar. Dalam 

konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), dinamika belajar bukan 

sekadar proses transfer pengetahuan keagamaan, tetapi juga 

menyentuh dimensi spiritual, afektif, dan moral peserta didik. Oleh 

sebab itu, penting untuk mendudukkan teori-teori psikologi belajar 

sebagai fondasi dalam merancang, melaksanakan, dan 

mengevaluasi strategi PAI. Psikologi belajar hadir sebagai jembatan 

yang menghubungkan pengetahuan tentang perilaku dan 

perkembangan individu dengan metode pedagogis yang relevan. 

Melalui pemahaman teori-teori tersebut, guru PAI dapat 

mengembangkan strategi yang tidak hanya efektif secara kognitif 

tetapi juga menyentuh dimensi afektif dan psikomotor peserta 

didik. 

Salah satu pendekatan psikologi belajar yang relevan dalam 

pendidikan Islam adalah teori behavioristik. Teori ini 

mengasumsikan bahwa perilaku manusia ditentukan oleh 

lingkungan, dan belajar terjadi sebagai hasil dari hubungan 

stimulus-respons yang diperkuat oleh penguatan atau hukuman 

(Slavin: 2020). Dalam konteks PAI, prinsip behavioristik dapat 

digunakan untuk membentuk perilaku keagamaan tertentu 

melalui pembiasaan dan pengulangan. Contoh paling nyata adalah 

pelatihan shalat pada anak-anak dengan pendekatan pembiasaan. 

Penguatan positif seperti pujian dan hadiah setelah anak 

melakukan ibadah dapat mendorong mereka mengulangi perilaku 

tersebut. Namun, teori ini kerap dikritik karena hanya 

menekankan aspek lahiriah dari perilaku dan mengabaikan proses 

mental yang terjadi dalam diri peserta didik (Ormrod: 2017). 

Untuk mengimbangi keterbatasan behavioristik, teori 

kognitif kemudian hadir dengan menawarkan perspektif bahwa 

belajar adalah proses aktif yang melibatkan pemahaman, 

pengolahan informasi, dan konstruksi makna (Woolfolk: 2021). 



Hermawansyah, M.Pd.I 

30 

 

Dalam pendekatan ini, peserta didik tidak dianggap sebagai objek 

pasif, melainkan subjek yang aktif dalam mengelola informasi. 

Dalam PAI, teori kognitif dapat diterapkan melalui strategi 

pengajaran yang melibatkan eksplorasi makna, refleksi terhadap 

pengalaman keagamaan, serta penguatan kemampuan berpikir 

kritis terhadap nilai-nilai Islam. Misalnya, dalam pembelajaran 

tentang kejujuran, guru dapat meminta siswa untuk menganalisis 

kisah Nabi Muhammad SAW dan mengaitkannya dengan situasi 

kehidupan sehari-hari mereka. 

Lebih lanjut, teori konstruktivisme memberikan fondasi kuat 

bagi pembelajaran PAI yang bermakna. Teori ini berangkat dari 

asumsi bahwa belajar adalah proses konstruksi makna 

berdasarkan pengalaman dan pengetahuan sebelumnya (Santrock: 

2018). Dalam kerangka konstruktivisme, guru PAI tidak lagi 

berperan sebagai sumber utama pengetahuan, melainkan sebagai 

fasilitator yang membimbing siswa membangun pemahaman 

mereka sendiri terhadap nilai-nilai keislaman. Proses tanya-jawab, 

diskusi, dan kolaborasi menjadi bagian integral dari strategi 

pembelajaran yang memungkinkan siswa mengalami secara 

langsung internalisasi nilai Islam. Teori ini sangat sejalan dengan 

pendekatan tarbiyah Islamiyah yang menekankan pentingnya 

pengalaman hidup sebagai sarana pendidikan ruhani. 

Tidak hanya berhenti pada aspek kognitif dan pengalaman, 

teori humanistik juga memiliki kontribusi signifikan dalam 

memperkaya pendekatan PAI. Teori ini berangkat dari pandangan 

bahwa manusia adalah makhluk yang memiliki potensi positif dan 

kebutuhan untuk aktualisasi diri (Maslow: 2004; Rogers: 2008). 

Pendidikan, dalam perspektif ini, harus memfasilitasi 

perkembangan pribadi secara utuh—bukan sekadar penguasaan 

materi pelajaran. Dalam konteks PAI, pendekatan humanistik 

mendorong guru untuk memahami peserta didik secara individual, 

memperhatikan kebutuhan emosional mereka, serta menciptakan 

iklim belajar yang penuh kasih dan empati. Pendidikan agama 

yang mengedepankan nilai kasih sayang Allah (rahmah) dan cinta 

sesama akan jauh lebih efektif bila dilakukan dengan pendekatan 

humanistik yang menumbuhkan kesadaran batin, bukan sekadar 

formalitas. 



Hermawansyah, M.Pd.I 

31 

 

Selain itu, teori sosial kognitif yang dikembangkan oleh 

Albert Bandura memperluas makna belajar dengan memasukkan 

unsur observasi dan peniruan. Bandura menekankan pentingnya 

pembelajaran melalui modeling, yaitu proses meniru perilaku 

orang lain yang dianggap sebagai panutan (Bandura: 2006). Dalam 

pendidikan Islam, konsep teladan sangat penting dan menjadi 

bagian dari pedagogi profetik. Nabi Muhammad SAW adalah model 

ideal dalam perilaku, dan tugas guru PAI adalah menerjemahkan 

keteladanan ini ke dalam kehidupan nyata peserta didik. Melalui 

pembelajaran yang menampilkan contoh konkret dan figur 

inspiratif, peserta didik dapat membentuk perilaku religius yang 

lebih otentik. Tidak hanya itu, kehadiran guru yang mampu 

menjadi teladan akan memberikan pengaruh yang kuat dalam 

pembentukan karakter peserta didik (Zainuddin: 2019). 

Teori perkembangan moral yang dikembangkan oleh 

Lawrence Kohlberg juga dapat digunakan untuk memperkuat 

pembelajaran PAI. Kohlberg mengembangkan enam tahap 

perkembangan moral yang terbagi dalam tiga tingkat utama: 

prakonvensional, konvensional, dan pascakonvensional (Kohlberg: 

2001). Dalam pendidikan agama, pemahaman tentang tahapan 

moral ini dapat membantu guru menyesuaikan pendekatan 

pembelajaran sesuai dengan usia dan tahap perkembangan 

peserta didik. Misalnya, untuk anak-anak yang masih berada 

dalam tahap prakonvensional, guru bisa menekankan alasan 

moral berdasarkan ganjaran dan hukuman. Sementara bagi 

remaja, guru PAI dapat mulai memperkenalkan nilai-nilai moral 

universal Islam yang melampaui aturan-aturan formal. 

Teori perkembangan kognitif Piaget juga memberikan fondasi 

penting bagi pendidikan Islam. Piaget menekankan bahwa 

perkembangan intelektual terjadi melalui proses asimilasi dan 

akomodasi dalam tahap-tahap yang khas (Piaget: 2003). Guru PAI 

yang memahami tahapan ini dapat mengembangkan strategi 

pengajaran yang sesuai dengan kapasitas berpikir anak. Dalam 

tahap operasional konkret, misalnya, anak lebih mampu 

memahami nilai-nilai Islam melalui cerita dan pengalaman 

langsung. Sementara pada tahap operasional formal, siswa mulai 

dapat diajak berpikir abstrak tentang nilai-nilai etis dalam Islam 

dan aplikasinya dalam kehidupan sosial. Penyesuaian strategi ini 



Hermawansyah, M.Pd.I 

32 

 

bukan hanya akan memudahkan pemahaman materi agama, 

tetapi juga membuat peserta didik merasa diperhatikan dalam 

proses perkembangan mereka. 

Lebih dari itu, teori neuropsikologi belajar juga semakin 

mendapatkan perhatian dalam era pendidikan modern. Penelitian-

penelitian mutakhir menunjukkan bahwa proses belajar berkaitan 

erat dengan aktivitas neurologis dan keseimbangan emosi (Jensen: 

2008; Tokuhama-Espinosa: 2014). Dalam pembelajaran PAI, hal 

ini membuka ruang bagi pendekatan spiritual-neurosains yang 

menekankan pentingnya ketenangan jiwa, pengelolaan emosi, dan 

aktivitas keagamaan sebagai bagian dari kebugaran mental. 

Misalnya, praktik dzikir dan shalat terbukti memberikan dampak 

positif terhadap sistem saraf parasimpatis yang mengontrol 

ketenangan tubuh dan pikiran. Dengan demikian, pembelajaran 

agama Islam dapat dijadikan sarana untuk menciptakan 

keseimbangan emosional dan kognitif secara holistik (Rahim: 

2022). 

Pada titik ini, menjadi jelas bahwa pendidikan Islam 

membutuhkan pendekatan yang holistik terhadap psikologi 

belajar. Pendekatan integratif yang menggabungkan teori 

behavioristik, kognitif, konstruktivis, humanistik, sosial kognitif, 

hingga perspektif neurosains merupakan kebutuhan mendesak 

dalam membangun sistem pembelajaran PAI yang tidak hanya 

berorientasi pada nilai akademik, tetapi juga pada transformasi 

spiritual dan sosial. Guru PAI diharapkan tidak hanya menguasai 

konten ajaran agama, tetapi juga memiliki sensitivitas psikologis 

terhadap kebutuhan dan potensi peserta didik. 

Salah satu tantangan utama dalam penerapan teori-teori ini 

adalah bagaimana menerjemahkannya ke dalam kurikulum yang 

selama ini cenderung menekankan hafalan dan dogma. 

Transformasi strategi pembelajaran menjadi dialogis, kolaboratif, 

dan kontekstual perlu dilakukan secara bertahap. Misalnya, dalam 

pembelajaran fiqh, guru dapat mengganti metode ceramah dengan 

studi kasus dan simulasi kehidupan, sehingga siswa belajar 

menyelesaikan masalah keagamaan berdasarkan nilai-nilai 

universal Islam dan akal sehat. Demikian pula dalam 

pembelajaran akidah, pendekatan reflektif dan kontemplatif dapat 



Hermawansyah, M.Pd.I 

33 

 

digunakan untuk membantu siswa menemukan makna keimanan 

dalam kehidupan mereka yang nyata. 

Selain guru, peran lingkungan belajar juga tidak kalah 

penting. Lingkungan yang kondusif, baik secara fisik maupun 

sosial-emosional, akan sangat menentukan efektivitas 

pembelajaran agama. Suasana kelas yang demokratis, terbuka, 

dan saling menghargai akan memudahkan terjadinya proses 

internalisasi nilai. Dalam hal ini, teori ekologi Bronfenbrenner yang 

menekankan pentingnya berbagai sistem lingkungan terhadap 

perkembangan individu dapat menjadi acuan dalam mendesain 

lingkungan belajar PAI (Bronfenbrenner: 2005). Pembelajaran 

agama tidak bisa terlepas dari konteks keluarga, komunitas, 

bahkan media digital yang menjadi bagian dari kehidupan siswa. 

Dengan memahami berbagai teori psikologi belajar ini, para 

pendidik Islam dapat merancang pembelajaran yang lebih efektif, 

menyentuh, dan bermakna. Pendekatan pedagogis dalam PAI tidak 

lagi harus dikotakkan dalam kerangka ajar-mengajar yang kaku, 

tetapi lebih sebagai proses penyemaian nilai yang hidup, 

berkembang, dan dinamis dalam diri peserta didik. Melalui 

pendekatan psikologi belajar yang tepat, PAI dapat bertransformasi 

menjadi ruang pembentukan manusia seutuhnya—yang cerdas 

secara akal, bersih secara jiwa, dan mulia secara akhlak. 

Pendidikan agama Islam yang demikian akan menjadi pilar 

peradaban yang tangguh dalam menghadapi tantangan zaman. 

 

C. Prinsip pedagogis dalam strategi pembelajaran PAI 

Dalam proses pendidikan Islam, prinsip pedagogis 

memainkan peran sentral dalam merancang strategi pembelajaran 

yang tidak hanya efektif secara metodologis, tetapi juga bermakna 

secara spiritual dan moral. Pendidikan Agama Islam (PAI) bukan 

sekadar transmisi pengetahuan religius, melainkan sebuah proses 

transformasi kepribadian yang melibatkan aspek kognitif, afektif, 

dan psikomotorik secara utuh. Oleh karena itu, strategi 

pembelajaran PAI harus didasarkan pada prinsip-prinsip 

pedagogis yang kuat, yang tidak hanya mencerminkan pendekatan 



Hermawansyah, M.Pd.I 

34 

 

ilmiah modern dalam pendidikan, tetapi juga menjiwai nilai-nilai 

keislaman yang holistik. 

Dalam konteks ini, prinsip pedagogis mencakup sejumlah 

pendekatan yang menekankan pentingnya pemahaman peserta 

didik, keterlibatan emosional, relevansi materi dengan kehidupan 

nyata, serta internalisasi nilai-nilai agama secara bertahap. Hal ini 

sejalan dengan pandangan Ki Hadjar Dewantara tentang 

pendidikan sebagai proses menuntun segala kekuatan kodrat anak 

agar mereka mampu mencapai keselamatan dan kebahagiaan yang 

setinggi-tingginya, baik sebagai manusia maupun sebagai anggota 

masyarakat. Maka, pendidikan bukan hanya soal kognisi semata, 

tetapi juga tentang pembentukan karakter dan moralitas. Dalam 

konteks pembelajaran PAI, prinsip pedagogis menjadi panduan 

utama agar tujuan pendidikan Islam yang menyeluruh dapat 

tercapai dengan optimal (Rohman: 2021). 

Salah satu prinsip pedagogis yang relevan dalam strategi 

pembelajaran PAI adalah prinsip kebermaknaan. Prinsip ini 

menekankan bahwa setiap materi yang diajarkan hendaknya 

memiliki makna personal bagi peserta didik. Dengan kata lain, 

pembelajaran harus relevan dengan kehidupan sehari-hari 

mereka. Sebagai contoh, ketika guru mengajarkan konsep 

kejujuran dalam Islam, pembelajaran tidak berhenti pada 

pemahaman kognitif tentang definisi jujur menurut Al-Qur’an dan 

Hadis, tetapi dilanjutkan pada refleksi diri, studi kasus, serta 

aplikasi nilai tersebut dalam kehidupan nyata siswa. Pendekatan 

ini mengadopsi prinsip constructivism, yakni pembelajaran yang 

berangkat dari pengalaman dan pengetahuan awal siswa untuk 

membangun makna baru secara aktif (Santrock: 2018). 

Selanjutnya, prinsip diferensiasi juga menjadi elemen 

penting dalam strategi pembelajaran PAI. Dalam kelas yang 

heterogen, peserta didik memiliki latar belakang yang berbeda-

beda, baik dari segi pemahaman agama, gaya belajar, maupun 

tingkat kematangan emosional. Oleh karena itu, strategi 

pembelajaran yang digunakan oleh guru PAI harus memperhatikan 

keragaman tersebut. Prinsip diferensiasi menuntut guru untuk 

menyesuaikan konten, proses, dan produk pembelajaran agar 

dapat menjangkau seluruh peserta didik dengan efektif. Misalnya, 



Hermawansyah, M.Pd.I 

35 

 

dalam menyampaikan materi tentang sejarah Nabi Muhammad 

SAW, guru dapat menyediakan berbagai sumber belajar seperti 

video dokumenter, cerita bergambar, atau diskusi kelompok agar 

siswa dengan gaya belajar visual, auditori, dan kinestetik dapat 

memahami materi dengan cara masing-masing (Tomlinson: 2014). 

Tidak kalah penting adalah prinsip partisipasi aktif, yang 

sejalan dengan teori pembelajaran aktif (active learning). Dalam 

konteks pembelajaran PAI, prinsip ini mengajak siswa untuk 

terlibat secara langsung dalam proses pembelajaran, bukan 

sekadar menjadi pendengar pasif. Strategi yang dapat digunakan 

antara lain diskusi kelompok, presentasi, simulasi peran, dan 

problem-based learning. Melalui keterlibatan aktif ini, siswa tidak 

hanya memahami ajaran Islam secara kognitif, tetapi juga belajar 

mempraktikkannya dalam konteks sosial. Pembelajaran semacam 

ini mendorong internalisasi nilai dan sikap keagamaan yang lebih 

mendalam (Slavin: 2020). 

Prinsip lain yang sangat penting adalah prinsip keteladanan. 

Dalam Islam, pendidikan tidak hanya terjadi dalam ruang kelas, 

tetapi juga melalui interaksi dan pengamatan terhadap perilaku 

guru. Guru PAI memiliki peran sebagai uswah hasanah (teladan 

yang baik), yang perilakunya menjadi contoh nyata bagi peserta 

didik. Oleh karena itu, strategi pembelajaran PAI harus mencakup 

aspek keteladanan dalam setiap tahapnya. Misalnya, dalam 

pembelajaran tentang kesabaran, guru bukan hanya 

menyampaikan materi, tetapi juga menunjukkan sikap sabar 

dalam menghadapi siswa yang bermasalah. Hal ini memperkuat 

proses internalisasi nilai melalui pengalaman langsung siswa 

dalam berinteraksi dengan figur otoritatif (Zakiyah: 2022). 

Selain itu, prinsip pengulangan (repetition) dan penguatan 

(reinforcement) juga memiliki tempat penting dalam strategi 

pembelajaran PAI. Konsep ini berasal dari teori behaviorism yang 

dikembangkan oleh tokoh-tokoh seperti Skinner dan Thorndike. 

Dalam konteks PAI, pengulangan materi yang sistematis dan 

penguatan terhadap perilaku yang sesuai dengan nilai Islam dapat 

membantu membentuk kebiasaan positif pada peserta didik. 

Misalnya, membiasakan siswa untuk memulai kegiatan belajar 

dengan doa, menanamkan disiplin waktu shalat, dan memberikan 



Hermawansyah, M.Pd.I 

36 

 

penghargaan terhadap perilaku jujur dan sopan, merupakan 

bentuk konkret penerapan prinsip ini dalam pembelajaran (Eggen 

& Kauchak: 2019). 

Prinsip kontekstualitas atau keterkaitan materi dengan 

lingkungan sosial dan budaya peserta didik juga sangat relevan 

dalam strategi pembelajaran PAI. Prinsip ini menekankan bahwa 

pembelajaran harus membumi, tidak mengawang-awang, serta 

terkait erat dengan realitas sosial yang dialami siswa. Misalnya, 

dalam membahas konsep zakat, guru dapat mengaitkan dengan 

kondisi kemiskinan di lingkungan sekitar siswa, sehingga 

pembelajaran menjadi lebih hidup dan menggugah empati. 

Pendekatan kontekstual ini dapat ditemukan dalam model 

pembelajaran contextual teaching and learning (CTL), yang 

mengintegrasikan antara teori dengan praktik sosial secara 

harmonis (Johnson: 2007). 

Prinsip humanistik, yang menempatkan peserta didik 

sebagai subjek aktif dalam proses pembelajaran dan 

memperhatikan kebutuhan psikologis mereka, juga memiliki peran 

penting dalam strategi PAI. Dalam pandangan humanistik, guru 

berperan sebagai fasilitator yang membantu siswa menemukan 

makna dan arah hidupnya, bukan sekadar penyampai materi. 

Prinsip ini sangat sejalan dengan nilai-nilai Islam yang 

menekankan pentingnya penghormatan terhadap martabat 

manusia dan pengembangan potensi fitrah. Dalam praktiknya, 

strategi pembelajaran PAI yang humanistik melibatkan 

pendekatan dialogis, empatik, dan suportif terhadap peserta didik 

(Mulyasa: 2019). 

Penerapan prinsip refleksi dalam strategi pembelajaran PAI 

juga tidak dapat diabaikan. Refleksi adalah proses berpikir kritis 

terhadap pengalaman belajar, yang memungkinkan siswa 

mengevaluasi dan memperdalam pemahaman serta sikap mereka 

terhadap materi agama yang telah dipelajari. Melalui kegiatan 

jurnal harian, diskusi evaluatif, atau pertanyaan terbuka, siswa 

diajak untuk merefleksikan nilai-nilai Islam dalam kehidupan 

mereka sehari-hari. Hal ini sejalan dengan pendekatan 

metakognitif, di mana siswa tidak hanya belajar apa yang mereka 

pelajari, tetapi juga bagaimana mereka belajar (Flavell: 2004). 



Hermawansyah, M.Pd.I 

37 

 

Tak kalah penting adalah prinsip integratif, yang 

menekankan keterpaduan antara aspek kognitif, afektif, dan 

psikomotorik dalam strategi pembelajaran PAI. Pendidikan Islam 

tidak hanya bertujuan mencetak individu yang cerdas secara 

intelektual, tetapi juga memiliki kedalaman spiritual dan 

keluhuran moral. Oleh karena itu, strategi pembelajaran PAI harus 

mencerminkan pendekatan integratif ini, misalnya dengan 

menggabungkan ceramah, praktik ibadah, dan kegiatan sosial 

dalam satu kesatuan yang utuh. Dengan pendekatan integratif, 

pembelajaran menjadi lebih menyentuh aspek terdalam dari 

kepribadian siswa (Zuhdi: 2021). 

Dalam konteks pedagogis Islam, prinsip gradualitas atau 

tadarruj juga menjadi bagian tak terpisahkan dari strategi 

pembelajaran. Prinsip ini mengajarkan bahwa pembelajaran harus 

disampaikan secara bertahap, mengikuti perkembangan psikologis 

dan intelektual peserta didik. Dalam sejarah Islam, wahyu 

diturunkan secara bertahap selama 23 tahun sebagai bentuk 

implementasi prinsip ini dalam pendidikan. Maka, strategi 

pembelajaran PAI seharusnya tidak memaksakan pemahaman 

mendalam dalam waktu singkat, tetapi memberi ruang bagi siswa 

untuk menyerap nilai secara perlahan dan berkelanjutan (Al-Attas: 

2010). 

Sebagai tambahan, prinsip dialogis juga menjadi bagian 

penting dalam strategi pembelajaran PAI. Prinsip ini melibatkan 

komunikasi dua arah antara guru dan siswa, serta antara siswa 

dengan siswa lainnya. Pendekatan ini sejalan dengan nilai-nilai 

musyawarah dalam Islam, serta mendukung pengembangan 

keterampilan berpikir kritis dan keterampilan sosial peserta didik. 

Dengan strategi pembelajaran yang dialogis, siswa diajak untuk 

berargumentasi, menyampaikan pendapat, dan mendengarkan 

dengan empati, yang kesemuanya berkontribusi pada 

pembentukan karakter islami yang komunikatif dan terbuka 

(Qomar: 2020). 

Namun, prinsip-prinsip pedagogis di atas tidak dapat 

berjalan dengan baik tanpa dukungan lingkungan belajar yang 

kondusif. Maka, strategi pembelajaran PAI harus menciptakan 

ruang kelas yang aman secara psikologis, inklusif, dan menghargai 



Hermawansyah, M.Pd.I 

38 

 

perbedaan. Ini penting untuk memastikan bahwa setiap peserta 

didik merasa diterima dan termotivasi untuk belajar. Dalam hal 

ini, guru PAI perlu membangun hubungan yang positif dengan 

siswa, serta menciptakan suasana belajar yang menginspirasi dan 

membangkitkan semangat spiritual (Tilaar: 2019). 

Penguatan prinsip-prinsip pedagogis dalam strategi 

pembelajaran PAI juga membutuhkan integrasi teknologi dan 

media pembelajaran yang sesuai dengan zaman. Dalam era digital, 

strategi PAI tidak dapat lagi mengandalkan metode konvensional 

semata. Penggunaan media interaktif, platform e-learning, dan 

video pembelajaran Islami dapat membantu menyampaikan nilai-

nilai agama secara lebih menarik dan kontekstual bagi generasi 

milenial dan Z. Namun demikian, teknologi harus tetap digunakan 

sebagai alat bantu, bukan pengganti hubungan manusiawi dalam 

pendidikan (Hefni: 2022). 

Strategi pembelajaran PAI yang berlandaskan prinsip-prinsip 

pedagogis bukan hanya soal teknik mengajar, tetapi merupakan 

wujud nyata dari tanggung jawab spiritual dan intelektual guru 

dalam membimbing generasi umat menuju kedewasaan iman dan 

akhlak. Dengan menggabungkan pendekatan pedagogis modern 

dan nilai-nilai Islam yang luhur, pendidikan agama akan mampu 

membentuk individu yang berpengetahuan, beriman, dan 

berakhlak mulia tujuan yang sejatinya menjadi inti dari setiap 

usaha pendidikan dalam Islam. 

 

D. Integrasi nilai-nilai spiritual dalam dasar teori 

pembelajaran 

Di tengah kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi yang 

begitu pesat, dunia pendidikan terus mengalami pergeseran 

paradigma, dari yang bersifat mekanistik dan berorientasi hasil, 

menuju pendekatan yang lebih humanistik, holistik, dan 

spiritualistik. Dalam arus transformasi ini, integrasi nilai-nilai 

spiritual menjadi sebuah keharusan moral sekaligus kebutuhan 

pedagogis. Pendidikan tidak lagi hanya dituntut untuk 

mencerdaskan secara kognitif, tetapi juga membentuk karakter 

dan jiwa yang selaras dengan nilai-nilai spiritualitas, terutama 



Hermawansyah, M.Pd.I 

39 

 

dalam konteks masyarakat yang beragama. Di sinilah pentingnya 

membangun dasar teori pembelajaran yang tidak sekadar berakar 

pada pendekatan behavioristik atau konstruktivistik secara teknis, 

tetapi juga menyatu dengan spirit transendental yang memberi 

arah pada pembelajaran sebagai proses pemanusiaan manusia. 

Teori pembelajaran yang hanya berpusat pada aspek 

mekanis penguasaan materi atau capaian kompetensi semata, 

tanpa menyentuh aspek spiritual, sesungguhnya melahirkan 

ketimpangan dalam perkembangan peserta didik. Mereka mungkin 

menjadi cerdas secara intelektual, tetapi kering secara batiniah. 

Oleh karena itu, pendidikan yang mendalam harus 

mempertemukan ranah pengetahuan (kognisi), keterampilan 

(psikomotorik), dan nilai (afeksi) dalam satu tarikan nafas, dengan 

spiritualitas sebagai ruh yang menghidupkan keseluruhan proses 

tersebut. Spiritualitas di sini bukan hanya terbatas pada aktivitas 

ibadah formal, tetapi lebih luas sebagai kesadaran akan 

keterhubungan manusia dengan Tuhan, alam semesta, dan 

sesama. 

Integrasi nilai-nilai spiritual dalam pembelajaran tidak dapat 

dilepaskan dari pandangan filosofis mengenai hakikat manusia. 

Dalam banyak tradisi filsafat, terutama yang berakar pada 

pemikiran keagamaan dan ketimuran, manusia dipandang sebagai 

makhluk spiritual yang memiliki dimensi lahiriah dan batiniah. 

Pandangan ini menegaskan bahwa proses pendidikan yang ideal 

adalah yang mampu mengembangkan seluruh potensi 

kemanusiaan secara seimbang, termasuk potensi spiritual. Dalam 

perspektif Islam, misalnya, pendidikan (tarbiyah) tidak hanya 

bermakna transfer ilmu, melainkan juga proses tazkiyah 

(penyucian jiwa) dan ta'dib (pembentukan adab). Karenanya, 

integrasi nilai-nilai spiritual merupakan bagian esensial dari teori 

pembelajaran dalam pendidikan Islam. 

Dari sudut teori pembelajaran modern, pendekatan 

humanistik sebagaimana dikembangkan oleh Carl Rogers dan 

Abraham Maslow membuka ruang penting bagi pengembangan 

aspek spiritual dalam pendidikan. Rogers menekankan pentingnya 

suasana belajar yang mendukung aktualisasi diri, yang hanya 

dapat dicapai ketika peserta didik merasa diterima secara utuh 



Hermawansyah, M.Pd.I 

40 

 

sebagai manusia. Maslow bahkan meletakkan kebutuhan spiritual 

sebagai bagian dari puncak hierarki kebutuhan manusia, yakni 

aktualisasi diri yang diorientasikan pada nilai-nilai transendental. 

Dalam pendekatan ini, pembelajaran menjadi proses pencarian 

makna dan pemahaman diri dalam hubungan dengan realitas yang 

lebih tinggi (Maslow: 2000). 

Namun, seiring berkembangnya pendekatan konstruktivistik 

dalam teori pembelajaran, integrasi nilai spiritual mendapat medan 

yang lebih luas. Pendekatan konstruktivistik menempatkan 

peserta didik sebagai subjek aktif dalam membangun 

pengetahuan, yang pada dasarnya membuka ruang bagi integrasi 

nilai-nilai, termasuk nilai spiritual. Vygotsky, meskipun tidak 

secara eksplisit membahas spiritualitas, melalui teorinya tentang 

zona perkembangan proksimal (ZPD) dan interaksi sosial, memberi 

dasar bagi pentingnya konteks kultural dan nilai dalam 

pembelajaran. Dalam hal ini, nilai-nilai spiritual sebagai bagian 

dari budaya dan keyakinan individu dapat menjadi pijakan dalam 

konstruksi pengetahuan yang bermakna (Santrock: 2019). 

Dalam praktiknya, integrasi nilai-nilai spiritual dalam 

pembelajaran menuntut kehadiran guru sebagai figur yang tidak 

hanya mengajar, tetapi juga mengilhami dan membimbing. Guru 

adalah teladan (uswah hasanah) yang nilai-nilai spiritualitasnya 

terpantul dalam cara berpikir, bersikap, dan bertindak. Guru yang 

memiliki kesadaran spiritual tinggi cenderung membawa suasana 

kelas yang penuh keteduhan, empati, dan makna. Ia mampu 

menjadikan pelajaran matematika, sains, atau bahasa sekalipun 

sebagai jalan untuk mengenali keagungan Sang Pencipta. Sebab 

dalam spiritualitas pendidikan, semua ilmu bermuara pada 

keesaan dan keindahan Tuhan. Inilah yang oleh Palmer disebut 

sebagai "teaching from within," yakni mengajar dengan 

menghadirkan keutuhan jiwa dan relasi spiritual yang mendalam 

(Palmer: 2007). 

Lebih lanjut, dalam konteks pendidikan agama Islam (PAI), 

integrasi nilai-nilai spiritual bukan hanya pilihan, melainkan 

kewajiban kurikuler. PAI sejatinya tidak berhenti pada penguasaan 

materi agama semata, tetapi diarahkan untuk membentuk 

kepribadian islami yang paripurna. Artinya, strategi pembelajaran 



Hermawansyah, M.Pd.I 

41 

 

PAI harus dirancang sedemikian rupa agar mampu 

membangkitkan kesadaran spiritual peserta didik, menumbuhkan 

kecintaan pada nilai-nilai ilahiyah, dan mendorong penghayatan 

terhadap ajaran agama dalam kehidupan nyata. Hal ini hanya 

dapat dilakukan jika dasar teorinya memang mengakomodasi 

pendekatan spiritual secara eksplisit. 

Dalam hal ini, pendekatan integratif-interkonektif dalam 

pembelajaran menjadi sangat relevan. Pendekatan ini berupaya 

menjembatani ilmu-ilmu umum dan agama, teori-teori barat dan 

nilai-nilai lokal, rasionalitas dan spiritualitas. Konsep ini 

dikembangkan oleh banyak pemikir pendidikan Islam 

kontemporer, termasuk Al-Attas dan Syed Naquib, yang 

menekankan pentingnya adab dan keutuhan ilmu dalam proses 

pendidikan. Dalam teori ini, spiritualitas bukan pelengkap, tetapi 

fondasi epistemologis pembelajaran (Al-Attas: 2001). Oleh karena 

itu, semua teori pembelajaran dalam pendidikan Islam, baik 

behavioristik, kognitivistik, maupun konstruktivistik, perlu dibaca 

ulang dalam cahaya spiritualitas. 

Kurikulum Merdeka Belajar yang kini mulai 

diimplementasikan di Indonesia, dengan semangat transformatif 

dan diferensiatifnya, sebenarnya memberi peluang besar untuk 

mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dalam pembelajaran. Konsep 

profil pelajar Pancasila yang menjadi orientasi utama kurikulum 

ini mengedepankan karakter, kebhinekaan global, gotong royong, 

dan kemandirian, yang semuanya bisa dan harus dihidupi secara 

spiritual. Dalam hal ini, pembelajaran tidak cukup hanya berbasis 

proyek (project based learning), tetapi harus berlandaskan nilai 

(value based learning). Pembelajaran berbasis nilai spiritual ini 

bukan hanya membahas apa yang benar secara logika, tetapi juga 

apa yang baik dan indah secara spiritual. 

Nilai-nilai spiritual yang dimaksud tidak selalu berbentuk 

ajaran dogmatis. Ia bisa hadir dalam bentuk refleksi mendalam, 

perenungan eksistensial, atau pengalaman estetis yang 

menggugah batin. Misalnya, dalam pembelajaran bahasa, guru 

bisa mengajak siswa menulis puisi tentang rasa syukur atau 

keajaiban alam. Dalam pembelajaran IPA, siswa dapat diajak 

merenungkan hukum-hukum alam sebagai tanda-tanda 



Hermawansyah, M.Pd.I 

42 

 

kekuasaan Tuhan. Dalam pembelajaran IPS, nilai keadilan sosial 

bisa dibingkai dalam perspektif spiritual sebagai amanah ilahi. 

Semua ini memerlukan kerangka teoritis yang menyadari peran 

penting spiritualitas dalam membentuk makna belajar (Zohar & 

Marshall: 2001). 

Secara psikologis, integrasi nilai spiritual juga memberikan 

dampak positif bagi perkembangan peserta didik. Penelitian 

menunjukkan bahwa peserta didik yang memiliki kesadaran 

spiritual cenderung lebih tahan terhadap tekanan, memiliki 

motivasi intrinsik yang tinggi, serta mampu mengembangkan 

empati dan kontrol diri yang baik (Seligman: 2011). Dalam konteks 

inilah, teori pembelajaran positif yang dikembangkan oleh psikologi 

positif memberikan landasan penting untuk pengembangan 

spiritualitas sebagai sumber kekuatan psikologis peserta didik. 

Namun demikian, upaya integrasi nilai spiritual dalam teori 

dan praktik pembelajaran tidaklah mudah. Banyak tantangan 

yang harus dihadapi, baik dari aspek kurikulum, kompetensi guru, 

maupun budaya sekolah yang masih cenderung materialistik. 

Tantangan lain adalah kekhawatiran sebagian kalangan akan 

lahirnya eksklusivisme atau dogmatisme jika spiritualitas tidak 

dikelola dengan bijak. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan 

yang inklusif, dialogis, dan lintas iman dalam mengembangkan 

spiritualitas pendidikan. Spiritualitas yang dimaksud adalah 

spiritualitas universal, yang menjunjung tinggi nilai kemanusiaan, 

keadilan, dan kasih sayang. 

Dalam konteks global, banyak negara mulai menyadari 

pentingnya spiritualitas dalam pendidikan. Di Finlandia, 

pendidikan karakter dan kesadaran diri menjadi bagian integral 

dari pembelajaran. Di Inggris, ada mata pelajaran yang secara 

eksplisit mengajarkan spiritual, moral, sosial, dan budaya (SMSC) 

development. Bahkan UNESCO dalam beberapa dokumen 

pendidikannya menekankan pentingnya "learning to be," yakni 

pembelajaran untuk menjadi manusia utuh, yang mencakup 

dimensi spiritual (UNESCO: 2015). Ini semua menunjukkan bahwa 

spiritualitas bukan hanya milik tradisi Timur atau agama-agama 

tertentu, tetapi menjadi kesadaran global dalam membangun 

pendidikan yang bermakna. 



Hermawansyah, M.Pd.I 

43 

 

Di Indonesia sendiri, praktik integrasi nilai spiritual dalam 

pembelajaran masih sangat bergantung pada inisiatif pribadi guru 

dan budaya sekolah. Padahal, seharusnya hal ini menjadi bagian 

dari desain sistemik pendidikan. Teori pembelajaran yang 

dikembangkan oleh para pendidik dan akademisi di Indonesia 

sudah mulai mengarah ke sana. Misalnya, pendekatan 

pembelajaran kontekstual (CTL) yang dikembangkan oleh Johnson 

dan diterapkan dalam konteks Indonesia, dapat dijadikan sarana 

untuk menyisipkan nilai-nilai spiritual dalam konteks kehidupan 

nyata peserta didik (Johnson: 2006). Dengan demikian, 

spiritualitas tidak diajarkan sebagai sesuatu yang abstrak, tetapi 

dihidupkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Akhirnya, integrasi nilai-nilai spiritual dalam dasar teori 

pembelajaran bukanlah sekadar idealisme atau romantisme 

pendidikan. Ia adalah kebutuhan riil dalam membentuk manusia 

utuh di tengah krisis nilai yang melanda dunia modern. Dalam era 

yang serba cepat, instan, dan kompetitif ini, pendidikan spiritual 

menawarkan ruang jeda, refleksi, dan pemaknaan. Ia mengajarkan 

bahwa belajar bukan hanya untuk bekerja, tetapi untuk hidup; 

bukan hanya untuk sukses, tetapi untuk bermakna. Teori 

pembelajaran yang mengabaikan spiritualitas niscaya akan 

kehilangan daya hidupnya, sebab ia telah mengabaikan hakikat 

terdalam dari proses belajar: menjadikan manusia lebih bijak, 

lebih manusiawi, dan lebih dekat dengan Sang Sumber Segala 

Ilmu. 

 

E. Arah pengembangan strategi berdasarkan pendekatan 

holistic 

Strategi dalam dunia pendidikan, manajemen, maupun 

pembangunan sosial tidak lagi bisa dikembangkan melalui 

pendekatan parsial atau terfragmentasi. Semakin kompleksnya 

tantangan global, krisis multidimensi, dan dinamika sosial budaya 

menuntut adanya pendekatan yang lebih menyeluruh, yakni 

pendekatan holistik. Pendekatan ini memandang individu, 

organisasi, maupun masyarakat sebagai sistem yang utuh, yang 

tidak dapat dipisahkan dari konteks spiritual, emosional, sosial, 

dan ekologis. Dalam kerangka inilah, arah pengembangan strategi 



Hermawansyah, M.Pd.I 

44 

 

perlu disusun bukan semata-mata berdasarkan efisiensi teknis 

atau keunggulan kompetitif, melainkan juga berdasarkan nilai-

nilai kemanusiaan, keseimbangan, dan keberlanjutan jangka 

panjang (Hargreaves & Fullan: 2012). 

Pendekatan holistik merupakan hasil dari akumulasi 

pemikiran transdisipliner yang menyadari bahwa pendekatan-

pendekatan konvensional yang terlalu fokus pada satu aspek 

tunggal—misalnya ekonomi, teknologi, atau kebijakan—sering kali 

gagal menjawab persoalan yang saling terkait dan saling 

mempengaruhi. Dalam konteks ini, strategi dikembangkan sebagai 

serangkaian proses yang berakar pada pemahaman mendalam 

terhadap realitas yang kompleks. Strategi tidak hanya menjadi alat 

pencapaian tujuan pragmatis, tetapi juga menjadi sarana 

penciptaan makna dan transformasi sosial (Senge: 2006). 

Dalam dunia pendidikan, misalnya, arah pengembangan 

strategi pembelajaran berbasis pendekatan holistik tidak cukup 

hanya dengan menyesuaikan kurikulum terhadap kebutuhan 

industri atau perkembangan teknologi. Strategi harus mencakup 

aspek spiritualitas peserta didik, koneksi sosial, dan kesadaran 

ekologis. Hal ini berarti bahwa guru tidak lagi hanya menjadi 

penyampai informasi, melainkan fasilitator pertumbuhan pribadi, 

sosial, dan spiritual siswa. Proses belajar harus membangun 

keseimbangan antara kognisi, afeksi, dan tindakan. Nilai-nilai 

empati, kerjasama, serta penghargaan terhadap keragaman 

menjadi dasar dalam merumuskan arah strategi ini (Zohar & 

Marshall: 2000). 

Di bidang manajemen organisasi, pendekatan holistik 

menuntut pergeseran dari orientasi profit semata ke arah 

keberlanjutan dan tanggung jawab sosial. Strategi pengembangan 

perusahaan tidak dapat dilepaskan dari relasi harmonis dengan 

lingkungan, kesejahteraan karyawan, serta kontribusi terhadap 

komunitas sekitar. Di sinilah pentingnya spiritual leadership, yaitu 

kepemimpinan yang berbasis nilai-nilai keadilan, cinta kasih, 

integritas, dan pelayanan (Fry: 2003). Arah strategi organisasi yang 

dikembangkan dengan pendekatan holistik akan lebih mampu 

membangun budaya kerja yang sehat, kolaboratif, dan bermakna. 



Hermawansyah, M.Pd.I 

45 

 

Aspek utama dari pendekatan holistik adalah kesadaran 

bahwa seluruh aspek kehidupan saling terkait secara erat dan 

tidak dapat dipisahkan. Dalam tradisi filsafat Timur maupun 

dalam spiritualitas global, terdapat prinsip bahwa manusia adalah 

bagian dari alam semesta, dan tindakan-tindakannya harus 

memperhatikan keseimbangan dengan seluruh ciptaan. Maka, 

dalam membangun strategi, harus diperhatikan dimensi ekologis 

dan spiritual. Strategi tidak boleh merusak tatanan ekologis demi 

kepentingan sesaat, namun justru harus membangun 

keberlangsungan kehidupan (Capra: 2002). 

Dalam pendidikan karakter, strategi holistik menjadi 

semakin relevan di tengah krisis nilai yang melanda banyak 

negara. Pendidikan tidak boleh hanya mengukur capaian 

akademik, tetapi juga membentuk kepribadian yang utuh. Dalam 

kerangka ini, strategi pembelajaran harus mengintegrasikan nilai-

nilai kejujuran, kerja keras, tanggung jawab, dan kasih sayang. 

Guru berperan bukan hanya sebagai pendidik, tetapi juga sebagai 

teladan moral dan spiritual. Pembelajaran diarahkan untuk 

menyentuh hati dan membentuk kesadaran etis peserta didik 

(Lickona: 2004). 

Dalam konteks kebijakan publik, strategi pembangunan 

berbasis pendekatan holistik harus mencakup integrasi antara 

aspek ekonomi, sosial, budaya, dan lingkungan. Pemerintah tidak 

cukup hanya mengembangkan strategi pembangunan berbasis 

angka-angka pertumbuhan ekonomi, tetapi harus memastikan 

bahwa pembangunan tersebut inklusif dan berkeadilan. Hal ini 

berarti bahwa kelompok-kelompok marjinal, masyarakat adat, dan 

minoritas harus menjadi bagian dari proses perumusan strategi, 

bukan hanya sebagai objek pembangunan. Strategi yang 

dikembangkan dalam pendekatan holistik menempatkan 

masyarakat sebagai subjek yang aktif dan bermartabat (Sen: 

1999). 

Secara filosofis, pendekatan holistik dalam strategi berakar 

pada epistemologi integratif, yang tidak memisahkan antara rasio 

dan intuisi, antara fakta dan nilai, antara objektivitas dan 

subjektivitas. Pengetahuan tidak dilihat sebagai sesuatu yang 

netral, tetapi selalu terikat pada konteks budaya, pengalaman, dan 



Hermawansyah, M.Pd.I 

46 

 

nilai-nilai manusia. Maka dalam proses pengembangan strategi, 

penting untuk melibatkan dialog antara berbagai perspektif dan 

kepentingan, serta membuka ruang kontemplasi dan refleksi 

spiritual (Wilber: 2000). 

Transformasi digital yang berlangsung saat ini juga 

menuntut arah strategi yang holistik. Meskipun teknologi 

membawa kemudahan dan percepatan dalam banyak aspek 

kehidupan, namun tanpa fondasi nilai yang kuat, teknologi bisa 

menjadi alat dominasi, pengasingan, dan kerusakan lingkungan. 

Strategi digitalisasi harus memasukkan nilai-nilai etik dan 

spiritual, termasuk privasi, keadilan digital, serta tanggung jawab 

penggunaan data. Literasi digital yang dibangun dalam kerangka 

holistik tidak hanya mencakup keterampilan teknis, tetapi juga 

mencakup kesadaran kritis dan integritas moral (Selwyn: 2016). 

Pada tataran praktis, pengembangan strategi berbasis 

pendekatan holistik membutuhkan sinergi lintas sektor dan lintas 

disiplin. Pendekatan sektoral yang selama ini dominan perlu 

dikritisi karena sering kali menciptakan fragmentasi dan tumpang 

tindih kebijakan. Misalnya, dalam penanggulangan kemiskinan, 

diperlukan pendekatan yang mengintegrasikan sektor kesehatan, 

pendidikan, pekerjaan, dan spiritualitas. Demikian pula dalam 

penanganan krisis iklim, strategi tidak cukup hanya berbasis data 

ilmiah, tetapi juga perlu menggugah kesadaran ekologis dan 

tanggung jawab spiritual manusia terhadap bumi (O’Brien & 

Selboe: 2015). 

Pendidikan tinggi sebagai pusat pengembangan ilmu dan 

strategi sosial pun ditantang untuk lebih membuka diri terhadap 

pendekatan holistik. Kurikulum interdisipliner, pembelajaran 

berbasis proyek sosial, serta keterlibatan komunitas menjadi 

bagian penting dalam merumuskan arah strategis kampus. Dosen 

tidak hanya dituntut mencetak lulusan yang kompeten secara 

profesional, tetapi juga yang mampu berpikir kritis, berempati, dan 

memiliki komitmen terhadap perubahan sosial. Dalam hal ini, 

spiritualitas akademik bukan berarti mengajarkan agama secara 

formal, tetapi membangun suasana batin yang reflektif, rendah 

hati, dan menghargai keutuhan hidup (Palmer: 2007). 



Hermawansyah, M.Pd.I 

47 

 

Pendekatan holistik juga memberikan arah baru bagi strategi 

dalam kesehatan mental dan kesejahteraan psikologis. Strategi 

peningkatan kesehatan mental tidak cukup hanya berfokus pada 

terapi kognitif atau farmakologis, tetapi juga pada penguatan 

makna hidup, spiritualitas, dan keterhubungan sosial. Dalam 

dunia yang semakin terpolarisasi dan individualistik, strategi 

berbasis holistik menjadi harapan untuk membangun 

keseimbangan jiwa dan solidaritas kemanusiaan (Richards & 

Bergin: 2005). 

Namun demikian, pengembangan strategi berbasis 

pendekatan holistik tidak lepas dari tantangan. Di satu sisi, 

pendekatan ini membutuhkan perubahan paradigma dari banyak 

aktor, baik di tingkat pengambil kebijakan, pelaku pendidikan, 

maupun masyarakat umum. Di sisi lain, pendekatan ini sering kali 

dinilai tidak praktis atau terlalu idealis dalam sistem yang 

cenderung pragmatis dan cepat hasil. Oleh karena itu, penting 

untuk membangun jembatan antara idealisme holistik dan 

kebutuhan operasional di lapangan. Ini bisa dilakukan melalui 

praktik-praktik kecil yang berdampak luas, refleksi yang terus 

menerus, serta dialog lintas nilai dan kepentingan (Fullan: 2011). 

Secara teoritis, pendekatan holistik memperkaya landasan 

pengembangan strategi dengan memasukkan berbagai teori 

humanistik, ekologi sosial, dan spiritualitas. Hal ini menciptakan 

kerangka yang tidak hanya berorientasi pada output, tetapi juga 

pada proses dan dampak jangka panjang terhadap kehidupan. Di 

tengah disrupsi global dan tantangan ekologis, arah 

pengembangan strategi yang terinspirasi dari pendekatan holistik 

menjadi relevan, bukan hanya sebagai pilihan alternatif, tetapi 

sebagai kebutuhan mutlak untuk membangun dunia yang lebih 

adil, berkelanjutan, dan bermakna (Noddings: 2013). 

Pada akhirnya, arah pengembangan strategi berdasarkan 

pendekatan holistik bukan sekadar pergeseran teknis, melainkan 

transformasi paradigma. Strategi menjadi bukan hanya alat 

perencanaan, tetapi juga jalan pencarian kebenaran, keutuhan, 

dan keadilan. Dalam dunia yang terus berubah, strategi holistik 

membawa harapan bahwa perubahan dapat diarahkan menuju 

kehidupan yang lebih utuh, saling terhubung, dan penuh kasih. 



Hermawansyah, M.Pd.I 

48 

 

Maka, masa depan strategi bukan hanya tentang kompetisi, tetapi 

tentang kolaborasi, kesadaran, dan keseimbangan jiwa. 

 

 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

49 

 

 

 

 

BAB 3 

PERENCANAAN STRATEGIS 

PEMBELAJARAN PAI YANG EFEKTIF 

 

A. Langkah-langkah perencanaan strategi pembelajaran 

Strategi pembelajaran adalah berbagai metode yang 

akan digunakan oleh pengajar untuk memikirkan kegiatan 

yang akan dilakukan dalam proses belajar, serta 

memahami semua aspek yang akan dihadapi selama 

pembelajaran terkait dengan karakter siswa, situasi, 

keadaan, dan kebutuhan mereka (Muflich, Muchtar, & 

Sholikhah, 2024). Perencanaan strategi pembelajaran 

adalah proses sistematis yang sangat penting dalam 

pendidikan. Ini tidak hanya melibatkan aspek teknis seperti 

pemilihan media dan metode, tetapi juga menuntut guru 

untuk menyesuaikan pendekatan dengan karakteristik 

siswa, kondisi kelas, dan tujuan pembelajaran yang hendak 

dicapai (Majid, 2009). Dengan demikian, perencanaan 

strategi pembelajaran harus dilakukan secara matang dan 

menyeluruh agar proses belajar-mengajar berlangsung 

efektif dan efisien. Langkah-langkah dalam pembelajaran 

merupakan serangkaian tindakan atau prosedur yang 

disusun untuk mencapai tujuan tertentu dalam 

pembelajaran (Handayani Batu Bara et al., 2023). Langkah-

langkah tersebut bisa berbeda-beda tergantung pada 

konteks dan tipe pembelajaran yang ada. Selain itu, 

langkah-langkah ini juga disesuaikan dengan tingkat 

kemampuan peserta didik, materi yang diajarkan, dan 

tujuan pembelajaran yang lebih spesifik (Majid, 2009). 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

50 

 

Penyusunan langkah-langkah dalam pembelajaran 

memainkan peran yang sangat signifikan dalam proses 

pendidikan. Berikut adalah langkah-langkah dalam 

perencanaan strategi pembelajaran: 

1. Analisis Kebutuhan Peserta Didik 

Guru perlu memahami latar belakang, tingkat 

perkembangan kognitif, gaya belajar, dan kebutuhan 

khusus peserta didik (Handayani Batu Bara et al., 

2023). Informasi ini dapat diperoleh melalui observasi, 

wawancara, angket, asesmen diagnostik, maupun 

dokumentasi profil siswa. 

Pemahaman terhadap kebutuhan siswa ini 

sangat penting agar guru dapat memilih pendekatan, 

metode, media, dan strategi pembelajaran yang relevan 

dan kontekstual. Dengan demikian, proses 

pembelajaran akan lebih inklusif, adaptif, dan mampu 

memfasilitasi keberagaman kemampuan dan potensi 

peserta didik. Pendekatan yang sesuai dengan 

karakteristik siswa juga akan meningkatkan partisipasi 

aktif, motivasi belajar, serta hasil belajar yang lebih 

optimal (Tomlinson, 2017). 

Analisis kebutuhan peserta didik juga menjadi 

landasan dalam merancang diferensiasi pembelajaran, 

di mana guru menyesuaikan konten, proses, dan 

produk pembelajaran berdasarkan kesiapan, minat, 

dan profil belajar siswa. Hal ini merupakan bagian dari 

upaya menciptakan pembelajaran yang berpusat pada 

siswa dan berkeadilan. 

2. Merumuskan Tujuan Pembelajaran 

Merumuskan Tujuan pembelajaran adalah 

pondasi perencanaan. Untuk merumuskan tujuan 

pembelajaran menggunakan prinsip SMART (Spesifik, 

Measurable, Achievable, Relevant, Time-bound) 

(Sudjana, 2011). 

Selain itu, dalam konteks Kurikulum Merdeka 

maupun Kurikulum 2013, tujuan pembelajaran juga 

harus mengacu pada capaian pembelajaran atau 

kompetensi inti dan kompetensi dasar yang telah 

ditetapkan. Guru perlu merumuskan tujuan dalam 

bentuk perilaku yang dapat diamati dan diukur, dengan 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

51 

 

memperhatikan tiga ranah domain pembelajaran: 

kognitif, afektif, dan psikomotor. Dengan demikian, 

tujuan yang dirumuskan bukan hanya mencerminkan 

aspek akademik, tetapi juga mendukung pembentukan 

karakter dan keterampilan abad 21, seperti berpikir 

kritis, komunikasi, kolaborasi, dan kreativitas 

(Mulyasa, 2015). 

Perumusan tujuan yang tepat dan kontekstual 

akan membantu guru dalam merancang kegiatan 

pembelajaran yang terarah dan relevan, serta 

mempermudah dalam proses asesmen untuk 

mengetahui ketercapaian hasil belajar siswa. 

3. Menentukan Materi daan Sumber Belajar 

Pemilihan materi dan sumber belajar dilakukan 

sesuai kurikulum dan kebutuhan siswa. Materi juga 

harus menunjang pencapaian tujuan serta sesuai 

dengan konteks kehidupan siswa (L. Hakim, 2019). 

Selain itu, materi harus disusun secara sistematis, dari 

yang sederhana ke kompleks, agar mudah dipahami 

dan dapat memfasilitasi perkembangan berpikir peserta 

didik. Sumber belajar tidak terbatas pada buku teks, 

tetapi juga mencakup media digital, lingkungan sekitar, 

narasumber, serta pengalaman langsung yang bersifat 

kontekstual dan aplikatif. Guru berperan penting dalam 

menyeleksi sumber yang valid, mutakhir, dan sesuai 

dengan tingkat perkembangan kognitif siswa.  

Materi yang bermakna dan kontekstual akan 

membantu siswa mengaitkan pembelajaran dengan 

kehidupan nyata, sehingga dapat meningkatkan 

motivasi, keterlibatan, dan daya retensi belajar 

(Hamdani, 2011). 

4. Pemilihan Pendekatan, Metode, dan Teknik 

Pembelajaran 

Berdasarkan hasil analisis tujuan pembelajaran, 

karakteristik siswa, dan materi ajar, guru memilih 

pendekatan pembelajaran yang paling sesuai, seperti 

pendekatan saintifik, tematik, atau kontekstual. 

Pendekatan saintifik misalnya, menekankan pada 

proses mengamati, menanya, mencoba, menalar, dan 

mengomunikasikan, yang sesuai dengan tuntutan 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

52 

 

Kurikulum 2013. Sementara pendekatan tematik cocok 

untuk pembelajaran terpadu di jenjang pendidikan 

dasar, dan pendekatan kontekstual bertujuan 

mengaitkan materi dengan pengalaman nyata siswa. 

Selanjutnya, guru memilih metode pembelajaran 

seperti ceramah, diskusi, tanya jawab, demonstrasi, 

inkuiri, cooperative learning, atau problembased 

learning, dengan mempertimbangkan tujuan dan 

kondisi kelas. Metode-metode tersebut dapat 

dikombinasikan secara fleksibel guna mengakomodasi 

berbagai gaya belajar siswa dan meningkatkan 

keterlibatan aktif mereka dalam proses pembelajaran 

(Nurdyansyah & Fahyuni, 2016). 

Teknik pembelajaran, yang merupakan cara spesifik 

dalam menerapkan metode, juga harus dipilih secara 

cermat. Misalnya, dalam metode diskusi, guru bisa 

menggunakan teknik diskusi kelompok kecil, debat, 

atau jigsaw. Kombinasi pendekatan, metode, dan teknik 

yang tepat akan menciptakan suasana pembelajaran 

yang interaktif, efektif, dan bermakna(Trianto, 2010). 

Pemilihan strategi pembelajaran yang tepat juga 

dapat meningkatkan ketercapaian kompetensi dasar 

dan menumbuhkan keterampilan abad 21 seperti 

berpikir kritis, kolaborasi, komunikasi, dan kreativitas. 

5. Penentuan Media dan Sumber Belajar 

Media pembelajaran dipilih berdasarkan 

kesesuaian dengan materi, tujuan pembelajaran, serta 

karakteristik siswa. Media dapat berupa visual (gambar, 

diagram), audio (rekaman suara), audiovisual (video 

pembelajaran), maupun media interaktif digital (aplikasi 

atau platform pembelajaran daring). Pemanfaatan 

media yang tepat dapat meningkatkan daya tarik, 

kejelasan, dan pemahaman siswa terhadap materi. 

Selain itu, media pembelajaran juga harus 

memperhatikan aspek ketersediaan, kemudahan 

penggunaan, serta relevansinya terhadap konteks dan 

tingkat perkembangan peserta didik (Arsyad, 2015). 

Sumber belajar juga tidak terbatas pada buku 

teks semata, melainkan dapat diperluas mencakup 

internet, lingkungan sekitar, laboratorium, museum, 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

53 

 

hingga narasumber ahli yang kompeten dalam bidang 

tertentu. Keberagaman sumber belajar ini akan 

memperkaya wawasan siswa dan membantu mereka 

mengaitkan teori dengan realitas kehidupan sehari-

hari. Oleh karena itu, guru dituntut untuk kreatif dan 

selektif dalam memilih serta mengembangkan media 

dan sumber belajar agar pembelajaran menjadi lebih 

bermakna dan kontekstual (Sudjana & Rivai, 2010). 
 

6. Perencanaan Kegiatan Pembelajaran 

Guru menyusun langkah-langkah pembelajaran 

secara sistematis yang meliputi tiga tahapan utama: 

kegiatan pendahuluan, inti, dan penutup.  

Pada kegiatan pendahuluan, guru menciptakan 

suasana pembelajaran yang kondusif, melakukan 

apersepsi, menyampaikan tujuan dan manfaat 

pembelajaran, serta memotivasi siswa agar siap secara 

mental dan emosional untuk mengikuti pelajaran. 

Tahap ini sangat penting karena dapat menentukan 

antusiasme siswa dalam mengikuti pembelajaran 

selanjutnya (Kebudayaan, 2017). 

Kegiatan inti merupakan inti dari proses belajar-

mengajar, di mana siswa dilibatkan secara aktif dalam 

memahami konsep, mengeksplorasi pengetahuan, dan 

menerapkan keterampilan melalui berbagai metode 

yang telah dirancang. Tahap ini harus mengacu pada 

pendekatan saintifik atau model-model pembelajaran 

aktif yang mendorong berpikir kritis, kolaboratif, dan 

kreatif. Guru berperan sebagai fasilitator yang 

membimbing proses pembelajaran agar tetap fokus 

pada pencapaian kompetensi dasar dan indikator hasil 

belajar (Rusman, 2014).  

Sementara itu, kegiatan penutup berfungsi 

untuk menguatkan pemahaman siswa terhadap materi 

yang telah dipelajari. Pada tahap ini, guru mengarahkan 

siswa untuk membuat kesimpulan, melakukan refleksi 

terhadap proses dan hasil pembelajaran, memberikan 

umpan balik, serta menyampaikan tugas sebagai 

bentuk pengayaan atau remedial jika diperlukan. 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

54 

 

Penutup yang baik akan membantu siswa merangkum 

pengetahuan yang diperoleh dan mendorong mereka 

untuk terus belajar secara mandiri (Sani, 2019).  

Perencanaan yang rinci dan menyeluruh pada 

setiap tahap pembelajaran akan menciptakan alur 

pembelajaran yang terstruktur dan efisien, serta 

memungkinkan guru untuk melakukan penyesuaian 

terhadap dinamika kelas secara fleksibel. 

 

7. Penyiapan Instrumen Penilaian 

Guru menyiapkan alat evaluasi untuk mengukur 

ketercapaian tujuan pembelajaran, baik dari ranah 

kognitif (pengetahuan), afektif (sikap), maupun 

psikomotor (keterampilan). Instrumen penilaian harus 

dirancang sesuai dengan indikator pencapaian 

kompetensi yang telah ditetapkan sebelumnya. Teknik 

yang digunakan dapat berupa observasi, tes tulis, tes 

lisan, praktik, penugasan, portofolio, jurnal belajar, 

atau penilaian diri dan antar teman (Arifin, 2012). 

Penilaian kognitif umumnya dilakukan dengan 

tes objektif atau esai untuk mengukur pemahaman, 

analisis, dan kemampuan berpikir kritis siswa terhadap 

materi pelajaran. Penilaian afektif dilakukan melalui 

observasi sikap selama proses pembelajaran, seperti 

tanggung jawab, kerjasama, dan rasa ingin tahu, 

dengan menggunakan lembar pengamatan atau skala 

sikap. Sementara itu, penilaian psikomotor menilai 

keterampilan praktik siswa melalui demonstrasi atau 

proyek tertentu yang berkaitan dengan materi ajar 

(Kunandar, 2014). 

Penting bagi guru untuk memastikan bahwa 

instrumen penilaian yang digunakan memiliki validitas 

dan reliabilitas yang memadai, serta mampu 

menggambarkan kemampuan siswa secara holistik. 

Selain itu, hasil penilaian harus dianalisis dan 

dimanfaatkan sebagai umpan balik untuk perbaikan 

proses pembelajaran maupun pengembangan 

kemampuan siswa lebih lanjut. 

8. Evaluasi dan Revisi Rencana 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

55 

 

Setelah seluruh perencanaan pembelajaran 

disusun, guru perlu melakukan evaluasi atau telaah 

ulang terhadap rencana tersebut guna memastikan 

bahwa semua komponen saling terintegrasi dan 

mendukung ketercapaian tujuan pembelajaran. 

Evaluasi ini mencakup pemeriksaan terhadap 

kesesuaian antara tujuan, materi, metode, media, 

kegiatan pembelajaran, serta instrumen penilaian. 

Proses ini penting untuk mendeteksi potensi 

kelemahan, ketidaksesuaian, atau ketidakefisienan 

dalam rencana pembelajaran sebelum diterapkan di 

kelas (Sudjana, 2013). 

Jika ditemukan kekurangan, baik dari segi 

substansi maupun teknis, guru wajib melakukan revisi 

secara menyeluruh atau parsial agar perencanaan 

menjadi lebih matang dan efektif. Revisi dapat 

mencakup penyesuaian waktu, penggantian media yang 

lebih relevan, perbaikan metode, atau penyusunan 

ulang langkah-langkah pembelajaran agar lebih sesuai 

dengan kondisi nyata peserta didik. Selain itu, guru 

juga dapat meminta masukan dari rekan sejawat atau 

kepala sekolah sebagai bentuk refleksi kolaboratif 

(Mulyasa, 2019). 

Dengan melakukan evaluasi dan revisi secara 

sistematis, guru tidak hanya meningkatkan kualitas 

perencanaan, tetapi juga memastikan bahwa proses 

pembelajaran nantinya dapat berjalan secara optimal, 

adaptif, dan responsif terhadap kebutuhan siswa di 

kelas. 

 

B. Analisis kebutuhan dan karakteristik peserta didik 

dalam PAI 

Dalam proses perencanaan dan pelaksanaan 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI), langkah awal 

yang sangat penting adalah melakukan analisis kebutuhan 

dan karakteristik peserta didik. Analisis ini bertujuan 

untuk memastikan bahwa pendekatan, metode, dan media 

pembelajaran yang digunakan benar-benar sesuai dengan 

kondisi nyata siswa, baik dari aspek kognitif, afektif, 

maupun psikomotorik (Hamalik, 2011). 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

56 

 

Analisis kebutuhan dilakukan melalui observasi dan 

wawancara, khususnya kepada guru mata pelajaran PAI 

seperti Fiqih, Al-Qur’an Hadits, Akidah Akhlak, dan Sejarah 

Kebudayaan Islam. Tujuannya adalah: 

1. Menyesuaikan tujuan pembelajaran dengan 

kompetensi dasar yang berlaku dalam kurikulum, 

2. Mengidentifikasi materi pembelajaran yang relevan dan 

sesuai tingkat perkembangan siswa, 

3. Mengetahui strategi pembelajaran yang tepat, 

4. Mengenali lingkungan belajar, termasuk media yang 

tersedia dan dapat dimanfaatkan, 

5. Memastikan media pembelajaran mendukung 

ketercapaian hasil belajar secara optimal (Musfiroh, 

2019). 

Dalam konteks ini, kebutuhan siswa tidak hanya 

bersifat akademik, namun juga menyangkut motivasi, gaya 

belajar, akses terhadap teknologi, dan hambatan belajar 

yang dihadapi. 

 

C. Merumuskan tujuan pembelajaran berdasarkan nilai-

nilai Islam 

Tujuan pembelajaran merupakan arah atau sasaran 

yang hendak dicapai dalam proses pendidikan. Dalam 

pandangan Islam, tujuan pembelajaran tidak hanya 

terbatas pada penguasaan aspek kognitif, afektif, dan 

psikomotorik semata, melainkan juga diarahkan untuk 

membentuk manusia paripurna yang mengenal Tuhannya, 

berakhlak mulia, serta mampu menjalani kehidupan sesuai 

dengan tuntunan syariat (Nabila, 2021). 

Tujuan utama pendidikan dalam Islam adalah 

mewujudkan insan kamil, yaitu manusia yang utuh dari 

segi rohani dan jasmani, intelektual dan moral, duniawi 

dan ukhrawi (Suryani, Mazani, & Murzal, 2024). Hal ini 

sejalan dengan firman Allah SWT: 

“Ya Tuhan kami, utuslah untuk mereka seorang Rasul 

dari kalangan mereka, yang akan membacakan kepada 

mereka ayat-ayat-Mu, mengajarkan kepada mereka Kitab 

dan Hikmah, serta menyucikan mereka..” (QS. Al-Baqarah 

[2]: 129). 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

57 

 

Ayat ini menunjukkan bahwa proses pendidikan 

dalam Islam bertujuan untuk: 

1. Menanamkan nilai-nilai keimanan (iman), 

2. Menguasai ilmu pengetahuan (ilmu), dan 

3. Membentuk akhlak mulia (tazkiyah). 

Dengan demikian, dalam merumuskan tujuan 

pembelajaran, pendidik Muslim harus mengintegrasikan 

aspek spiritual, moral, dan keilmuan secara proporsional 

dan terpadu. 

Dalam menyusun tujuan pembelajaran yang berbasis 

nilai-nilai Islam, terdapat beberapa prinsip utama yang 

perlu diperhatikan: 

 

1. Berorientasi Tauhid 

Setiap tujuan pembelajaran harus diarahkan 

untuk memperkuat nilai tauhid, yakni keimanan 

kepada Allah Swt dan pembentukan hubungan vertikal 

(hablumminallah) yang benar. Al-Attas menekankan 

bahwa tujuan pendidikan Islam adalah “to produce a 

good man,” bukan sekadar “a good citizen” (Al-Attas, 

1993). Hal ini berarti orientasi pendidikan harus 

bersifat teosentris, bukan sekadar antropocentris. 

2. Menanamkan Nilai Akhlak 

Akhlak merupakan poros utama dalam sistem 

pendidikan Islam. Tujuan pembelajaran harus 

mencakup pembinaan karakter luhur, seperti 

kejujuran, tanggung jawab, amanah, dan kasih sayang 

(Althof, Haironi, & Satria, 2025). Rasulullah Saw 

bersabda: 

“Sesungguhnya aku diutus hanya untuk 

menyempurnakan akhlak yang mulia.” 

(HR. Ahmad) 

Perumusan tujuan pembelajaran harus 

mencerminkan dimensi pendidikan akhlak dalam setiap 

aspek. 

3. Menumbuhkan Kesadaran Ibadah 

Tujuan pembelajaran hendaknya menanamkan 

kesadaran bahwa seluruh aktivitas belajar adalah 

bagian dari ibadah. Hal ini menumbuhkan motivasi 

intrinsik siswa untuk menuntut ilmu dengan niat yang 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

58 

 

benar dan mengharapkan ridha Allah Swt (Lenggono & 

Yuzarion, 2020). Pendidikan yang demikian akan 

membentuk pribadi yang istiqamah dalam 

menyeimbangkan antara dunia dan akhirat. 

4. Mengembangkan Potensi Fitrah 

Islam memandang setiap anak dilahirkan dalam 

keadaan fitrah (QS. Ar-Rum [30]: 30). Pendidikan 

bertujuan untuk menjaga dan mengembangkan potensi 

fitrah ini, baik dalam aspek intelektual, emosional, 

maupun spiritual (Herwati, 2024). Oleh karena itu, 

perumusan tujuan pembelajaran perlu mengakomodasi 

potensi individual setiap peserta didik secara 

menyeluruh. 

Merumuskan tujuan pembelajaran berdasarkan nilai-

nilai Islam merupakan langkah strategis dalam membentuk 

generasi yang tidak hanya unggul secara intelektual, tetapi 

juga kuat dalam iman dan akhlak. Tujuan pembelajaran 

dalam perspektif Islam harus dirumuskan secara 

komprehensif dan holistik, dengan menjadikan prinsip-

prinsip tauhid, akhlak, ibadah, dan pengembangan fitrah 

sebagai pilar utamanya. Dengan demikian, proses 

pendidikan akan melahirkan insan kamil yang mampu 

membawa rahmat bagi semesta alam. 

 

D. Pemilihan metode dan media yang sesuai 

Pemilihan metode dan media pembelajaran 

merupakan bagian krusial dalam strategi perencanaan 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Agar 

pembelajaran PAI berjalan secara efektif, guru perlu 

mempertimbangkan kesesuaian antara metode dan media 

dengan karakteristik peserta didik, tujuan pembelajaran, 

serta konteks sosial dan budaya tempat pembelajaran 

berlangsung (Damanik & Larasati, 2025). Efektivitas 

pembelajaran tidak hanya bergantung pada materi yang 

disampaikan, tetapi juga pada bagaimana materi tersebut 

disampaikan serta alat bantu yang digunakan untuk 

menyampaikannya secara bermakna dan membekas dalam 

ingatan siswa. 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

59 

 

Dalam konteks PAI, metode pembelajaran yang 

digunakan hendaknya mampu menumbuhkan sikap 

spiritual, sosial, dan kognitif yang seimbang. Metode 

ceramah masih relevan digunakan, terutama saat 

menyampaikan materi konseptual atau nilai-nilai 

keislaman secara naratif, namun perlu dipadukan dengan 

metode diskusi, tanya jawab, studi kasus, role playing, 

hingga metode pembelajaran berbasis proyek (project based 

learning) yang memberi ruang bagi peserta didik untuk 

mengalami secara langsung nilai-nilai Islam dalam 

kehidupan nyata (Handayani Batu Bara et al., 2023). 

Metode diskusi kelompok kecil, misalnya, dapat 

melatih kemampuan berpikir kritis, komunikasi, dan 

toleransi dalam memahami perbedaan pendapat, yang 

sangat relevan dengan pendidikan karakter dalam PAI. 

Selain itu, metode pembelajaran berbasis masalah (problem 

based learning) juga dapat mendorong siswa untuk 

menemukan solusi atas persoalan kehidupan nyata dengan 

merujuk pada prinsip-prinsip ajaran Islam, menjadikan 

pembelajaran lebih aplikatif dan kontekstual(Ahadiyah, 

Muchtar, & Mumtahana, 2022). 

Pemilihan metode harus didasarkan pada pendekatan 

holistik yang mempertimbangkan tingkat perkembangan 

intelektual dan spiritual siswa. Untuk siswa sekolah dasar, 

metode bercerita (storytelling) sangat efektif untuk 

menyampaikan kisah-kisah nabi, para sahabat, atau tokoh 

Islam inspiratif, karena mereka cenderung menyerap nilai 

melalui imajinasi dan keteladanan. Sedangkan untuk siswa 

sekolah menengah, metode debat atau simulasi sidang bisa 

lebih sesuai, terutama dalam pembahasan tema-tema 

kontemporer seperti etika media sosial dalam Islam atau 

masalah lingkungan dalam pandangan syariah(Muhaimin, 

2014). 

Seiring dengan perkembangan teknologi digital, 

pemanfaatan media pembelajaran menjadi kebutuhan yang 

tidak dapat diabaikan. Media yang digunakan dalam 

pembelajaran PAI harus bersifat mendukung pencapaian 

tujuan, merangsang minat belajar, serta dapat 

memvisualisasikan konsep-konsep abstrak keislaman 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

60 

 

menjadi lebih mudah dipahami. Media visual seperti 

gambar, grafik, dan video islami bisa memperkuat 

pemahaman siswa tentang ajaran Islam, khususnya yang 

berkaitan dengan sejarah dan praktik ibadah. 

Media digital interaktif seperti aplikasi kuis Islami, e-

modul, hingga platform pembelajaran daring juga dapat 

memperluas ruang belajar siswa, baik secara individu 

maupun kelompok. Misalnya, guru dapat menggunakan 

video animasi untuk menjelaskan tata cara salat atau 

tayamum, sehingga peserta didik lebih mudah mengingat 

dan mempraktikkannya (Mulyasa, 2015). Penggunaan 

media ini tidak hanya mempermudah pemahaman, tetapi 

juga meningkatkan motivasi belajar karena memberikan 

pengalaman belajar yang lebih menyenangkan dan 

berkesan. 

Selain media digital, media tradisional seperti poster 

nilai-nilai Islam, papan flanel, alat peraga ibadah, dan alat 

tulis visual lainnya tetap memiliki tempat penting, terutama 

di sekolah-sekolah yang belum memiliki fasilitas teknologi 

yang memadai. Hal ini menunjukkan bahwa pemilihan 

media harus kontekstual dan mempertimbangkan 

ketersediaan sumber daya di lingkungan sekolah(Rusman, 

2014). 

Guru sebagai perencana strategi pembelajaran PAI 

dituntut untuk kreatif dalam memadukan berbagai metode 

dan media secara integratif. Tidak cukup hanya memilih 

metode dan media secara teoritis, tetapi juga penting untuk 

melakukan refleksi dan evaluasi berkelanjutan terhadap 

efektivitas penggunaan metode dan media tersebut dalam 

pembelajaran sehari-hari. Dengan begitu, guru dapat 

menyesuaikan pendekatan yang paling tepat untuk 

mencapai tujuan pembelajaran yang telah ditetapkan. 

Lebih jauh, metode dan media juga berperan dalam 

membentuk suasana pembelajaran yang dialogis, 

partisipatif, dan humanis. Dalam pembelajaran PAI, guru 

tidak hanya bertindak sebagai penyampai ilmu, tetapi juga 

sebagai teladan (uswah) dan pembimbing rohani bagi 

siswa. Maka, metode dan media yang digunakan pun 

hendaknya tidak bersifat instruksional semata, melainkan 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

61 

 

harus membuka ruang bagi refleksi nilai, kontemplasi 

spiritual, dan pembentukan karakter mulia sesuai ajaran 

Islam(Zuhairini, 1994). 

Dengan perencanaan yang matang dan kontekstual, 

pemilihan metode dan media yang tepat dalam 

pembelajaran PAI bukan hanya akan menciptakan 

pembelajaran yang efektif, tetapi juga membentuk peserta 

didik yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Inilah 

esensi dari perencanaan strategis dalam PAI: 

mengintegrasikan dimensi spiritual, intelektual, dan sosial 

secara harmonis melalui pendekatan pedagogis yang 

bermakna. 

 

 

E. Penjadwalan dan manajemen waktu dalam pelaksanaan 

strategi 

Penjadwalan dan manajemen waktu merupakan 

aspek yang tidak kalah penting dalam perencanaan 

strategis pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). 

Tanpa perencanaan waktu yang matang, strategi 

pembelajaran yang telah dirancang dengan baik dapat 

menjadi tidak efektif karena tidak sesuai dengan alokasi 

waktu yang tersedia. Dalam konteks pendidikan, waktu 

adalah sumber daya terbatas yang harus diatur sedemikian 

rupa agar seluruh komponen pembelajaran dapat 

terlaksana dengan optimal dan efisien(Nasution, 2017). 

Penjadwalan dalam pembelajaran PAI mencakup 

alokasi waktu untuk setiap topik, kegiatan pembelajaran, 

dan evaluasi. Guru harus mampu menyusun rencana 

pelaksanaan pembelajaran (RPP) dengan pembagian waktu 

yang realistis dan fleksibel. Hal ini mencakup waktu untuk 

pembukaan (apersepsi dan motivasi), inti (penyampaian 

materi, diskusi, praktik), dan penutup (refleksi, 

rangkuman, dan penugasan). Sebuah strategi yang efektif 

akan sangat tergantung pada bagaimana guru 

mendistribusikan waktu dalam setiap sesi pembelajaran 

dengan seimbang antara aspek kognitif, afektif, dan 

psikomotorik (Handayani Batu Bara et al., 2023). 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

62 

 

Manajemen waktu juga berperan dalam pengendalian 

proses pembelajaran di kelas. Guru harus mampu menjaga 

agar pembelajaran tidak menyimpang dari tujuan dan 

waktu yang telah ditetapkan. Dalam praktiknya, guru PAI 

sering kali dihadapkan pada kendala seperti kurangnya 

waktu karena jadwal pelajaran yang terbatas, kegiatan 

sekolah lainnya, atau tingkat keterlibatan siswa yang 

rendah. Oleh karena itu, guru perlu menyusun strategi 

antisipatif, misalnya dengan menggunakan metode yang 

variatif namun efisien, seperti penggunaan media digital 

untuk mempercepat pemahaman konsep, atau penugasan 

mandiri di luar jam tatap muka(Mulyasa, 2015). 

Efektivitas manajemen waktu juga sangat bergantung 

pada kemampuan guru dalam membaca situasi kelas dan 

menyesuaikan strategi sesuai dinamika yang terjadi. Jika 

suasana kelas kondusif dan siswa antusias, maka guru 

dapat memperdalam materi. Namun jika situasi kurang 

mendukung, guru dapat mengalihkan fokus pada aktivitas 

yang lebih ringan namun tetap bermakna. Fleksibilitas ini 

penting agar pembelajaran tetap berjalan dalam koridor 

waktu yang telah direncanakan, namun tetap 

memperhatikan psikologi peserta didik(Rusman, 2014). 

Di sisi lain, guru juga perlu merancang skema 

penjadwalan jangka panjang, seperti program semester dan 

tahunan, yang mencakup distribusi materi pelajaran PAI 

sepanjang tahun ajaran. Program ini harus sinkron dengan 

kalender pendidikan nasional dan lokal, serta 

mempertimbangkan hari-hari besar Islam yang dapat 

dijadikan momen pembelajaran kontekstual, seperti 

peringatan Maulid Nabi, Isra Mi’raj, atau bulan 

Ramadan(Muhaimin, 2014). 

Manajemen waktu juga sangat penting dalam konteks 

evaluasi pembelajaran. Guru harus menyediakan waktu 

yang cukup untuk melakukan evaluasi formatif dan 

sumatif, baik melalui tes lisan, tulis, maupun observasi 

perilaku keagamaan peserta didik. Selain itu, penjadwalan 

remedial dan pengayaan juga memerlukan perhatian 

khusus, agar semua siswa mendapatkan kesempatan 

belajar yang adil sesuai kebutuhan masing-

masing(Zuhairini, 1994). 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

63 

 

Kemampuan mengelola waktu secara efektif dalam 

pelaksanaan strategi pembelajaran akan menentukan 

sejauh mana tujuan pembelajaran dapat dicapai secara 

menyeluruh. Hal ini mencerminkan profesionalisme guru 

dalam mendesain dan melaksanakan pembelajaran yang 

tidak hanya berorientasi pada penyampaian materi, tetapi 

juga pada pembentukan karakter dan nilai keislaman siswa 

secara bertahap dan berkelanjutan. 

Dengan demikian, Penjadwalan dan manajemen 

waktu bukan sekadar aspek teknis, melainkan bagian 

penting dari strategi pembelajaran bermakna. Guru PAI 

harus menyadari bahwa setiap menit adalah peluang 

menanamkan nilai, membentuk sikap, dan memperkuat 

akhlak. Karena itu, pengelolaan waktu harus dilandasi niat 

ikhlas dan tanggung jawab membentuk generasi yang 

cerdas, berakhlak, dan beriman. 

  



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

64 

 

 

 

 

BAB 4 

MODEL DAN PENDEKATAN 

PEMBELAJARAN PAI INOVATIF 

 

A. Model pembelajaran kontekstual dalam PAI 

Model pembelajaran kontekstual (Contextual Teaching 

and Learning/CTL) merupakan pendekatan yang 

menekankan keterkaitan antara materi pembelajaran 

dengan situasi kehidupan nyata peserta didik (Ester et al., 

2023). Tujuan dari pengajaran CTL adalah memberikan 

siswa pengetahuan yang bisa disesuaikan dengan berbagai 

masalah dan situasi yang berbeda (Arsyad, Sulfemi, & 

Fajartriani, 2023). Dalam pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam (PAI), model ini sangat relevan karena 

memungkinkan peserta didik memahami nilai-nilai 

keislaman secara lebih aplikatif dan membumi dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Pembelajaran kontekstual mengajak siswa untuk 

membangun pemahaman melalui pengalaman langsung, 

refleksi, dan interaksi sosial (Nababan & Sipayung, 2023). 

Dalam konteks PAI, hal ini mencakup kegiatan seperti 

diskusi tentang isu moral di lingkungan sekitar, praktik 

ibadah, observasi perilaku mulia di masyarakat, dan 

keterlibatan dalam kegiatan sosial berbasis nilai Islam. 

Model kontekstual dalam PAI tidak hanya 

mentransfer pengetahuan agama, tetapi juga menanamkan 

kesadaran beragama yang aktif dan kritis. Peserta didik 

tidak hanya mengetahui konsep keimanan, ibadah, dan 

akhlak, tetapi juga mampu menginternalisasikan dan 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

65 

 

mempraktikkannya dalam kehidupan nyata(Ningsih, 

2025). Misalnya, pembelajaran tentang kejujuran tidak 

berhenti pada pengertian konsep, tetapi dikaitkan dengan 

praktik jujur di sekolah, keluarga, dan masyarakat. 

Menurut Johnson, pembelajaran kontekstual 

melibatkan tujuh komponen utama, diantaranya yakni: 

konstruktivisme, bertanya, menemukan, masyarakat 

belajar, pemodelan, refleksi, dan penilaian autentik 

(Johnson, 2002). Dalam penerapannya di PAI, ketujuh 

komponen ini dapat digunakan untuk menumbuhkan 

pemahaman agama yang holistik, integratif, dan berbasis 

pengalaman. 

Dalam PAI, pendekatan ini dapat diterapkan melalui 

berbagai metode seperti:  

1. Pembelajaran berbasis proyek, misalnya proyek 

kebersihan masjid atau aksi solidaritas sosial. 

2. Studi kasus keagamaan, seperti membahas dilema 

etika dalam pergaulan remaja. 

3. Kegiatan praktik ibadah, misalnya praktik wudhu dan 

salat yang dikaitkan dengan kesucian dan disiplin. 

4. Observasi dan laporan nilai akhlak di lingkungan 

sekitar, seperti menilai praktik tolong-menolong, jujur, 

atau amanah di lingkungan keluarga dan sekolah. 

Model ini sejalan dengan prinsip-prinsip dasar 

pendidikan Islam yang menekankan pembentukan akhlak 

dan internalisasi nilai, sebagaimana ditegaskan oleh Al-

Ghazali bahwa ilmu yang bermanfaat adalah ilmu yang 

membuahkan amal saleh(Al-Ghazali, 2005). 

Dengan demikian, model pembelajaran kontekstual 

dalam PAI membantu siswa untuk tidak hanya 

“mengetahui” nilai-nilai Islam, tetapi juga “menjalani” dan 

“menghidupi”nya secara nyata. Ini selaras dengan tujuan 

akhir pendidikan Islam, yaitu melahirkan insan yang 

beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. 

 

B. Pendekatan tematik-integratif dalam pendidikan agama 

Pendekatan tematik-integratif merupakan strategi 

pembelajaran yang menggabungkan berbagai kompetensi 

dan materi dari beberapa bidang studi ke dalam satu tema 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

66 

 

sentral yang relevan dengan kehidupan peserta 

didik(Faizah & Ibad, 2024).  

Menurut Kemendikbud 2013 Pembelajaran tematik 

integratif adalah suatu pendekatan yang menyatukan 

berbagai kemampuan dari sejumlah mata pelajaran ke 

dalam satu tema. Penggabungan ini terjadi dalam dua 

aspek, yaitu pengintegrasian sikap, keterampilan, dan 

pengetahuan selama proses belajar serta penggabungan 

berbagai konsep dasar yang saling berhubungan. Tema 

yang dibahas menghubungkan makna dari berbagai 

konsep dasar sehingga siswa tidak mempelajari konsep-

konsep tersebut secara terpisah. Dengan cara ini, proses 

belajar memberikan makna yang keseluruhan bagi siswa 

sebagaimana tergambar pada beragam tema yang ada(I. N. 

Hakim, 2014).  

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), 

pendekatan ini sangat efektif untuk mengintegrasikan 

nilai-nilai keislaman ke dalam berbagai aspek kehidupan 

secara menyeluruh dan tidak parsial. 

Pendidikan Islam secara hakikat bersifat holistik, 

yakni mencakup dimensi spiritual, intelektual, emosional, 

sosial, dan fisik. Oleh karena itu, pembelajaran yang 

bersifat tematik dan integratif akan membantu peserta 

didik memahami agama bukan hanya sebagai 

pengetahuan, tetapi sebagai pedoman hidup yang 

terhubung dengan realitas sehari-hari (Purnamasari, 

Rahmawati, Noviani, & Hilmin, 2023). Misalnya, tema 

“Kebersihan” dapat dikaji melalui aspek fikih (thaharah), 

akhlak (cinta kebersihan), dan sains (kesehatan 

lingkungan), sehingga peserta didik memperoleh 

pemahaman yang utuh dan aplikatif. 

Pendekatan ini juga sejalan dengan konsep integrasi 

ilmu dan agama yang menjadi dasar pengembangan 

kurikulum pendidikan Islam kontemporer. Menurut 

Azyumardi Azra, paradigma pendidikan Islam masa kini 

harus mampu mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu 

umum secara harmonis untuk membentuk insan kamil 

yang berdaya saing dan berakhlak mulia(Azra, 1999). 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

67 

 

Implementasi pendekatan tematik-integratif dalam 

PAI dapat dilakukan melalui beberapa strategi, antara lain: 

1. Merancang tema-tema sentral yang sesuai dengan 

kebutuhan perkembangan peserta didik (misalnya: 

persaudaraan, tolong-menolong, tanggung jawab). 

2. Mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam mata 

pelajaran lain, seperti Bahasa Indonesia, IPS, dan 

Sains. 

3. Mengembangkan proyek kolaboratif lintas mata 

pelajaran, seperti pembuatan majalah dinding Islami, 

praktik kewirausahaan Islami, atau kegiatan sosial 

berbasis nilai agama. 

4. Menerapkan pembelajaran berbasis kehidupan nyata 

(life skill education) yang disertai nilai-nilai spiritual. 

Selain itu, pendekatan ini mendukung pembelajaran 

bermakna (meaningful learning) karena peserta didik 

terlibat aktif dalam mengaitkan berbagai informasi dengan 

pengalaman mereka. Hal ini dapat memperkuat 

pemahaman, menumbuhkan kesadaran religius, dan 

membentuk karakter yang berlandaskan nilai-nilai Islam. 

Sebagaimana ditegaskan oleh H.A.R. Tilaar, pendidikan 

harus mengembangkan manusia seutuhnya melalui 

pendekatan integratif yang menghubungkan aspek kognitif, 

afektif, dan psikomotorik dengan dimensi spiritual dan 

sosial (Tilaar, 2002). Dalam konteks ini, pendekatan 

tematik-integratif menjadi sarana penting dalam 

mentransformasikan ajaran Islam ke dalam seluruh lini 

kehidupan siswa secara menyeluruh. 

 

C. Model pembelajaran berbasis masalah (problem-based 

learning) 

Model Pembelajaran Berbasis Masalah (Problem-

Based Learning/PBL) adalah pendekatan pembelajaran 

yang menempatkan masalah nyata sebagai titik awal untuk 

membangun pengetahuan, keterampilan, dan sikap peserta 

didik (Ahadiyah et al., 2022). Dalam konteks Pendidikan 

Agama Islam (PAI), model ini sangat relevan untuk 

membekali siswa kemampuan berpikir kritis, bernalar 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

68 

 

secara Islami, dan menyelesaikan persoalan kehidupan 

berdasarkan nilai-nilai agama. 

Pembelajaran berbasis masalah tidak sekadar 

menyampaikan informasi, tetapi mendorong peserta didik 

untuk mengeksplorasi isu-isu yang kompleks, mencari 

solusi melalui pendekatan ilmiah, dan merumuskan sikap 

berdasarkan prinsip keislaman (Astuti, Sahara, & 

Gusmaneli, 2025). Misalnya, guru dapat mengangkat topik 

seperti “fenomena korupsi”, “perundungan di sekolah”, 

atau “krisis lingkungan” sebagai bahan diskusi dan refleksi 

nilai-nilai Islam seperti kejujuran, kasih sayang, dan 

amanah. 

Menurut Howard S. Barrows, PBL menempatkan 

siswa sebagai subjek aktif yang belajar melalui keterlibatan 

dalam proses pemecahan masalah nyata, bukan hanya 

mendengarkan ceramah guru (Barrows, 1996). Dalam 

implementasinya, PBL melibatkan beberapa langkah, yaitu: 

1. Orientasi pada masalah nyata: Guru menyajikan kasus 

atau situasi yang mengandung konflik nilai atau dilema 

moral. 

2. Identifikasi masalah dan analisis informasi: Siswa 

bekerja sama dalam kelompok untuk memahami akar 

masalah dan mencari data penunjang. 

3. Pencarian solusi berdasarkan prinsip Islam: Siswa 

merumuskan solusi dengan mempertimbangkan nilai-

nilai dalam Al-Qur’an, Hadis, dan etika Islam. 

4. Presentasi dan refleksi: Siswa mempresentasikan hasil 

temuan dan merefleksikan pembelajaran dari segi 

keagamaan dan sosial (Ramadhani, 2019). 

Kelebihan model ini dalam PAI adalah 

kemampuannya menginternalisasi nilai secara mendalam 

karena siswa terlibat langsung dalam proses berpikir, 

berdialog, dan bertindak. PBL juga mengembangkan 

kecakapan abad ke-21 seperti berpikir kritis, kolaborasi, 

komunikasi, dan kreativitas, yang semuanya dapat 

dibingkai dalam nilai-nilai Islam(Rusman, 2024). 

Model ini sangat sejalan dengan pendekatan 

andragogis dan humanistik dalam Islam, di mana peserta 

didik diarahkan untuk bertanggung jawab atas proses 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

69 

 

belajarnya dan diarahkan untuk menjadi pribadi yang 

berpikir reflektif dan berorientasi amal saleh. Seperti 

ditegaskan oleh al-Abrasyi, tujuan pendidikan Islam bukan 

sekadar penguasaan ilmu, tetapi pembentukan akhlak 

mulia dan tanggung jawab sosial(Al-Abrasyi, 1970). 

 

D. Strategi berbasis proyek dalam pembelajaran akhlak 

Strategi pembelajaran berbasis proyek (Project-Based 

Learning/PjBL) merupakan pendekatan pembelajaran 

inovatif yang menempatkan peserta didik sebagai subjek 

aktif dalam merancang, melaksanakan, dan mengevaluasi 

proyek yang relevan dengan kehidupan nyata(Waryanti, 

Rochmawan, & Islam, 2025). Dalam konteks Pendidikan 

Agama Islam, khususnya pembelajaran akhlak, strategi ini 

sangat efektif untuk mengembangkan kemampuan berpikir 

kritis sekaligus menginternalisasi nilai-nilai moral Islami 

secara kontekstual dan aplikatif. 

PjBL mendorong peserta didik tidak hanya memahami 

konsep akhlak secara kognitif, tetapi juga 

menginternalisasi dan menerapkannya dalam tindakan 

nyata. Melalui kegiatan proyek, peserta didik belajar 

tentang tanggung jawab, kejujuran, kerja sama, dan empati 

melalui proses kolaboratif yang menumbuhkan sikap 

positif(Markham, 2012). 

Menurut Buck Institute for Education, PjBL diartikan 

sebagai metode pengajaran yang terstruktur dan sistematis 

yang mengajak siswa untuk memperoleh pengetahuan dan 

keterampilan melalui proses investigasi mendalam yang 

difokuskan pada pertanyaan-pertanyaan kompleks serta 

nyata yang autentik, serta produk dan tugas yang 

direncanakan secara teliti (Kahar & Ili, 2022). 

Sementara pendapat Made Wena, pendekatan Project 

Based Learning merupakan strategi pengajaran yang 

memberi kesempatan kepada guru dalam mengelola 

pembelajaran di kelas dengan mengintegrasikan proyek. 

Proyek tersebut adalah bentuk pekerjaan yang mencakup 

tugas-tugas rumit berdasarkan pertanyaan dan tantangan 

yang dapat menggugah pemikiran serta mendorong siswa 

untuk merancang, menyelesaikan masalah, mengambil 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

70 

 

keputusan, melakukan penyelidikan, dan memberi peluang 

bagi mereka untuk bekerja secara independen(Sari, 2025). 

Oleh karena itu, strategi Project Based Learning 

merupakan model pembelajaran yang menggunakan 

proyek sebagai media untuk meningkatkan kegiatan belajar 

siswa baik dari perspektif fisik maupun mental, baik secara 

individual maupun dalam kelompok. Proyek yang 

dimaksud diharapkan dapat memicu kemampuan berpikir 

peserta didik dalam menemukan dan menyelesaikan 

masalah yang muncul selama proses pembelajaran. 

Menurut Hartono dan Aisyah, langkah-langkah dalam 

model pembelajaran berbasis proyek adalah sebagai 

berikut: a) menetapkan rencana, yaitu proyek yang dapat 

berupa tugas langsung atau permasalahan yang perlu 

dipecahkan, b) merancang strategi penyelesaian, yang 

mencakup langkah-langkah kegiatan untuk menyelesaikan 

tugas, c) menyusun agenda pelaksanaan proyek, termasuk 

merencanakan jadwal sesuai fase yang diperlukan untuk 

menyelesaikan tugas atau proyek sesuai rencana 

sebelumnya, d) menyelesaikan proyek dengan bantuan dan 

bimbingan dari pengawas(Karomatunnisa, Sholih, Hanifah, 

& Prihantini, 2022). 

 Menurut Wajdi, pelaksanaan strategi pembelajaran 

PjBL memiliki beberapa tahapan yaitu: (1) Mengajukan 

pertanyaan di tahap awal, (2) Merencanakan proyek, (3) 

Menyusun jadwal kegiatan, (4) Mengawasi pelaksanaan 

proyek, (5) Melakukan penilaian, (6) Mengadakan evaluasi 

proyek (Dewi, 2022). Pembelajaran Berbasis Proyek (PjBL) 

memiliki manfaat sebagai berikut: (1) Meningkatkan 

motivasi belajar siswa, (2) Meningkatkan keterampilan 

siswa dalam belajar baik secara kooperatif maupun 

kolaboratif, (3) Meningkatkan kreativitas siswa, (4) 

Meningkatkan prestasi akademik siswa, (5) Meningkatkan 

kemampuan komunikasi di antara peserta didik, karena 

siswa diminta untuk bekerja sama dengan orang lain, (6) 

Meningkatkan kemampuan dalam memecahkan masalah, 

manajemen, dan koordinasi sumber belajar, (7) Membuat 

lingkungan belajar yang menyenangkan(Dewi, 2022). 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

71 

 

 Selain itu, Project Based Learning juga memiliki 

kelemahan, yaitu: (1) Sikap aktif siswa dapat menciptakan 

suasana kelas yang kurang kondusif, sehingga dibutuhkan 

waktu beberapa menit untuk membiarkan siswa 

berdiskusi. Jika dirasa waktu diskusi cukup, maka proses 

analisis bisa dilakukan dengan lebih tenang; (2) Alokasi 

waktu untuk siswa sudah diterapkan, namun tetap 

berdampak pada kondisi pengajaran yang tidak 

ideal(Anggraini & Wulandari, 2020). 

Tahapan implementasi strategi PjBL dalam 

pembelajaran akhlak meliputi: 

1. Identifikasi masalah akhlak yang relevan, seperti 

perilaku jujur, disiplin, atau empati; 

2. Perencanaan proyek oleh siswa, dengan arahan guru 

sebagai fasilitator; 

3. Pelaksanaan proyek di lingkungan sekolah atau 

masyarakat, misalnya kampanye nilai-nilai Asmaul 

Husna atau kegiatan sosial; 

4. Presentasi dan refleksi, sebagai proses evaluasi serta 

penguatan nilai akhlak Islami(Waryanti et al., 2025). 

Keberhasilan strategi ini sangat dipengaruhi oleh 

beberapa faktor. Faktor pendukung meliputi: 

1. Peran aktif guru sebagai fasilitator, 

2. Penguasaan materi dan kemampuan menyusun RPP 

berbasis kurikulum merdeka, 

3. Ketersediaan sarana prasarana dan sumber belajar, 

4. Kesesuaian proyek dengan karakteristik siswa. 

Sementara itu, faktor penghambat yang ditemukan 

antara lain: 

1. Waktu pelaksanaan proyek yang relatif panjang, 

2. Keterbatasan biaya dan media pendukung, 

3. Kurangnya pemahaman guru terhadap sintaks PjBL, 

4. Ketidaksiapan siswa untuk belajar mandiri(Waryanti et 

al., 2025). 

Strategi PjBL dalam pembelajaran akhlak 

menekankan pentingnya pembelajaran yang bermakna dan 

reflektif, di mana peserta didik dilibatkan secara langsung 

dalam proses belajar dan penerapan nilai. Strategi ini juga 

mendukung capaian kecakapan abad ke-21 seperti 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

72 

 

kreativitas, kolaborasi, dan komunikasi, yang dapat 

dibingkai dalam kerangka nilai-nilai Islam. Sebagaimana 

disampaikan oleh Elly Sukmanasa, strategi berbasis proyek 

memberikan ruang bagi siswa untuk mengembangkan 

solusi inovatif, membangun tanggung jawab, serta 

meningkatkan kreativitas melalui kerja nyata dalam 

kelompok (Sukmanasa, 2016). 

Dengan demikian, strategi berbasis proyek dalam 

pembelajaran akhlak tidak hanya meningkatkan hasil 

belajar kognitif, tetapi juga membentuk karakter Islami 

secara utuh. 

 

E. Kolaborasi model konvensional dan modern dalam 

strategi PAI 

Dalam dinamika pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam (PAI) kontemporer, diperlukan strategi yang mampu 

menggabungkan keunggulan pendekatan klasik 

(konvensional) dengan pendekatan modern. Kolaborasi ini 

bertujuan untuk menciptakan pembelajaran yang tidak 

hanya mewariskan nilai-nilai Islam yang otentik, tetapi juga 

relevan dengan perkembangan zaman dan kebutuhan 

peserta didik di era digital (Asmadi et al., 2024). 

Model pembelajaran konvensional biasanya berpusat 

pada guru (teacher-centered) dan menekankan pada 

ceramah, hafalan, dan penanaman nilai melalui 

keteladanan (Fahrudin, Ansari, & Ichsan, 2021). 

Pendekatan ini telah lama digunakan dalam madrasah dan 

pesantren, dan terbukti efektif dalam membentuk karakter 

serta kedalaman spiritual peserta didik. Namun, 

kelemahan pendekatan ini adalah minimnya partisipasi 

aktif siswa dan kurangnya ruang untuk berpikir kritis serta 

eksploratif. 

Sebaliknya, model pembelajaran modern seperti 

project-based learning, problem-based learning, inquiry, 

blended learning, dan contextual teaching and learning 

menekankan partisipasi aktif siswa, kolaborasi, pemecahan 

masalah, dan pemanfaatan teknologi. Model ini sangat 

sesuai dengan tantangan pendidikan abad ke-21, tetapi jika 

tidak dibingkai dengan nilai-nilai Islam yang kuat, 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

73 

 

dikhawatirkan akan kehilangan orientasi spiritual(Nata, 

2014). 

Untuk menghadirkan pembelajaran PAI yang holistik, 

perlu dilakukan integrasi kedua pendekatan tersebut. 

Kolaborasi ini bisa diterapkan dalam bentuk: 

1. Ceramah bermakna yang diawali dengan tanya jawab 

atau studi kasus, 

2. Hafalan ayat dan hadis yang diikuti dengan proyek 

aplikasi nilai dalam kehidupan nyata, 

3. Keteladanan guru (uswah hasanah) yang dipadukan 

dengan simulasi atau diskusi kelompok, 

4. Pembelajaran daring berbasis nilai, seperti membuat 

konten dakwah digital, 

5. Penilaian autentik dan spiritual yang menilai aspek 

kognitif, afektif, dan amal nyata siswa. 

Dengan demikian, peserta didik tidak hanya 

menerima pengetahuan agama secara pasif, tetapi juga 

diajak untuk berpikir, merasakan, dan bertindak sesuai 

nilai-nilai Islam(Langgulung, 2000). 

Kolaborasi ini memungkinkan guru PAI menjadi agen 

perubahan yang adaptif, yang tetap berpegang pada nilai-

nilai klasik keislaman namun mampu mengemasnya 

dengan pendekatan yang sesuai zaman. Guru berperan 

sebagai fasilitator yang membimbing siswa tidak hanya 

"tahu" Islam, tetapi juga "menjadi" Muslim yang reflektif, 

kritis, dan berakhlak. 

Pendidikan Agama Islam berada pada posisi strategis 

untuk membentuk manusia beriman dan berakhlak mulia 

sekaligus mampu menghadapi tantangan global. Untuk itu, 

kolaborasi antara model konvensional dan modern bukan 

hanya bersifat teknis-metodologis, tetapi juga merupakan 

pendekatan filosofis yang mengintegrasikan nilai (hikmah 

tradisi) dan kompetensi (tuntutan zaman). 

Model konvensional unggul dalam pembentukan 

karakter dan spiritualitas, terutama melalui metode drill 

(latihan), nasihat, keteladanan (uswah), dan hafalan Al-

Qur’an maupun Hadis. Sedangkan model modern 

memberikan ruang luas bagi peserta didik untuk belajar 

aktif, berdiskusi, mengeksplorasi pemikiran, dan 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

74 

 

mengembangkan kemampuan literasi digital dan 

kolaborasi. 

Maka, strategi kolaboratif ini bertujuan mewujudkan 

pembelajaran PAI yang integral: menyentuh aspek hati, 

pikiran, dan tindakan. Sebagaimana ditegaskan oleh 

Haedar Nashir, pembelajaran agama yang baik harus 

menjembatani nilai-nilai transendental dengan kebutuhan 

manusia modern yang rasional dan sosial(Nashir, 2020). 

Meski ideal, kolaborasi ini menghadapi beberapa 

tantangan: 

1. Keterbatasan kompetensi digital guru PAI, yang sering 

lebih terbiasa dengan pendekatan konvensional. 

2. Kesenjangan fasilitas dan infrastruktur, terutama di 

madrasah atau sekolah berbasis tradisional. 

3. Resistensi terhadap perubahan, dari sebagian guru 

atau pemangku kebijakan pendidikan (Muhaimin, 

2014). 

Dan untuk solusinya antara lain: 

1. Pelatihan pedagogi dan digitalisasi pembelajaran PAI, 

secara berkelanjutan. 

2. Pemberdayaan komunitas guru PAI dalam merancang 

modul integratif. 

3. Penguatan kurikulum yang fleksibel, yang 

memungkinkan inovasi metode tanpa meninggalkan 

nilai(Muhaimin, 2014). 

Kolaborasi antara model konvensional dan modern 

dalam strategi PAI adalah kebutuhan mendesak untuk 

menciptakan pembelajaran yang relevan, bermakna, dan 

transformatif. Pendekatan ini bukan berarti meninggalkan 

tradisi, tetapi menghidupkan kembali nilai-nilai Islam 

dalam cara yang lebih kontekstual, kreatif, dan berdaya 

guna di tengah tantangan zaman. 

 

 

 

 



Dewi Hidayatun Nihayah 

75 

 

 

 

 

BAB 5 

STRATEGI MENGINTERNALISASIKAN 

NILAI-NILAI ISLAM DALAM 

PEMBELAJARAN 

 

A. Konsep internalisasi nilai dalam pendidikan Islam 

Internalisasi nilai dalam pendidikan Islam 

merupakan suatu proses yang kompleks, 

berkesinambungan, dan integral, yang bertujuan 

menjadikan nilai-nilai Islam tidak hanya dipahami secara 

kognitif, tetapi juga dihayati secara afektif dan diwujudkan 

dalam perilaku sehari-hari. Menurut Tilaar (2012), 

internalisasi nilai adalah proses penanaman nilai ke dalam 

diri individu sehingga menjadi bagian dari kepribadian yang 

sulit terpisahkan dari sikap dan tindakannya. Dalam 

konteks pendidikan Islam, internalisasi nilai berhubungan 

erat dengan usaha membentuk akhlak mulia sebagai 

manifestasi dari iman dan takwa. 

Proses internalisasi nilai dalam pendidikan Islam 

tidak hanya sebatas transfer pengetahuan (transfer of 

knowledge), tetapi juga menekankan pada dimensi 

pembentukan karakter melalui teladan (uswah hasanah), 

pembiasaan, dan pengkondisian lingkungan. Al-Attas 

(1993) menegaskan bahwa tujuan utama pendidikan Islam 

adalah menanamkan adab, yakni menempatkan segala 

sesuatu pada tempatnya yang benar sesuai dengan syariat 

Allah Swt. Pandangan ini menegaskan bahwa internalisasi 



Dewi Hidayatun Nihayah 

76 

 

nilai tidak dapat dilepaskan dari dimensi spiritual dan 

moral, karena pendidikan Islam berorientasi pada 

kebahagiaan dunia dan akhirat. 

Strategi internalisasi nilai dalam pendidikan Islam 

dapat dilakukan melalui beberapa pendekatan, antara lain: 

pendekatan kognitif, afektif, dan psikomotorik. Pendekatan 

kognitif menekankan pada pemberian pengetahuan tentang 

nilai-nilai Islam; pendekatan afektif bertujuan 

menumbuhkan kesadaran, penghayatan, dan penghargaan 

terhadap nilai; sedangkan pendekatan psikomotorik 

menekankan pada pembiasaan perilaku yang 

mencerminkan nilai tersebut dalam kehidupan nyata 

(Muhaimin, 2011). Dengan demikian, internalisasi nilai 

merupakan perpaduan antara pemahaman, penghayatan, 

dan pengamalan yang konsisten. 

Lebih lanjut, Nata (2016) menjelaskan bahwa 

internalisasi nilai dalam pendidikan Islam menempuh tiga 

tahapan penting, yaitu transformasi nilai, transaksi nilai, 

dan transinternalisasi. Tahap transformasi nilai dilakukan 

melalui proses penyampaian pengetahuan atau informasi 

tentang nilai-nilai Islam kepada peserta didik. Tahap 

transaksi nilai menekankan adanya interaksi antara guru 

dan siswa dalam menghayati nilai melalui dialog, diskusi, 

dan refleksi. Sedangkan tahap transinternalisasi 

merupakan tahap tertinggi, di mana nilai yang ditanamkan 

telah menjadi bagian dari kepribadian peserta didik 

sehingga mampu menjadi landasan dalam pengambilan 

keputusan dan perilaku sehari-hari. 

Dalam konteks pembelajaran, internalisasi nilai 

dalam pendidikan Islam dapat dilaksanakan melalui 

berbagai metode, antara lain metode keteladanan, 

pembiasaan, nasehat, serta pemberian motivasi dan 

hukuman yang mendidik (Hidayat, 2019). Metode 

keteladanan sangat efektif karena guru dipandang sebagai 

figur sentral yang tidak hanya menyampaikan ilmu, tetapi 

juga menampilkan akhlak mulia. Pembiasaan 

memungkinkan peserta didik untuk mengulangi perilaku 



Dewi Hidayatun Nihayah 

77 

 

positif sehingga menjadi karakter. Sementara itu, nasehat 

dan motivasi membantu memperkuat kesadaran internal, 

sedangkan hukuman diberikan dalam rangka 

mendisiplinkan, bukan sekadar menghukum. 

Relevansi internalisasi nilai dalam pendidikan Islam 

di era modern semakin penting karena tantangan 

globalisasi dan arus teknologi digital berpotensi menggeser 

nilai-nilai moral. Azra (2012) menyebutkan bahwa 

pendidikan Islam harus mampu melahirkan generasi yang 

memiliki daya tahan moral dan spiritual, sekaligus adaptif 

terhadap perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. 

Dengan internalisasi nilai, peserta didik tidak hanya cerdas 

secara intelektual, tetapi juga memiliki integritas moral 

yang kuat, sehingga mampu menjadi insan kamil yang 

bermanfaat bagi dirinya, masyarakat, dan lingkungannya. 

Oleh karena itu, internalisasi nilai dalam 

pendidikan Islam bukan hanya tugas guru PAI, tetapi juga 

membutuhkan dukungan dari keluarga, masyarakat, dan 

lingkungan sosial. Kolaborasi ini penting agar nilai-nilai 

Islam dapat tertanam secara konsisten dan 

berkesinambungan, sehingga pendidikan Islam benar-

benar dapat mewujudkan tujuan utamanya, yaitu 

membentuk pribadi muslim yang beriman, bertakwa, dan 

berakhlak mulia. 

 

B. Tahapan proses internalisasi nilai: knowing, feeling, 

acting 

Internalisasi nilai dalam pendidikan Islam 

merupakan proses yang berlangsung secara bertahap, 

dinamis, dan berkesinambungan. Proses ini bertujuan agar 

nilai-nilai Islam tidak berhenti pada tataran kognitif 

semata, tetapi dapat terwujud dalam sikap, perasaan, dan 

perilaku nyata peserta didik. Salah satu kerangka populer 

dalam memahami tahapan internalisasi nilai adalah 

melalui pendekatan knowing, feeling, acting. Model ini 

menekankan bahwa penanaman nilai harus dimulai dari 



Dewi Hidayatun Nihayah 

78 

 

pemahaman intelektual (knowing), dilanjutkan dengan 

penghayatan emosional (feeling), dan pada akhirnya 

diwujudkan dalam tindakan nyata (acting). 

1. Knowing (Mengetahui) 

Tahap awal dari internalisasi nilai adalah knowing, 

yaitu pengenalan dan pemahaman terhadap nilai-nilai yang 

diajarkan. Pada tahap ini, guru berperan penting dalam 

mentransfer pengetahuan terkait ajaran Islam, seperti nilai 

kejujuran, tanggung jawab, keadilan, kasih sayang, dan 

kepedulian sosial. Menurut Lickona (1991), aspek kognitif 

nilai harus ditanamkan terlebih dahulu agar peserta didik 

memahami alasan mengapa suatu nilai penting untuk 

diterapkan dalam kehidupan. Dalam pendidikan Islam, 

tahap ini dapat berupa pengajaran ayat-ayat Al-Qur’an, 

hadis, serta penjelasan hukum dan hikmah dari suatu 

ibadah. 

Sebagai contoh, ketika guru mengajarkan nilai 

kejujuran, ia tidak hanya menjelaskan definisinya, tetapi 

juga menyampaikan dalil Al-Qur’an seperti QS. At-Taubah: 

119 yang berbunyi, “Wahai orang-orang yang beriman, 

bertakwalah kepada Allah dan hendaklah kamu bersama 

orang-orang yang benar.” Dengan demikian, siswa 

memperoleh pemahaman intelektual bahwa kejujuran 

adalah perintah agama yang wajib dilaksanakan. 

2. Feeling (Menghayati) 

Tahap kedua adalah feeling, yaitu proses 

penginternalisasian nilai ke dalam ranah afektif sehingga 

peserta didik tidak hanya mengetahui, tetapi juga 

merasakan pentingnya nilai tersebut. Muslich (2011) 

menjelaskan bahwa internalisasi nilai akan efektif apabila 

peserta didik mampu merasakan keindahan, kemuliaan, 

dan manfaat dari nilai yang diajarkan. Tahap ini 

berhubungan erat dengan pembentukan sikap, kesadaran 

hati, dan perasaan religius yang muncul dari pemahaman 

yang telah diperoleh sebelumnya. 

 



Dewi Hidayatun Nihayah 

79 

 

Dalam pendidikan Islam, tahap feeling dapat 

diwujudkan melalui refleksi, renungan, cerita inspiratif, 

keteladanan guru, dan pengalaman emosional keagamaan. 

Misalnya, seorang siswa tidak hanya memahami bahwa 

membantu sesama adalah kebaikan, tetapi juga merasa 

iba, empati, dan termotivasi ketika melihat orang lain 

dalam kesulitan. Dengan demikian, nilai yang dipelajari 

tidak sekadar konsep, melainkan menjadi bagian dari 

kesadaran hati yang mendorongnya untuk berbuat baik. 

3. Acting (Mengamalkan) 

Tahap terakhir adalah acting, yaitu implementasi 

nyata dari nilai yang telah diketahui dan dihayati. Nata 

(2016) menegaskan bahwa keberhasilan internalisasi nilai 

dalam pendidikan Islam diukur dari sejauh mana peserta 

didik mampu mempraktikkan nilai tersebut dalam 

kehidupan sehari-hari. Tahap ini menjadi puncak dari 

proses internalisasi, karena nilai yang semula bersifat 

eksternal telah menjadi bagian dari kepribadian yang 

ditunjukkan melalui sikap, kebiasaan, dan perilaku. 

Sebagai contoh, seorang siswa yang telah 

memahami (knowing) pentingnya shalat tepat waktu, 

kemudian merasakan (feeling) ketenangan batin saat 

melaksanakannya, pada akhirnya akan berkomitmen 

untuk acting, yaitu melaksanakan shalat lima waktu secara 

konsisten meskipun tanpa pengawasan guru atau orang 

tua. Dengan demikian, nilai tidak lagi dipaksakan dari luar, 

tetapi tumbuh dari dalam diri sebagai kesadaran pribadi. 

Model knowing, feeling, acting menunjukkan bahwa 

internalisasi nilai dalam pendidikan Islam harus dilakukan 

secara utuh dan seimbang. Jika hanya berhenti pada tahap 

knowing, maka nilai hanya menjadi pengetahuan teoritis. 

Jika hanya pada tahap feeling, maka nilai hanya menjadi 

perasaan emosional yang tidak memiliki arah jelas. 

Sedangkan jika langsung menuju acting tanpa pemahaman 

dan penghayatan, maka praktik keagamaan cenderung 

formalistik dan dangkal. Oleh karena itu, keseimbangan 

ketiga tahap ini menjadi kunci keberhasilan pendidikan 



Dewi Hidayatun Nihayah 

80 

 

Islam dalam membentuk pribadi yang beriman, bertakwa, 

dan berakhlak mulia. 

 

C. Strategi pembelajaran untuk menanamkan nilai tauhid, 

akhlak, dan ibadah 

Strategi pembelajaran dalam pendidikan Islam memiliki 

peran penting dalam menanamkan nilai-nilai mendasar 

seperti tauhid, akhlak, dan ibadah. Nilai-nilai ini 

merupakan inti dari ajaran Islam yang menjadi landasan 

pembentukan pribadi muslim yang beriman, bertakwa, dan 

berakhlak mulia. Karena itu, guru Pendidikan Agama Islam 

(PAI) tidak hanya berfungsi sebagai penyampai ilmu, tetapi 

juga sebagai teladan, motivator, dan fasilitator yang 

menciptakan suasana belajar kondusif untuk proses 

internalisasi nilai. 

1. Strategi Penanaman Nilai Tauhid 

Tauhid adalah inti ajaran Islam yang menegaskan keesaan 

Allah Swt. Nilai tauhid perlu ditanamkan agar peserta didik 

memiliki kesadaran penuh bahwa seluruh aspek 

kehidupan harus berlandaskan pada keyakinan kepada 

Allah. Strategi yang dapat digunakan adalah: 

• Keteladanan (uswah hasanah): Guru menunjukkan sikap 

penuh tawakal, keikhlasan, dan selalu mengaitkan 

aktivitas dengan Allah Swt. Hal ini sesuai dengan 

pandangan Al-Attas (1993) bahwa pendidikan Islam harus 

berorientasi pada penanaman adab, termasuk adab kepada 

Allah sebagai bentuk penghayatan tauhid. 

• Pembelajaran berbasis tadabbur: Mengajak siswa 

merenungkan ayat-ayat Al-Qur’an tentang penciptaan alam 

(QS. Ali Imran: 190–191) sehingga mereka memahami 

tanda-tanda kekuasaan Allah. 

• Pendekatan dialogis: Memberikan ruang bagi siswa untuk 

bertanya tentang iman, ketuhanan, dan hubungan 



Dewi Hidayatun Nihayah 

81 

 

manusia dengan Allah, sehingga mereka memperoleh 

pemahaman yang lebih mendalam. 

2. Strategi Penanaman Nilai Akhlak 

Akhlak merupakan manifestasi dari keimanan yang 

tercermin dalam perilaku sehari-hari. Penanaman nilai 

akhlak menuntut proses panjang yang melibatkan 

pembiasaan, pengkondisian, dan keteladanan. Menurut Al-

Ghazali (2002), akhlak terbentuk melalui pengulangan 

tindakan hingga menjadi kebiasaan yang melekat dalam 

jiwa. Strategi yang dapat diterapkan adalah: 

• Metode pembiasaan: Membiasakan siswa memberi salam, 

berdoa sebelum dan sesudah belajar, menjaga kebersihan, 

serta bersikap jujur dalam setiap aktivitas. 

• Metode nasehat dan motivasi: Guru memberikan 

bimbingan moral melalui nasihat, kisah teladan Nabi dan 

sahabat, serta memberikan motivasi untuk berperilaku 

baik. 

• Metode reward and punishment: Penguatan positif 

diberikan kepada siswa yang menunjukkan akhlak mulia, 

sedangkan hukuman yang mendidik diberikan ketika siswa 

melanggar norma. 

• Role play atau simulasi: Mengajak siswa memainkan peran 

yang mencerminkan sikap terpuji, misalnya menolong 

teman atau bersikap sopan kepada orang tua. 

3. Strategi Penanaman Nilai Ibadah 

Ibadah merupakan bentuk penghambaan langsung kepada 

Allah Swt. Penanaman nilai ibadah dalam pendidikan Islam 

harus dilakukan agar peserta didik mampu melaksanakan 

kewajiban syariat dengan penuh kesadaran, bukan sekadar 

rutinitas. Muhaimin (2011) menekankan bahwa 

pembelajaran PAI harus mengintegrasikan aspek 

pengetahuan, penghayatan, dan keterampilan ibadah. 

Strategi yang dapat digunakan meliputi: 



Dewi Hidayatun Nihayah 

82 

 

• Praktik langsung (learning by doing): Mengajarkan wudhu, 

shalat, atau doa-doa dengan praktik nyata sehingga siswa 

tidak hanya memahami teori, tetapi juga mampu 

melaksanakannya. 

• Simulasi dan demonstrasi: Guru mendemonstrasikan tata 

cara ibadah yang benar, lalu siswa menirukan secara 

berulang hingga terbiasa. 

• Pendekatan reflektif-spiritual: Mengajak siswa memahami 

makna ibadah, misalnya menjelaskan bahwa shalat bukan 

hanya gerakan fisik, tetapi juga sarana komunikasi dengan 

Allah yang menumbuhkan ketenangan jiwa (QS. Al-

Ankabut: 45). 

• Pengkondisian lingkungan: Sekolah menyediakan fasilitas 

seperti mushalla, program shalat berjamaah, dan 

pembiasaan membaca Al-Qur’an agar siswa terbiasa 

beribadah dalam keseharian. 

4. Sinergi Penanaman Nilai Tauhid, Akhlak, dan Ibadah 

Ketiga nilai ini tidak dapat dipisahkan karena saling 

melengkapi. Tauhid menjadi landasan, akhlak sebagai 

manifestasi, dan ibadah sebagai penghubung langsung 

manusia dengan Allah. Dengan demikian, strategi 

pembelajaran yang digunakan harus bersifat integratif. 

Misalnya, saat guru mengajarkan shalat (ibadah), ia juga 

menekankan nilai kejujuran (akhlak) dan keikhlasan 

(tauhid). Hal ini sejalan dengan Azra (2012) yang 

menekankan bahwa pendidikan Islam bertujuan 

melahirkan manusia seutuhnya yang beriman, berakhlak, 

dan memiliki keseimbangan antara dunia dan akhirat. 

Dengan penerapan strategi pembelajaran yang tepat, 

internalisasi nilai tauhid, akhlak, dan ibadah akan lebih 

efektif. Nilai tersebut bukan hanya dipahami oleh siswa, 

tetapi juga dihayati dan diamalkan, sehingga membentuk 

pribadi muslim yang berkarakter kuat, berintegritas, dan 

siap menghadapi tantangan zaman. 

 



Dewi Hidayatun Nihayah 

83 

 

D. Peran keteladanan guru dalam menginternalisasi nilai 

Dalam pendidikan Islam, guru menempati posisi strategis 

sebagai sosok yang tidak hanya menyampaikan ilmu, tetapi 

juga berfungsi sebagai teladan moral dan spiritual bagi 

peserta didik. Keteladanan guru (uswah hasanah) memiliki 

pengaruh yang sangat kuat dalam proses internalisasi nilai, 

karena peserta didik lebih mudah meniru perilaku nyata 

yang ditampilkan gurunya daripada sekadar menerima 

nasihat verbal. Dengan demikian, peran keteladanan guru 

menjadi aspek esensial dalam pembentukan karakter, 

terutama terkait nilai-nilai tauhid, akhlak, dan ibadah. 

1. Keteladanan Sebagai Metode Pendidikan Islam 

Keteladanan merupakan salah satu metode pendidikan 

Islam yang diwariskan langsung dari Nabi Muhammad Saw. 

Sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an, “Sungguh, telah 

ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik 

bagimu” (QS. Al-Ahzab: 21). Ayat ini menegaskan bahwa 

proses pendidikan harus dilandaskan pada pemberian 

teladan yang baik. Menurut Nata (2012), keteladanan 

adalah metode yang paling efektif dalam pendidikan Islam 

karena mampu menyentuh aspek kognitif, afektif, dan 

psikomotor peserta didik secara bersamaan. 

2. Pengaruh Keteladanan Guru dalam Membentuk Karakter 

Guru yang konsisten menunjukkan perilaku Islami akan 

menjadi role model yang ditiru oleh siswa dalam 

kesehariannya. Misalnya, guru yang disiplin akan 

menumbuhkan sikap disiplin pada siswa, guru yang sabar 

akan mempengaruhi siswa untuk bersikap sabar, dan guru 

yang ikhlas akan mengajarkan keikhlasan secara implisit. 

Abuddin Nata (2016) menegaskan bahwa keteladanan lebih 

efektif daripada sekadar perintah atau larangan, karena 

anak-anak lebih mudah belajar melalui pengamatan dan 

peniruan. Dengan demikian, keteladanan guru adalah 

sarana internalisasi nilai yang berlangsung secara alamiah. 

3. Keteladanan dalam Menanamkan Nilai Tauhid, Akhlak, 

dan Ibadah 



Dewi Hidayatun Nihayah 

84 

 

Peran guru dalam menginternalisasi nilai melalui 

keteladanan mencakup tiga aspek utama: 

• Tauhid: Guru senantiasa mengaitkan aktivitas sehari-hari 

dengan Allah, misalnya memulai pelajaran dengan 

basmalah, menutupnya dengan hamdalah, dan 

menunjukkan sikap tawakal. Hal ini menanamkan 

kesadaran ketuhanan dalam diri siswa. 

• Akhlak: Guru memperlihatkan sikap sopan santun, jujur, 

adil, dan rendah hati dalam interaksi dengan siswa. Siswa 

yang melihat perilaku ini akan terdorong untuk menirunya. 

• Ibadah: Guru yang rajin shalat berjamaah, membaca Al-

Qur’an, dan menjaga kebersihan diri serta lingkungannya 

memberikan contoh langsung tentang pentingnya ibadah 

dan kesucian hidup. 

4. Keteladanan dalam Lingkungan Sekolah 

Internalisasi nilai melalui keteladanan tidak hanya terjadi 

di dalam kelas, tetapi juga dalam kehidupan sehari-hari di 

lingkungan sekolah. Guru yang konsisten menjaga ucapan, 

sikap, dan penampilannya akan menciptakan budaya 

sekolah yang religius. Muhaimin (2011) menyatakan bahwa 

keteladanan guru berperan penting dalam membangun 

iklim religius di sekolah yang pada akhirnya memperkuat 

pembentukan karakter Islami peserta didik. 

5. Implikasi Praktis dalam Pembelajaran PAI 

Dalam praktik pembelajaran, guru PAI dapat menampilkan 

keteladanan melalui: 

• Menunjukkan disiplin dalam mengajar, misalnya datang 

tepat waktu. 

• Menjadi teladan akhlak dengan menghargai setiap siswa 

tanpa membeda-bedakan. 

• Menghidupkan suasana religius dengan melibatkan diri 

langsung dalam kegiatan ibadah sekolah. 



Dewi Hidayatun Nihayah 

85 

 

• Menggunakan bahasa yang santun dan penuh kasih 

sayang. 

Dengan demikian, keteladanan guru bukan sekadar 

tambahan dalam pendidikan, tetapi merupakan inti dari 

proses internalisasi nilai. Guru yang baik tidak hanya 

mengajar, tetapi juga menjadi contoh hidup yang 

menginspirasi dan menuntun peserta didik menuju 

pembentukan pribadi muslim yang kaffah. 

 

E. Studi kasus penerapan internalisasi nilai di kelas 

Studi kasus merupakan pendekatan yang efektif untuk 

menggambarkan bagaimana internalisasi nilai berlangsung 

dalam praktik nyata pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

(PAI). Dengan studi kasus, guru dan peneliti dapat 

memahami dinamika interaksi antara guru, peserta didik, 

dan lingkungan belajar, serta mengidentifikasi faktor-faktor 

pendukung maupun penghambat proses internalisasi nilai. 

Menurut Yin (2018), studi kasus memungkinkan 

pendalaman pemahaman tentang fenomena pendidikan 

dalam konteks riil, sehingga dapat memberikan gambaran 

komprehensif tentang penerapan nilai-nilai Islami di kelas. 

1. Konteks Studi Kasus 

Misalnya, sebuah kelas VIII di sekolah menengah pertama 

menerapkan model internalisasi nilai akhlak melalui 

kegiatan pembelajaran berbasis proyek (project-based 

learning). Guru PAI mengajak siswa membuat proyek 

“Gerakan Kelas Jujur” yang bertujuan membangun 

kesadaran tentang pentingnya kejujuran dalam kehidupan 

sehari-hari. Melalui kegiatan ini, siswa tidak hanya 

mempelajari teori tentang kejujuran dari Al-Qur’an dan 

hadis, tetapi juga mempraktikkan nilai tersebut dalam 

keseharian. 

 

 



Dewi Hidayatun Nihayah 

86 

 

2. Proses Internalisasi Nilai 

Proses internalisasi dalam studi kasus ini berlangsung 

melalui tiga tahap: 

• Knowing (pengetahuan): Guru menjelaskan konsep 

kejujuran berdasarkan dalil Al-Qur’an, seperti QS. At-

Taubah ayat 119, dan hadis Nabi tentang larangan 

berbohong. 

• Feeling (penghayatan): Siswa diajak merenungkan dampak 

positif dari sikap jujur, misalnya menumbuhkan rasa 

aman, membangun kepercayaan, dan menciptakan 

suasana harmonis. 

• Acting (pengamalan): Siswa mempraktikkan kejujuran 

dalam kehidupan sehari-hari, misalnya mengembalikan 

barang yang bukan miliknya, berkata apa adanya saat 

ujian, dan tidak mencontek pekerjaan teman. 

3. Peran Guru dalam Studi Kasus 

Guru berperan sebagai fasilitator, pembimbing, sekaligus 

teladan. Ia memberikan instruksi yang jelas, memantau 

perkembangan siswa, serta memberikan penghargaan 

kepada siswa yang menunjukkan perilaku jujur. Lebih 

jauh, guru juga menjadi contoh nyata dengan 

memperlihatkan sikap jujur dalam kesehariannya, 

misalnya mengakui kesalahan atau menyampaikan 

informasi apa adanya kepada siswa. Mulyasa (2015) 

menekankan bahwa internalisasi nilai tidak akan efektif 

tanpa adanya konsistensi guru sebagai role model dalam 

perilaku. 

4. Hasil yang Dicapai 

Dari studi kasus tersebut, terlihat adanya perubahan 

perilaku siswa, misalnya semakin berani mengakui 

kesalahan, lebih disiplin dalam mengerjakan tugas, dan 

terbiasa berbicara apa adanya. Siswa juga mampu 

menyadari bahwa kejujuran tidak hanya bernilai moral, 

tetapi juga merupakan bentuk pengamalan ajaran Islam. 



Dewi Hidayatun Nihayah 

87 

 

Dengan demikian, studi kasus ini menunjukkan bahwa 

internalisasi nilai dalam pembelajaran PAI dapat berhasil 

bila melibatkan pengetahuan, penghayatan, dan tindakan 

nyata yang terintegrasi. 

5. Implikasi 

Studi kasus seperti ini memberikan wawasan bagi guru PAI 

bahwa internalisasi nilai bukan hanya tugas kognitif, 

melainkan memerlukan strategi pembelajaran yang 

melibatkan perasaan dan tindakan siswa. Selain itu, 

penting untuk menciptakan ekosistem kelas yang 

mendukung, sehingga nilai-nilai Islami benar-benar hidup 

dan dipraktikkan oleh peserta didik dalam kesehariannya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dewi Hidayatun Nihayah 

88 

 

 

 

 

BAB 6 

PEMANFAATAN MEDIA DAN 

TEKNOLOGI DALAM STRATEGI 

PEMBELAJARAN PAI 

 

A. Ragam media pembelajaran yang dapat digunakan 

dalam PAI 

Media pembelajaran memiliki peran penting dalam 

meningkatkan kualitas proses belajar mengajar Pendidikan 

Agama Islam (PAI). Media bukan hanya sebagai alat bantu 

guru dalam menyampaikan materi, tetapi juga berfungsi 

sebagai sarana yang dapat memudahkan siswa memahami 

konsep abstrak, menumbuhkan minat belajar, serta 

membangun pengalaman belajar yang lebih bermakna. 

Arsyad (2019) menegaskan bahwa media pembelajaran 

berfungsi sebagai jembatan antara guru dengan siswa 

dalam mentransfer pesan pembelajaran sehingga lebih 

efektif, efisien, dan menarik. 

 

Dalam konteks PAI, ragam media pembelajaran dapat 

dibedakan menjadi beberapa jenis: 

 

1. Media Visual 

Media visual adalah media yang dapat dilihat dengan indera 

penglihatan. Contohnya berupa gambar, grafik, peta, 

poster, bagan, dan slide presentasi. Dalam pembelajaran 

PAI, media visual dapat digunakan untuk menjelaskan 

topik-topik abstrak, misalnya menggambarkan rukun 



Dewi Hidayatun Nihayah 

89 

 

iman, struktur masjid, atau peta perjalanan dakwah 

Rasulullah. Menurut Sudjana & Rivai (2017), media visual 

dapat membantu memperjelas makna pesan yang 

disampaikan dan mempertinggi daya serap siswa. 

 

2. Media Audio 

Media audio meliputi sarana yang dapat didengar, seperti 

rekaman murottal Al-Qur’an, ceramah ulama, maupun 

lagu-lagu religi. Media ini sangat efektif digunakan dalam 

melatih keterampilan mendengar (listening) siswa, 

khususnya dalam pengajaran tajwid dan pelafalan ayat Al-

Qur’an. Dengan mendengarkan bacaan Al-Qur’an yang 

benar, siswa dapat meniru intonasi, makhraj huruf, dan 

panjang pendek bacaan sesuai kaidah tajwid. 

 

3. Media Audiovisual 

Media audiovisual merupakan gabungan antara media 

audio dan visual, misalnya video pembelajaran, film Islami, 

dan animasi interaktif. Melalui media audiovisual, siswa 

tidak hanya melihat teks atau gambar, tetapi juga 

mendengar penjelasan, sehingga pembelajaran menjadi 

lebih hidup. Contohnya adalah penggunaan film 

dokumenter tentang sejarah peradaban Islam, video tata 

cara wudhu, atau animasi tentang kisah nabi. Heinich, 

Molenda, & Russell (2002) menyebutkan bahwa media 

audiovisual mampu menciptakan pengalaman belajar yang 

lebih realistis dan menyenangkan. 

 

4. Media Digital dan Multimedia 

Seiring perkembangan teknologi, media digital semakin 

mendominasi dunia pendidikan, termasuk dalam 

pembelajaran PAI. Aplikasi pembelajaran Al-Qur’an, 

platform e-learning, quiz interaktif berbasis aplikasi, dan 

simulasi virtual adalah beberapa contoh media digital. 

Media ini tidak hanya mempermudah akses informasi, 

tetapi juga meningkatkan interaktivitas dan keterlibatan 

siswa. Dalam konteks Kurikulum Merdeka, penggunaan 

media digital sejalan dengan prinsip pembelajaran yang 



Dewi Hidayatun Nihayah 

90 

 

fleksibel, inovatif, dan kontekstual (Kemendikbudristek, 

2022). 

 

5. Media Lingkungan 

Selain media berbasis teknologi, lingkungan sekitar juga 

dapat dijadikan sebagai media pembelajaran. Misalnya, 

guru dapat mengajak siswa melakukan observasi ke masjid 

untuk belajar tentang fungsi dan adab di dalamnya, atau 

mengunjungi lembaga zakat untuk memahami praktik 

sosial dalam Islam. Media lingkungan memberikan 

pengalaman langsung yang mendukung proses 

internalisasi nilai. Sanjaya (2016) menegaskan bahwa 

pengalaman belajar langsung akan memberikan dampak 

lebih mendalam bagi pembentukan sikap dan karakter 

siswa. 

 

6. Media Realita dan Objek Nyata 

Penggunaan benda nyata, seperti mushaf Al-Qur’an, 

peralatan shalat, atau alat peraga ibadah haji (miniatur 

Ka’bah dan manasik), juga sangat bermanfaat dalam PAI. 

Melalui media ini, siswa dapat mempelajari secara langsung 

bentuk dan fungsi benda tersebut sehingga pengetahuan 

yang diperoleh lebih konkret dan mudah diingat. 

 

B. Integrasi teknologi digital: video, animasi, aplikasi PAI 

Integrasi teknologi digital dalam pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam (PAI) menjadi kebutuhan mendesak di era 

revolusi industri 4.0 dan society 5.0. Teknologi tidak hanya 

berfungsi sebagai pelengkap, tetapi telah menjadi 

instrumen utama yang mampu meningkatkan efektivitas, 

efisiensi, dan daya tarik pembelajaran. Menurut Munir 

(2017), pemanfaatan teknologi informasi dalam pendidikan 

membuka peluang besar untuk menciptakan proses belajar 

yang interaktif, adaptif, dan sesuai dengan gaya belajar 

generasi digital. 

 

1. Video Pembelajaran 

Video adalah salah satu media digital yang paling sering 

digunakan dalam pembelajaran PAI. Dengan video, guru 



Dewi Hidayatun Nihayah 

91 

 

dapat menghadirkan suasana belajar yang lebih hidup, 

visual, dan emosional. Misalnya, video tata cara shalat, 

dokumenter sejarah Islam, atau rekaman ceramah ulama 

dapat digunakan untuk memperjelas konsep sekaligus 

menumbuhkan pemahaman spiritual siswa. Menurut 

Heinich, Molenda, & Russell (2002), video memiliki 

kekuatan untuk menampilkan realitas yang sulit 

dihadirkan secara langsung di kelas, sehingga 

meningkatkan pengalaman belajar siswa. 

 

2. Animasi Edukatif 

Animasi menjadi media yang efektif terutama untuk 

menjelaskan konsep abstrak dalam PAI. Misalnya, animasi 

tentang perjalanan Isra’ Mi’raj, kisah para nabi, atau 

simulasi manasik haji. Animasi mampu menyajikan cerita 

dengan cara menarik dan mudah dipahami, terutama bagi 

siswa usia dasar dan menengah. Mayer (2009) menekankan 

bahwa multimedia learning yang menggabungkan teks, 

gambar, dan animasi dapat meningkatkan daya serap siswa 

karena sesuai dengan prinsip dual coding (visual dan 

verbal). 

 

3. Aplikasi Pembelajaran PAI 

Kemunculan berbagai aplikasi berbasis mobile maupun 

web telah memberikan alternatif baru dalam pembelajaran 

PAI. Aplikasi seperti Quran Learning Apps, Tajwid Apps, 

atau Islamic Quiz memungkinkan siswa belajar secara 

mandiri kapan pun dan di mana pun. Di Indonesia, juga 

banyak dikembangkan aplikasi berbasis lokal seperti 

Muslim Pocket, Umma, dan Ayat yang membantu siswa 

mempelajari Al-Qur’an, doa-doa harian, hingga kalender 

hijriyah. Menurut Ally (2019), mobile learning melalui 

aplikasi digital mampu menghadirkan pembelajaran yang 

lebih personal, fleksibel, dan sesuai dengan kebutuhan 

masing-masing siswa. 

 

4. Integrasi dalam Kurikulum Merdeka 

Kurikulum Merdeka yang menekankan pembelajaran 

berbasis proyek dan diferensiasi sangat mendukung 



Dewi Hidayatun Nihayah 

92 

 

pemanfaatan teknologi digital. Guru PAI dapat 

mengintegrasikan proyek pembuatan video dakwah, 

animasi cerita Islami, atau pengembangan aplikasi 

sederhana tentang ibadah dalam kegiatan belajar. Hal ini 

tidak hanya meningkatkan literasi digital siswa, tetapi juga 

menanamkan nilai-nilai Islami melalui pendekatan kreatif. 

Seperti ditegaskan oleh Kemendikbudristek (2022), 

teknologi harus dipandang sebagai sarana untuk 

memperluas kesempatan belajar, bukan sebagai pengganti 

peran guru. 

 

5. Tantangan dan Peluang 

Meskipun teknologi digital menawarkan banyak 

keunggulan, penggunaannya juga menghadapi tantangan, 

seperti keterbatasan akses internet, kesiapan guru, serta 

potensi penyalahgunaan teknologi. Oleh karena itu, 

diperlukan kebijakan dan strategi pendampingan agar 

integrasi video, animasi, dan aplikasi dalam PAI benar-

benar mendukung tujuan pendidikan Islam, yakni 

membentuk insan yang beriman, berilmu, dan berakhlak 

mulia. Suyadi (2020) menekankan pentingnya pendekatan 

pedagogis Islami dalam penggunaan teknologi, sehingga 

aspek spiritual tidak tereduksi oleh kecanggihan digital. 

 

C. Platform pembelajaran daring dalam mendukung PAI 

Perkembangan teknologi informasi telah mengubah wajah 

pendidikan secara signifikan, termasuk dalam 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Salah satu 

bentuk transformasi tersebut adalah pemanfaatan platform 

pembelajaran daring (online learning platforms) yang 

memberikan akses lebih luas, fleksibel, dan interaktif bagi 

peserta didik. Dalam konteks PAI, platform daring bukan 

hanya berfungsi sebagai media penyampaian materi, tetapi 

juga sebagai sarana internalisasi nilai-nilai Islami melalui 

pendekatan yang adaptif dengan kebutuhan generasi 

digital. 

 

 

 



Dewi Hidayatun Nihayah 

93 

 

1. Peran Platform Daring dalam Pembelajaran PAI 

Platform pembelajaran daring menyediakan berbagai fitur 

seperti kelas virtual, forum diskusi, kuis interaktif, hingga 

ruang kolaborasi proyek. Melalui platform ini, guru PAI 

dapat menyampaikan materi secara sinkron (real-time) 

maupun asinkron (rekaman, modul digital). Menurut 

Moore, Dickson-Deane, & Galyen (2011), pembelajaran 

daring memungkinkan interaksi belajar yang tidak terbatas 

ruang dan waktu, sehingga memperluas kesempatan 

belajar dan meningkatkan kemandirian siswa. 

 

2. Jenis-jenis Platform yang Digunakan 

Beberapa platform populer seperti Google Classroom, 

Moodle, Zoom, Microsoft Teams, hingga aplikasi lokal 

seperti Sibos PAI dan Ruang Guru banyak dimanfaatkan 

dalam pembelajaran PAI. Misalnya, guru dapat 

menggunakan Google Classroom untuk membagikan 

modul tafsir dan hadis, Zoom untuk kajian daring bersama 

ustadz, atau Moodle untuk menyediakan latihan interaktif 

tentang fiqh ibadah. Anderson (2008) menekankan bahwa 

learning management system (LMS) memungkinkan guru 

mendesain pengalaman belajar yang terstruktur sekaligus 

fleksibel bagi siswa. 

 

3. Manfaat Platform Daring dalam PAI 

1. Integrasi platform daring dalam PAI memberikan 

sejumlah manfaat, antara lain: 

2. Aksesibilitas: Siswa dapat belajar kapan saja dan di 

mana saja, termasuk di luar kelas formal. 

3. Interaktivitas: Forum diskusi memfasilitasi tanya 

jawab terkait materi Islam, misalnya tentang 

aqidah, akhlak, dan fiqh. 

4. Kustomisasi: Guru dapat menyesuaikan materi 

dengan kebutuhan siswa, misalnya menambahkan 

video ceramah ulama atau animasi tata cara wudhu. 

5. Kolaborasi: Siswa dapat bekerja sama dalam 

proyek-proyek Islami, seperti membuat video 

dakwah atau presentasi tentang sejarah Islam. 

 



Dewi Hidayatun Nihayah 

94 

 

4. Tantangan Implementasi 

Meskipun banyak keunggulan, penggunaan platform 

daring dalam PAI juga menghadapi tantangan. 

Keterbatasan jaringan internet, kurangnya literasi digital 

guru dan siswa, serta potensi distraksi dari media sosial 

menjadi hambatan utama. Hodges et al. (2020) menegaskan 

bahwa pembelajaran daring memerlukan desain pedagogis 

yang matang agar tidak hanya sekadar memindahkan 

materi ke ruang digital, tetapi benar-benar menghadirkan 

pengalaman belajar bermakna. Dalam konteks PAI, guru 

juga harus berhati-hati agar nilai-nilai spiritual tidak 

tereduksi oleh formalitas penggunaan teknologi. 

 

5. Implikasi untuk Kurikulum Merdeka 

Kurikulum Merdeka yang menekankan fleksibilitas dan 

diferensiasi sejalan dengan pemanfaatan platform daring. 

Guru PAI dapat mendesain proyek-proyek yang 

mengintegrasikan nilai-nilai Islami, misalnya siswa 

membuat konten dakwah digital, mengadakan kajian Al-

Qur’an daring, atau menulis refleksi ibadah dalam jurnal 

online. Dengan demikian, platform daring tidak hanya 

menjadi media teknis, tetapi juga wahana pembentukan 

karakter Islami yang kontekstual dengan era digital. 

 

D. Kelebihan dan tantangan media berbasis teknologi 

dalam konteks keislaman 

Perkembangan teknologi digital telah memberikan dampak 

besar terhadap berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam 

bidang pendidikan dan dakwah Islam. Media berbasis 

teknologi seperti aplikasi pembelajaran, platform e-

learning, video interaktif, dan media sosial menjadi sarana 

penting dalam menyampaikan ajaran Islam kepada 

generasi modern. Namun, meskipun memiliki banyak 

kelebihan, penggunaan teknologi dalam konteks keislaman 

juga menyimpan tantangan yang perlu diantisipasi. 

1. Kelebihan Media Berbasis Teknologi dalam Konteks 

Keislaman 



Dewi Hidayatun Nihayah 

95 

 

Media berbasis teknologi memiliki sejumlah keunggulan 

yang sangat relevan dengan pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam (PAI) maupun penyebaran dakwah. 

• Aksesibilitas dan Jangkauan Luas: Teknologi 

memungkinkan materi keislaman diakses kapan saja dan 

di mana saja. Misalnya, aplikasi Al-Qur’an digital atau video 

ceramah ustadz dapat diakses secara global. Hal ini 

mendukung prinsip rahmatan lil ‘alamin, yakni Islam yang 

membawa manfaat bagi seluruh umat manusia. 

• Interaktivitas dan Partisipasi Aktif: Media digital 

menyediakan ruang bagi interaksi yang lebih dinamis. 

Siswa dapat berdiskusi melalui forum daring, mengikuti 

kuis Islami interaktif, atau mengerjakan proyek berbasis 

kolaborasi online. Menurut Anderson (2008), interaksi 

merupakan inti dari pengalaman belajar yang efektif dalam 

lingkungan digital. 

• Variasi dan Kreativitas: Teknologi memungkinkan 

penyajian materi Islam dalam berbagai bentuk kreatif, 

seperti animasi tata cara wudhu, simulasi ibadah haji, atau 

podcast kajian akhlak. Hal ini meningkatkan minat dan 

motivasi belajar generasi muda. 

• Efisiensi dan Efektivitas: Penggunaan media digital dapat 

menghemat waktu, biaya, dan sumber daya. Modul PAI 

dapat diunduh secara gratis tanpa harus membeli buku 

cetak. 

2. Tantangan Media Berbasis Teknologi dalam Konteks 

Keislaman 

Meskipun membawa manfaat, media berbasis teknologi 

juga memiliki tantangan besar dalam konteks keislaman. 

• Risiko Distraksi dan Konten Negatif: Siswa yang 

menggunakan teknologi dapat dengan mudah terdistraksi 

oleh media sosial atau konten yang tidak Islami. Livingstone 

& Helsper (2007) menekankan bahwa literasi digital 

menjadi penting agar peserta didik mampu memilah 

informasi yang bermanfaat dari yang berbahaya. 

• Reduksi Spiritualitas: Ada potensi nilai-nilai Islam menjadi 

sekadar informasi tekstual tanpa penghayatan spiritual. 

Guru perlu memastikan bahwa pembelajaran berbasis 



Dewi Hidayatun Nihayah 

96 

 

teknologi tetap menekankan aspek ruhani, bukan hanya 

kognitif. 

• Kesenjangan Digital: Tidak semua sekolah dan siswa 

memiliki akses internet atau perangkat memadai. Hal ini 

dapat menciptakan ketidakadilan dalam akses pendidikan 

Islam. 

• Otentisitas dan Validitas Sumber: Banyak materi Islami 

yang beredar di media digital tanpa validasi dari ulama atau 

institusi resmi. Hal ini dapat menimbulkan 

kesalahpahaman atau penyebaran hoaks keagamaan. 

Campbell & Tsuria (2021) menyebut fenomena ini sebagai 

digital religion, yaitu transformasi agama yang terjadi dalam 

ruang digital dan sering kali menghadapi isu otoritas serta 

keaslian sumber. 

 

E. Etika penggunaan teknologi dalam pembelajaran agama 

Penggunaan teknologi dalam pembelajaran agama, 

khususnya Pendidikan Agama Islam (PAI), membawa 

peluang besar sekaligus tantangan yang membutuhkan 

perhatian serius dalam aspek etika. Teknologi digital dapat 

menjadi sarana efektif untuk memperluas akses sumber 

belajar, membuat proses pembelajaran lebih interaktif, 

serta menghubungkan peserta didik dengan berbagai 

literatur Islami yang sebelumnya sulit dijangkau. Namun, 

tanpa landasan etika yang jelas, teknologi justru bisa 

menggeser esensi pembelajaran agama yang menekankan 

nilai spiritual, moral, dan akhlak. Oleh karena itu, etika 

pemanfaatan teknologi dalam pembelajaran agama harus 

berpegang pada nilai-nilai Islam yang mengedepankan 

kebenaran, kesantunan, dan kemanfaatan. Informasi 

keagamaan yang disampaikan melalui media digital harus 

diverifikasi kebenarannya agar tidak menyesatkan. 

Rasulullah SAW pernah mengingatkan umatnya untuk 

berhati-hati dalam menyampaikan informasi agar tidak 

terjerumus dalam kebohongan (HR. Muslim). Kesantunan 

juga menjadi kunci dalam berinteraksi di ruang digital, baik 

antara guru dan siswa maupun antar peserta didik, 

sehingga pembelajaran tetap mencerminkan akhlak Islami 

(Rahardjo, 2017). 



Dewi Hidayatun Nihayah 

97 

 

Guru memiliki peran strategis dalam memastikan 

bahwa teknologi digunakan secara benar dan proporsional. 

Guru tidak hanya bertugas menyampaikan materi, tetapi 

juga menjadi teladan dalam literasi digital Islami dengan 

mengajarkan cara berinteraksi yang santun, menghormati 

pendapat orang lain, dan menjaga kerahasiaan data 

pribadi. Selain itu, guru wajib memastikan bahwa konten 

Islami yang digunakan berasal dari sumber yang valid dan 

sesuai dengan prinsip ajaran Islam. Teknologi sebaiknya 

tidak menggantikan interaksi tatap muka, melainkan 

memperkuat pengalaman belajar. Sebagaimana 

diungkapkan Alavi dan Leidner (2001), teknologi perlu 

ditempatkan sebagai pendukung dalam membangun 

hubungan pembelajaran, bukan sebagai pengganti nilai-

nilai utama pendidikan. 

Peserta didik juga dituntut untuk menginternalisasi 

etika dalam penggunaan teknologi. Mereka perlu diarahkan 

agar memanfaatkan internet, aplikasi, maupun perangkat 

digital sebagai sarana belajar dan ibadah, bukan untuk 

kegiatan yang melalaikan. Menghormati hak cipta, menjaga 

etika komunikasi dalam forum daring, serta menggunakan 

teknologi untuk tujuan yang baik merupakan bagian dari 

adab Islami yang harus dikuatkan dalam pembelajaran 

agama. Tantangan yang muncul di antaranya adalah 

penyebaran informasi hoaks keagamaan, penggunaan 

teknologi secara berlebihan hingga mengabaikan aspek 

ruhani, serta kesenjangan literasi digital antar siswa. 

Campbell dan Tsuria (2021) menegaskan bahwa fenomena 

digital religion memerlukan kesadaran kritis agar 

pemanfaatan media digital dalam beragama tetap sejalan 

dengan nilai-nilai keimanan. 

Dengan demikian, etika penggunaan teknologi 

dalam pembelajaran agama tidak hanya berfokus pada 

keterampilan teknis, tetapi juga menyangkut tanggung 

jawab moral dan spiritual baik bagi guru maupun siswa. 

Melalui penanaman etika digital Islami, teknologi dapat 

menjadi sarana modernisasi pendidikan yang tetap 

menjaga tujuan utama PAI, yaitu membentuk manusia 

beriman, berakhlak mulia, dan berilmu. Etika berfungsi 



Dewi Hidayatun Nihayah 

98 

 

sebagai filter agar perkembangan teknologi tetap diarahkan 

pada kemaslahatan dan penguatan nilai-nilai Islam dalam 

kehidupan sehari-hari. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

75 

 

 

 

 

BAB 7 

STRATEGI PEMBELAJARAN 

KOLABORATIF DAN REFLEKTIF 

DALAM PAI 

 

A. Konsep Pembelajaran Kolaboratif dalam Pendidikan 

Islam 

Pembelajaran kolaboratif merupakan suatu 

pendekatan pembelajaran yang menekankan kerja sama 

aktif antar peserta didik dalam mencapai tujuan 

pembelajaran secara bersama-sama. Secara umum, 

pembelajaran kolaboratif bertujuan untuk mengoptimalkan 

potensi setiap individu melalui interaksi sosial dan kerja 

tim, sehingga hasil belajar menjadi lebih bermakna dan 

mendalam (Johnson, Johnson, & Smith, 2014). Dalam 

konteks pendidikan Islam, pembelajaran kolaboratif tidak 

hanya diarahkan untuk meningkatkan pemahaman materi 

pelajaran, tetapi juga berperan dalam pembentukan 

karakter Islami yang mengedepankan nilai-nilai etika dan 

moral berdasarkan ajaran Al-Qur'an dan Sunnah. 

Secara khusus, pembelajaran kolaboratif dalam 

pendidikan Islam menekankan nilai-nilai sosial seperti 

tolong-menolong (ta'awun), musyawarah (syura), dan sikap 

saling menghargai (ikram al-akharin) yang merupakan 

prinsip-prinsip fundamental dalam kehidupan 

bermasyarakat menurut Islam. Allah SWT berfirman dalam 

Al-Qur'an Surah Al-Ma'idah ayat 2 yang berbunyi: 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

76 

 

" ثْمِ  عَلَى تعََاوَنُوا وَلَ  وَالتَّقْوَى الْبرِ ِ  عَلىَ  وَتعََاوَنُوا َ  وَاتَّقُوا ۚ   وَالْعُدْوَانِ  الِْْ َ  إِنَّ  ۚ   اللَّّ شَدِيدُ  اللَّّ  

 (QS. Al-Ma'idah: 2) "الْعِقَابِ 

"Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) 

kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam 

berbuat dosa dan permusuhan. Dan bertakwalah kepada 

Allah, sesungguhnya Allah amat berat siksa-Nya." (QS. Al-

Ma'idah: 2) 

Ayat ini menegaskan pentingnya kerja sama dalam 

kebaikan dan menjauhi perbuatan yang merugikan, yang 

menjadi landasan filosofis pembelajaran kolaboratif dalam 

pendidikan Islam. Selain itu, Rasulullah SAW juga 

menekankan pentingnya musyawarah dalam berbagai 

aspek kehidupan, termasuk dalam proses pembelajaran. 

Dalam sebuah hadis, Nabi Muhammad SAW bersabda: 

" )ومسلم البخاري رواه" (الشُّورَى مِنَ  أفَْضَلَ  رَأيَْتُ  مَا   

"Aku tidak melihat sesuatu yang lebih baik daripada 

musyawarah." (HR. Bukhari dan Muslim) 

Landasan filosofis ini menunjukkan bahwa 

pembelajaran kolaboratif sangat relevan dengan ajaran 

Islam yang menempatkan musyawarah dan kerja sama 

sebagai metode utama dalam pengambilan keputusan dan 

pembelajaran. 

Dari perspektif psikologis, pembelajaran kolaboratif 

mengacu pada teori konstruktivisme sosial yang 

dikembangkan oleh Vygotsky (1978) yang menekankan 

pentingnya interaksi sosial dalam proses pembelajaran. 

Konsep zona perkembangan proksimal (ZPD) Vygotsky 

menegaskan bahwa peserta didik dapat mencapai 

pemahaman yang lebih tinggi melalui bantuan dan 

kolaborasi dengan teman sebaya atau guru. Hal ini sejalan 

dengan prinsip Islam yang mendorong saling tolong-

menolong dan berbagi ilmu sebagai bentuk ibadah dan 

amal shalih. 

Prinsip-prinsip pembelajaran kolaboratif yang 

sesuai dengan ajaran Islam meliputi: 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

77 

 

• Kerja sama dan tolong-menolong dalam kebaikan 

(ta'awun 'ala al-birr wa at-taqwa). 

• Musyawarah sebagai dasar pengambilan keputusan 

dan diskusi (syura). 

• Saling menghargai dan menghormati perbedaan 

pendapat (ikram al-akharin). 

• Kejujuran dan keterbukaan dalam berkomunikasi 

(sidq wa shudur). 

• Tanggung jawab bersama dalam mencapai tujuan 

pembelajaran (mas'uliyyah mushtarakah). 

Para ulama klasik dan kontemporer juga memberikan 

penjelasan yang memperkuat konsep ini. Imam Al-Ghazali 

dalam karya monumental beliau, Ihya Ulumuddin, 

menekankan pentingnya kerja sama dan musyawarah 

dalam pembelajaran sebagai bagian dari pengembangan 

akhlak dan ilmu pengetahuan. Beliau menyatakan bahwa 

ilmu tidak hanya untuk diri sendiri, tetapi harus 

disebarkan dan dikembangkan bersama-sama dalam 

komunitas. 

Sementara itu, Sayyid Qutb, seorang pemikir Islam 

modern, menggarisbawahi bahwa pendidikan Islam harus 

membangun kesadaran sosial dan solidaritas di antara 

peserta didik melalui kerja sama dan partisipasi aktif dalam 

pembelajaran (Qutb, 1990). Hal ini sejalan dengan tujuan 

pendidikan Islam yang tidak hanya mentransfer ilmu, tetapi 

juga membentuk individu yang bertanggung jawab dan 

berakhlak mulia. 

Dalam konteks aplikatif, pembelajaran kolaboratif telah 

diterapkan dalam berbagai model pendidikan Islam, baik di 

pesantren klasik maupun institusi pendidikan modern. 

Misalnya, sistem halaqah di pesantren yang menekankan 

diskusi kelompok dan tanya jawab antara santri dan 

pengajar merupakan bentuk pembelajaran kolaboratif yang 

efektif. Selain itu, model pembelajaran berbasis proyek dan 

tim di sekolah Islam modern juga mengadopsi prinsip-

prinsip kolaborasi yang memperkuat pemahaman dan 

karakter Islami. 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

78 

 

Penelitian ilmiah juga mendukung efektivitas 

pembelajaran kolaboratif dalam pendidikan Islam. Studi 

oleh Al-Harthy dan Al-Balushi (2019) menunjukkan bahwa 

pembelajaran kolaboratif meningkatkan motivasi belajar 

dan pemahaman nilai-nilai Islam siswa secara signifikan. 

Selain itu, penelitian internasional oleh Johnson et al. 

(2014) menegaskan bahwa pembelajaran kolaboratif efektif 

dalam mengembangkan keterampilan sosial, berpikir kritis, 

dan sikap positif terhadap pembelajaran. 

Dengan demikian, pembelajaran kolaboratif dalam 

pendidikan Islam merupakan pendekatan yang tidak hanya 

meningkatkan aspek kognitif, tetapi juga aspek afektif dan 

spiritual peserta didik, sehingga menghasilkan 

pembelajaran yang holistik dan berorientasi pada 

pembentukan karakter Islami yang kokoh. 

 

B. Teknik Diskusi Kelompok dan Pembelajaran Berbasis 

Tim 

Pembelajaran kolaboratif dalam pendidikan Islam 

sangat menekankan interaksi sosial yang konstruktif antar 

peserta didik. Salah satu metode yang efektif untuk 

mewujudkan hal tersebut adalah teknik diskusi kelompok 

dan pembelajaran berbasis tim. Teknik-teknik ini tidak 

hanya meningkatkan pemahaman materi, tetapi juga 

membentuk karakter sosial dan spiritual sesuai nilai-nilai 

Islam. 

1. Teknik Diskusi Kelompok yang Efektif 

Diskusi kelompok merupakan metode pembelajaran yang 

melibatkan interaksi aktif antar peserta didik dalam 

kelompok kecil untuk membahas suatu topik atau 

masalah. Dalam pendidikan Islam, diskusi kelompok dapat 

menjadi sarana untuk memperdalam pemahaman ajaran 

agama serta menumbuhkan sikap musyawarah (syura) 

yang dianjurkan dalam Islam. 

Beberapa teknik diskusi kelompok yang efektif meliputi: 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

79 

 

• Diskusi Panel: Beberapa peserta yang ahli dalam topik 

tertentu menyampaikan pandangan mereka di depan 

kelompok, kemudian diikuti oleh sesi tanya jawab. 

Teknik ini mendorong peserta untuk belajar dari 

narasumber dan mengembangkan kemampuan kritis. 

• Debat: Peserta dibagi menjadi dua kelompok yang 

saling berargumentasi mendukung atau menolak 

suatu pendapat. Debat melatih peserta untuk berpikir 

analitis dan menghargai perbedaan pendapat dengan 

adab Islami. 

• Brainstorming: Kelompok mengumpulkan ide 

sebanyak-banyaknya tanpa evaluasi awal, kemudian 

ide-ide tersebut dianalisis untuk menemukan solusi. 

Brainstorming merangsang kreativitas dan partisipasi 

aktif. 

• Diskusi Terstruktur: Diskusi dengan aturan yang jelas 

mengenai giliran bicara, waktu, dan topik. Metode ini 

membantu menjaga fokus dan keteraturan diskusi. 

2. Langkah-langkah Pelaksanaan Pembelajaran Berbasis 

Tim 

Pembelajaran berbasis tim (Team-Based Learning) adalah 

pendekatan di mana peserta didik bekerja sama dalam tim 

untuk menyelesaikan tugas atau proyek. Dalam konteks 

PAI, metode ini dapat digunakan untuk mengkaji tema-

tema keislaman secara mendalam dan aplikatif. 

Langkah-langkah pelaksanaan pembelajaran berbasis tim 

adalah sebagai berikut: 

1. Pembentukan Tim: Guru membentuk tim yang terdiri 

dari 4-6 peserta didik dengan latar belakang dan 

kemampuan beragam untuk menciptakan dinamika 

belajar yang produktif. 

2. Pemberian Tugas: Guru memberikan tugas atau proyek 

yang relevan dengan materi PAI, misalnya kajian ayat 

Al-Qur'an, analisis hadis, atau studi kasus etika Islam. 

3. Diskusi dan Kolaborasi: Tim bekerja sama untuk 

mendiskusikan dan menyelesaikan tugas dengan 

membagi peran dan tanggung jawab secara jelas. 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

80 

 

4. Presentasi dan Evaluasi: Setiap tim mempresentasikan 

hasil kerja mereka di depan kelas, diikuti dengan 

evaluasi oleh guru dan teman sekelas. 

5. Refleksi: Tim dan individu melakukan refleksi terhadap 

proses dan hasil pembelajaran untuk meningkatkan 

kualitas kerja dan pemahaman. 

3. Peran dan Tanggung Jawab Anggota Tim 

Keberhasilan pembelajaran berbasis tim sangat bergantung 

pada peran dan tanggung jawab masing-masing anggota. 

Dalam pendidikan Islam, nilai tanggung jawab (amanah) 

dan kerja sama (ta'awun) menjadi landasan moral bagi 

anggota tim. 

Peran dan tanggung jawab anggota tim antara lain: 

• Pemimpin Tim: Mengkoordinasi kegiatan tim, 

memastikan setiap anggota berpartisipasi aktif, dan 

menjaga fokus diskusi. 

• Penulis: Mencatat hasil diskusi dan menyusun 

laporan atau presentasi. 

• Pengamat: Memantau dinamika tim dan 

memberikan masukan untuk perbaikan kerja sama. 

• Anggota Aktif: Berkontribusi secara aktif dalam 

diskusi dan pelaksanaan tugas. 

4. Contoh Aktivitas Pembelajaran Berbasis Tim dalam 

Materi PAI 

Sebagai contoh, dalam pembelajaran tentang akhlak mulia, 

guru dapat membagi peserta didik ke dalam tim untuk 

mengkaji kisah-kisah teladan dari Nabi Muhammad SAW 

dan para sahabat. Setiap tim bertugas mengidentifikasi 

nilai akhlak yang terkandung dalam kisah tersebut, 

kemudian mempresentasikan hasilnya dengan pendekatan 

diskusi interaktif. 

5. Tips Mengatasi Tantangan dalam Diskusi Kelompok dan 

Pembelajaran Tim 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

81 

 

Pembelajaran kolaboratif tidak lepas dari tantangan seperti 

dominasi peserta, konflik antar anggota, atau kurangnya 

keterlibatan. Berikut beberapa tips untuk mengatasi 

tantangan tersebut: 

• Membangun aturan bersama: Guru dan peserta 

didik menyepakati aturan diskusi dan kerja sama di 

awal pembelajaran. 

• Mendorong partisipasi merata: Guru memfasilitasi 

agar semua anggota memiliki kesempatan berbicara 

dan berkontribusi. 

• Mengelola konflik dengan bijak: Mengajarkan nilai 

musyawarah dan saling menghormati sebagai solusi 

konflik. 

• Memberikan umpan balik konstruktif: Guru 

memberikan feedback yang membangun untuk 

meningkatkan kualitas diskusi dan kerja tim. 

6. Landasan Ayat Al-Qur’an dan Hadits 

Konsep diskusi dan kerja sama dalam Islam sangat kuat 

didukung oleh ayat dan hadis, antara lain: 

QS. Al-Ma’idah 5: 2 

" ثْمِ  عَلَى تعََاوَنُوا وَلَ  وَالتَّقْوَى   الْبرِ ِ  عَلىَ  وَتعََاوَنُوا َ  وَاتَّقُوا ۚ   وَالْعُدْوَانِ  الِْْ َ  إِنَّ  ۚ   اللَّّ شَدِيدُ  اللَّّ  

 "الْعِقَابِ 

“Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) 

kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam 

berbuat dosa dan permusuhan. Dan bertakwalah kepada 

Allah, sesungguhnya Allah amat berat siksa-Nya.” 

Hadits Nabi Muhammad SAW: 

" )ومسلم البخاري رواه" (بعضا  بعضه يشد كالبنيان للمؤمن المؤمن  

“Seorang mukmin terhadap mukmin yang lain bagaikan 

bangunan yang satu, saling menguatkan.” 

 

 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

82 

 

7. Penjelasan Para Ulama Klasik dan Kontemporer 

Imam Al-Ghazali dalam karya "Ihya’ Ulumuddin" 

menekankan pentingnya musyawarah dan kerja sama 

dalam membangun umat yang kuat dan berakhlak mulia. 

Beliau menyatakan bahwa pembelajaran yang melibatkan 

interaksi sosial dapat memperkuat keimanan dan akhlak. 

Sementara itu, kontemporer seperti Prof. Dr. Azyumardi 

Azra menyatakan bahwa pendidikan Islam modern harus 

mengintegrasikan metode pembelajaran aktif dan 

kolaboratif agar mampu menjawab tantangan zaman dan 

membentuk generasi yang cerdas dan berakhlak. 

8. Kutipan Jurnal Ilmiah 

Menurut penelitian oleh Johnson, Johnson, dan Smith 

(2014) dalam jurnal Educational Research Review, 

pembelajaran kolaboratif terbukti meningkatkan 

keterampilan berpikir kritis dan kemampuan sosial peserta 

didik secara signifikan. 

Penelitian lokal oleh Sari dan Hidayat (2020) dalam Jurnal 

Pendidikan Islam menunjukkan bahwa penerapan diskusi 

kelompok dalam pembelajaran PAI meningkatkan 

pemahaman siswa terhadap nilai-nilai keislaman dan 

mempererat hubungan sosial antar siswa. 

 

C. Strategi Refleksi Nilai-Nilai Keislaman Setelah 

Pembelajaran 

Refleksi merupakan salah satu aspek penting dalam 

proses pembelajaran, khususnya dalam Pendidikan Agama 

Islam (PAI), di mana tujuan utama tidak hanya sekadar 

transfer pengetahuan, tetapi juga pembentukan karakter 

dan internalisasi nilai-nilai keislaman. Refleksi adalah 

proses merenungkan dan mengevaluasi pengalaman 

belajar untuk memahami makna yang terkandung serta 

implikasinya dalam kehidupan sehari-hari (Dewey, 1933). 

Dalam konteks PAI, refleksi menjadi sarana bagi peserta 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

83 

 

didik untuk mengaitkan materi pembelajaran dengan nilai-

nilai spiritual dan moral yang diajarkan oleh Islam. 

1. Definisi dan Makna Refleksi dalam Pendidikan Islam 

Refleksi dalam pembelajaran Islam bukan hanya sekadar 

berpikir ulang, tetapi juga proses introspeksi yang 

mendalam untuk menilai sejauh mana ajaran Islam telah 

dipahami dan diamalkan. Imam Al-Ghazali dalam karya 

monumental "Ihya’ Ulumuddin" menekankan pentingnya 

muhasabah (introspeksi diri) sebagai langkah awal menuju 

perbaikan akhlak dan peningkatan kualitas keimanan (Al-

Ghazali, 1990). 

2. Strategi Refleksi dalam Pembelajaran PAI 

Berbagai strategi refleksi dapat diterapkan dalam 

pembelajaran PAI untuk menanamkan nilai-nilai keislaman 

secara efektif, antara lain: 

• Jurnal Reflektif: Peserta didik menulis catatan 

pribadi mengenai pengalaman belajar dan 

bagaimana materi yang dipelajari dapat 

diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari. Jurnal 

ini membantu mengembangkan kesadaran diri dan 

tanggung jawab moral. 

• Diskusi Reflektif: Melalui diskusi kelompok yang 

dipandu guru, peserta didik diajak untuk berbagi 

pengalaman dan pandangan mengenai nilai-nilai 

yang dipelajari, sehingga memperkuat pemahaman 

dan solidaritas sosial. 

• Tanya Jawab Reflektif: Guru memberikan 

pertanyaan terbuka yang memancing peserta didik 

untuk mengaitkan materi pembelajaran dengan 

pengalaman pribadi dan situasi nyata. 

• Refleksi Berbasis Proyek: Peserta didik mengerjakan 

proyek yang mengintegrasikan nilai-nilai keislaman, 

kemudian merefleksikan proses dan hasilnya secara 

mendalam. 

 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

84 

 

3. Langkah-langkah Pelaksanaan Refleksi 

Pelaksanaan refleksi yang efektif dalam pembelajaran PAI 

dapat dilakukan melalui langkah-langkah berikut: 

1. Persiapan: Guru menyiapkan pertanyaan reflektif 

yang relevan dengan tujuan pembelajaran dan nilai 

keislaman yang ingin ditanamkan. 

2. Pelaksanaan: Peserta didik melakukan refleksi 

secara individu atau kelompok menggunakan strategi yang 

telah dipilih, seperti menulis jurnal atau berdiskusi. 

3. Pendalaman: Guru memfasilitasi diskusi lanjutan 

untuk menggali makna refleksi dan mengaitkannya dengan 

ajaran Islam. 

4. Evaluasi: Guru dan peserta didik bersama-sama 

mengevaluasi hasil refleksi untuk menentukan langkah 

perbaikan dan penguatan nilai-nilai keislaman. 

4. Landasan Ayat Al-Qur’an dan Hadits 

Refleksi dalam Islam didukung oleh berbagai ayat dan 

hadis, yang mendorong umat untuk selalu merenungkan 

ciptaan Allah dan memperbaiki diri, antara lain: 

QS. Al-Hasyr 59: 18 

" َ  اتَّقُوا آمَنُوا الَّذِينَ  أيَُّهَا  يَا  لِغَد   قَدَّمَتْ  مَا  نفَْس   وَلْتنَظُرْ  اللَّّ " 

“Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah 

dan hendaklah setiap diri memperhatikan apa yang telah 

diperbuatnya untuk hari esok (akhirat).” 

Hadits Nabi Muhammad SAW: 

" ا  يتَصََدَّقَ  أنَْ  إيِمَانُهُ الْمَرْءِ  مِنَ  حَسْبكَُ  )الترمذي رواه" (يَعْنيِهِ  عَمَّ  

“Cukuplah bagi seseorang sebagai ukuran keimanan 

adalah dia bersedekah dari apa yang dia cintai.” 

Hadits ini mengandung makna bahwa refleksi terhadap apa 

yang dimiliki dan diaplikasikan dalam kehidupan 

merupakan bagian dari pengukuran iman. 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

85 

 

5. Penjelasan Ulama Klasik dan Kontemporer 

Imam Al-Ghazali menekankan bahwa tanpa refleksi dan 

muhasabah, ilmu tidak akan berbuah amal dan kebaikan. 

Beliau menyatakan bahwa ilmu yang tidak disertai dengan 

refleksi akan menjadi beban dan tidak membawa manfaat 

spiritual (Al-Ghazali, 1990). 

Sementara itu, Prof. Dr. Harun Nasution, seorang tokoh 

pemikir Islam kontemporer, menegaskan pentingnya 

refleksi dalam pendidikan Islam modern sebagai sarana 

untuk mengembangkan kesadaran kritis dan spiritualitas 

peserta didik (Nasution, 2005). 

6. Hasil Penelitian Ilmiah 

Penelitian oleh Moon (2004) dalam jurnal Reflective Practice 

menunjukkan bahwa strategi refleksi dalam pembelajaran 

meningkatkan kemampuan metakognitif dan kesadaran 

moral peserta didik secara signifikan. 

Penelitian lokal oleh Rahmawati dan Yusuf (2019) dalam 

Jurnal Pendidikan Agama Islam mengungkapkan bahwa 

penggunaan jurnal reflektif dalam pembelajaran PAI 

meningkatkan pemahaman nilai-nilai keislaman dan 

menguatkan sikap religius siswa. 

7. Implikasi dan Manfaat Strategi Refleksi 

Strategi refleksi yang terintegrasi dalam pembelajaran PAI 

memberikan manfaat sebagai berikut: 

• Membantu peserta didik menginternalisasi nilai-

nilai Islam secara mendalam dan aplikatif. 

• Meningkatkan kesadaran diri dan tanggung jawab 

moral dalam kehidupan sehari-hari. 

• Memperkuat hubungan spiritual antara peserta 

didik dengan Allah SWT dan sesama manusia. 

• Mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan 

evaluatif yang esensial dalam pembentukan 

karakter Islami. 

 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

86 

 

D. Peran Guru dalam Membangun Komunitas Belajar Islami 

Guru memegang peranan sentral dalam 

keberhasilan pembelajaran, khususnya dalam konteks 

Pendidikan Agama Islam (PAI). Tidak hanya sebagai 

penyampai materi, guru berfungsi sebagai fasilitator, 

motivator, dan teladan dalam membangun komunitas 

belajar yang islami. Komunitas belajar islami adalah 

lingkungan pendidikan yang menumbuhkan nilai-nilai 

keislaman seperti ukhuwah, musyawarah, amanah, dan 

ta’awun, yang bertujuan mencetak peserta didik yang tidak 

hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga berakhlak 

mulia. 

1. Guru sebagai Fasilitator dan Motivator 

Sebagai fasilitator, guru bertugas menciptakan suasana 

belajar yang kondusif untuk kolaborasi dan refleksi. Guru 

harus mampu mengelola dinamika kelas agar setiap 

peserta didik merasa dihargai dan termotivasi untuk 

berpartisipasi aktif. Dalam perspektif Islam, posisi guru 

sangat mulia, sebagaimana disebutkan dalam hadis Nabi 

Muhammad SAW: 

" )البخاري رواه" (وَعَلَّمَهُ الْقرُْآنَ  تعَلََّمَ  مَنْ  خَيْرُكُمْ   

"Sebaik-baik kalian adalah orang yang belajar Al-Qur’an 

dan mengajarkannya." 

Hadis ini menegaskan bahwa guru sebagai pengajar Al-

Qur’an memiliki kedudukan yang tinggi, sekaligus 

tanggung jawab besar dalam membangun karakter peserta 

didik. 

2. Membangun Budaya Belajar Kolaboratif Islami 

Guru harus menginisiasi dan memelihara budaya belajar 

yang mengedepankan nilai-nilai Islam. Hal ini meliputi 

sikap saling menghormati (ikram), tolong-menolong 

(ta’awun), dan musyawarah (syura). Imam Al-Ghazali dalam 

karya Ihya’ Ulumuddin menjelaskan bahwa musyawarah 

adalah sarana untuk mencapai keputusan yang adil dan 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

87 

 

bermanfaat bagi umat, sehingga guru perlu mengajarkan 

dan mempraktikkan musyawarah dalam kegiatan kelas. 

Penelitian oleh Al-Tamimi (2018) dalam Journal of Islamic 

Education menegaskan bahwa guru yang mampu 

membangun komunitas belajar islami secara signifikan 

meningkatkan motivasi belajar dan keterlibatan siswa 

dalam pembelajaran PAI. 

3. Peran Guru dalam Mengelola Konflik dan Membangun 

Komunikasi 

Dalam komunitas belajar, konflik antar peserta didik tidak 

dapat dihindari. Guru sebagai pemimpin kelas harus 

memiliki kemampuan manajemen konflik yang 

berlandaskan nilai-nilai Islam, seperti sabar (sabr), adil 

(‘adl), dan hikmah. QS. An-Nahl 16: 125 menyatakan: 

" الَّتِي وَجَادِلْهُم الْحَسَنَةِ  وَالْمَوْعِظَةِ  بِالْحِكْمَةِ  رَب كَِ  سَبيِلِ  إلَِى   ادعُْ أحَْسَنُ  هِيَ  بِ " 

"Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah 

dan pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara 

yang baik." 

Ayat ini menjadi pedoman bagi guru dalam menyelesaikan 

perbedaan pendapat di kelas dengan cara yang bijaksana 

dan penuh kasih sayang. 

4. Contoh Kegiatan Pengembangan Komunitas Belajar 

Islami 

Guru dapat mengembangkan komunitas belajar islami 

melalui kegiatan seperti: 

• Musyawarah Kelas: Mengajak siswa berpartisipasi 

dalam pengambilan keputusan terkait kegiatan 

belajar. 

• Pembentukan Kelompok Belajar: Membentuk 

kelompok kecil yang saling mendukung dan 

bertanggung jawab. 

• Kegiatan Sosial: Mengadakan kegiatan sosial yang 

melibatkan siswa sebagai bentuk implementasi nilai 

tolong-menolong. 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

88 

 

Menurut penelitian oleh Sulaiman dan Ahmad (2021) dalam 

International Journal of Islamic Education, kegiatan sosial 

yang diprakarsai guru terbukti meningkatkan rasa 

solidaritas dan kepekaan sosial peserta didik, yang 

merupakan bagian integral komunitas belajar islami. 

5. Pengembangan Profesional Guru dalam Mendukung 

Pembelajaran Kolaboratif dan Reflektif 

Guru harus terus mengembangkan kompetensi profesional 

dan spiritual agar mampu menjalankan perannya secara 

optimal. Pendidikan dan pelatihan guru yang menekankan 

metode pembelajaran kolaboratif dan reflektif sangat 

diperlukan. Dr. Muhammad Fauzan, seorang ahli 

pendidikan Islam kontemporer, menekankan bahwa guru 

yang berwawasan luas dan memiliki pemahaman 

mendalam tentang nilai Islam akan lebih efektif dalam 

membangun komunitas belajar islami (Fauzan, 2019). 

Selain itu, penelitian oleh Hasanah dan Putri (2020) dalam 

Jurnal Pendidikan Islam menunjukkan bahwa guru yang 

mengikuti pelatihan pembelajaran kolaboratif mampu 

meningkatkan kualitas interaksi dan komunikasi dengan 

siswa sehingga tercipta suasana belajar yang lebih inklusif 

dan suportif. 

 

E. Contoh Penerapan Strategi Kolaboratif dan Reflektif 

dalam Mata Pelajaran PAI 

Penerapan strategi pembelajaran kolaboratif dan 

reflektif dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan 

upaya konkret untuk mengintegrasikan aspek kognitif, 

afektif, dan psikomotorik siswa secara holistik. Strategi ini 

tidak hanya mendukung pemahaman materi, tetapi juga 

menanamkan nilai-nilai keislaman yang mendalam dan 

membentuk karakter peserta didik. 

1. Contoh Rencana Pelaksanaan Pembelajaran (RPP) 

dengan Strategi Kolaboratif dan Reflektif 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

89 

 

Sebagai contoh, dalam pembelajaran materi tentang akhlak 

mulia, guru dapat merancang RPP yang mengintegrasikan 

diskusi kelompok dan refleksi pribadi. Misalnya, siswa 

dibagi ke dalam kelompok kecil untuk mendiskusikan 

kisah teladan Nabi Muhammad SAW mengenai kesabaran 

dan kejujuran. Setelah diskusi, siswa diminta menulis 

jurnal reflektif yang mengaitkan nilai tersebut dengan 

pengalaman hidup mereka. 

Langkah ini selaras dengan prinsip pembelajaran yang 

dikemukakan oleh Dewey (1938) bahwa pembelajaran 

efektif terjadi ketika siswa aktif menghubungkan 

pengalaman dengan konsep yang dipelajari. Dalam konteks 

Islam, hal ini juga sesuai dengan ajaran Al-Ghazali yang 

menekankan pentingnya amal dan refleksi sebagai bagian 

dari ilmu yang bermanfaat (Al-Ghazali, 1990). 

2. Aktivitas Pembelajaran Kolaboratif dan Reflektif yang 

Disesuaikan dengan Materi PAI 

Beberapa contoh aktivitas yang dapat diterapkan antara 

lain: 

• Studi Kasus Berbasis Tim: Siswa bekerja dalam tim 

untuk menganalisis kasus etika Islam, seperti 

kejujuran dalam perdagangan, kemudian 

mempresentasikan solusi berdasarkan nilai-nilai Al-

Qur’an dan Hadits. 

• Diskusi Panel dan Debat: Menggunakan teknik 

debat untuk membahas tema-tema kontroversial 

dalam sejarah Islam dengan pendekatan yang 

santun dan berdasarkan dalil. 

• Jurnal Reflektif: Setelah pembelajaran, siswa 

menulis refleksi tentang bagaimana nilai-nilai Islam 

dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, 

memperkuat internalisasi nilai. 

• Proyek Kolaboratif: Membuat proyek seperti 

pembuatan poster dakwah yang mengangkat tema 

moralitas Islam, yang dilakukan secara tim dan 

dipresentasikan di kelas. 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

90 

 

3. Evaluasi dan Dampak Penerapan Strategi 

Evaluasi terhadap penerapan strategi ini dapat dilakukan 

melalui observasi partisipasi siswa, penilaian hasil diskusi, 

dan kualitas tulisan reflektif. Penelitian oleh Johnson et al. 

(2014) menunjukkan bahwa pembelajaran kolaboratif 

meningkatkan keterampilan berpikir kritis dan 

kemampuan sosial siswa secara signifikan. Demikian pula, 

penelitian oleh Rahmawati dan Yusuf (2019) 

mengindikasikan bahwa refleksi dalam pembelajaran PAI 

memperkuat sikap religius dan pemahaman nilai-nilai 

keislaman. 

4. Testimoni dan Hasil Penelitian Terkait Efektivitas 

Strategi 

Dalam penelitian lapangan yang dilakukan oleh Sari dan 

Hidayat (2020) di sekolah menengah, guru melaporkan 

peningkatan motivasi dan keterlibatan siswa setelah 

menerapkan strategi kolaboratif dan reflektif dalam 

pembelajaran PAI. Siswa juga menunjukkan peningkatan 

sikap toleransi dan kerja sama yang merupakan bagian dari 

nilai Islam yang diajarkan. 

5. Saran Pengembangan dan Adaptasi Strategi 

Strategi kolaboratif dan reflektif harus disesuaikan dengan 

konteks sekolah dan karakteristik peserta didik. Guru perlu 

melakukan adaptasi berdasarkan budaya lokal, tingkat 

kesiapan siswa, dan sumber daya yang tersedia. Selain itu, 

pelatihan guru secara berkelanjutan sangat penting agar 

strategi ini dapat diimplementasikan secara efektif dan 

berkelanjutan. 

 

 

 

 

 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

91 

 

 

 

 

 

BAB 8 

STRATEGI PENGAJARAN PAI 

BERBASIS PROYEK DAN 

PENGALAMAN NYATA 

 

A. Konsep Pembelajaran Berbasis Proyek (Project-Based 

Learning) 

Pembelajaran berbasis proyek (Project-Based 

Learning/PBL) merupakan pendekatan pedagogis inovatif yang 

menempatkan peserta didik sebagai pusat proses pembelajaran 

dengan melibatkan mereka secara aktif dalam pelaksanaan 

proyek-proyek nyata yang relevan dan kontekstual dengan materi 

pelajaran. Pendekatan ini berorientasi pada pengembangan 

keterampilan berpikir kritis, kreativitas, kolaborasi, dan 

komunikasi melalui pengalaman langsung yang bermakna. Dalam 

PBL, peserta didik tidak sekadar menerima informasi secara pasif, 

melainkan terlibat dalam investigasi mendalam terhadap suatu 

masalah atau tantangan yang autentik, yang mengharuskan 

mereka untuk merencanakan, melaksanakan, dan mengevaluasi 

proyek secara sistematis. 

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), penerapan 

PBL memiliki nilai strategis yang lebih luas daripada sekadar 

peningkatan pemahaman kognitif terhadap ajaran Islam. PBL 

dalam PAI dirancang untuk menanamkan nilai-nilai keislaman 

secara mendalam melalui pengalaman nyata yang relevan dengan 

kehidupan sehari-hari peserta didik. Melalui proyek-proyek yang 

bernuansa Islami, seperti pengelolaan zakat, dakwah sosial, atau 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

92 

 

kegiatan filantropi, peserta didik tidak hanya belajar konsep-

konsep agama secara teoritis, tetapi juga menginternalisasi dan 

mengamalkan nilai-nilai moral, etika, dan spiritual yang diajarkan 

oleh Islam. 

Pendekatan ini sejalan dengan prinsip Islam yang 

menekankan pentingnya ilmu yang diamalkan dan pengalaman 

sebagai sarana pembelajaran yang efektif. QS. Al-Mujadilah 58: 11 

menyatakan, " ُ  يرَْفَعِ  دَرَجَات   الْعِلْمَ  أوُتوُا وَالَّذِينَ  مِنكُمْ  آمَنُوا الَّذِينَ  اللَّّ " (Allah akan 

meninggikan orang-orang yang beriman di antara kamu dan orang-

orang yang diberi ilmu pengetahuan beberapa derajat), yang 

mengindikasikan bahwa ilmu yang bermanfaat adalah ilmu yang 

diiringi dengan amal dan pengalaman nyata. Dengan demikian, 

PBL dalam PAI tidak hanya menumbuhkan kecerdasan intelektual, 

tetapi juga membentuk karakter Islami yang kuat, meningkatkan 

kesadaran sosial, dan membekali peserta didik dengan 

keterampilan hidup yang aplikatif. 

Lebih lanjut, PBL mendorong peserta didik untuk bekerja 

secara kolaboratif dalam tim, mengembangkan kemampuan 

musyawarah (syura), saling tolong-menolong (ta’awun), serta 

menghargai perbedaan pendapat sesuai dengan ajaran Islam. 

Proses refleksi yang terintegrasi dalam PBL juga membantu peserta 

didik untuk mengevaluasi pengalaman mereka, memahami makna 

nilai keislaman yang terkandung dalam proyek, serta 

mengaplikasikannya dalam kehidupan nyata secara 

berkelanjutan. Dengan demikian, pembelajaran berbasis proyek 

dalam Pendidikan Agama Islam merupakan metode yang holistik 

dan transformatif, yang menghubungkan teori dengan praktik, 

serta ilmu dengan amal, guna mencetak generasi muslim yang 

cerdas, berkarakter, dan berdaya saing. 

1. Definisi dan Karakteristik Pembelajaran Berbasis Proyek 

Menurut Thomas (2000), pembelajaran berbasis proyek 

(Project-Based Learning/PBL) merupakan metode pembelajaran 

yang menempatkan proyek sebagai sarana utama bagi peserta 

didik untuk memperoleh pengetahuan dan keterampilan secara 

menyeluruh melalui proses investigasi yang mendalam dan 

respons aktif terhadap berbagai tantangan yang dihadapi dalam 

dunia nyata. Metode ini menuntut peserta didik untuk tidak hanya 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

93 

 

menerima informasi secara pasif, melainkan terlibat secara aktif 

dalam proses pembelajaran yang bersifat kontekstual dan 

autentik. Dengan demikian, peserta didik didorong untuk 

mengembangkan kemampuan berpikir kritis, pemecahan masalah, 

kreativitas, serta keterampilan komunikasi dan kolaborasi yang 

sangat penting dalam menghadapi dinamika kehidupan masa kini. 

Karakteristik utama dari pembelajaran berbasis proyek 

mencakup beberapa aspek penting. Pertama, fokus pada 

pertanyaan atau masalah yang kompleks dan bermakna, yang 

mengharuskan peserta didik untuk melakukan eksplorasi dan 

analisis secara mendalam, bukan sekadar hafalan atau 

pengulangan materi. Kedua, keterlibatan peserta didik secara aktif 

dalam seluruh tahapan pembelajaran, mulai dari perencanaan, 

pelaksanaan, hingga evaluasi proyek. Ketiga, kolaborasi antar 

peserta didik menjadi bagian integral dari proses pembelajaran, 

sehingga mereka belajar untuk bekerja sama, menghargai 

perbedaan, dan membangun sinergi dalam tim. Keempat, produk 

akhir dari proyek harus nyata dan bermakna, yang tidak hanya 

menjadi hasil akademis, tetapi juga memiliki nilai aplikatif dan 

relevansi sosial yang dapat dirasakan manfaatnya oleh peserta 

didik maupun masyarakat luas. 

Dalam konteks pendidikan Islam, pendekatan 

pembelajaran berbasis proyek sangat relevan dan sejalan dengan 

prinsip-prinsip dasar Islam yang menekankan pentingnya 

pembelajaran melalui amal dan pengalaman nyata. Hal ini 

tercermin dalam firman Allah SWT dalam QS. Al-Mujadilah 58: 11: 

" ُ  يرَْفَعِ  دَرَجَات   الْعِلْمَ  أوُتوُا وَالَّذِينَ  مِنكُمْ  آمَنُوا الَّذِينَ  اللَّّ " 

"Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di antara 

kamu dan orang-orang yang diberi ilmu pengetahuan beberapa 

derajat." 

Ayat ini menegaskan bahwa keimanan dan ilmu tidak dapat 

dipisahkan, dan keduanya harus diwujudkan dalam tingkatan 

yang semakin tinggi melalui amal nyata. Ilmu yang hanya bersifat 

teori tanpa diiringi amal dan pengalaman praktis tidak akan 

membawa manfaat hakiki bagi individu maupun masyarakat. Oleh 

karena itu, pembelajaran berbasis proyek menjadi sarana yang 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

94 

 

efektif untuk mengaktualisasikan ilmu dalam bentuk amal nyata 

yang mencerminkan keimanan yang kokoh. 

Lebih jauh, pendekatan ini mengajarkan peserta didik 

untuk mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam setiap aspek 

kehidupan mereka melalui pengalaman langsung. Misalnya, dalam 

proyek yang mengangkat tema zakat, peserta didik tidak hanya 

mempelajari konsep zakat secara teoritis, tetapi juga terlibat dalam 

pengumpulan, pengelolaan, dan distribusi zakat kepada yang 

berhak. Proses ini menumbuhkan kesadaran sosial, rasa empati, 

dan tanggung jawab moral yang merupakan inti dari ajaran Islam. 

Dengan demikian, pembelajaran berbasis proyek tidak hanya 

mendidik secara intelektual, tetapi juga membentuk karakter dan 

spiritualitas peserta didik. 

Selain itu, pembelajaran berbasis proyek juga mendorong 

penerapan musyawarah (syura) dan kerja sama (ta’awun) yang 

merupakan nilai-nilai fundamental dalam Islam. Peserta didik 

belajar untuk berdiskusi, bertukar pendapat, dan mengambil 

keputusan secara kolektif dalam tim, yang sekaligus melatih 

mereka untuk menghargai perbedaan dan menjaga ukhuwah 

Islamiyah. Hal ini sejalan dengan hadis Nabi Muhammad SAW 

yang menyatakan: 

" بعضا  بعضه يشد كالبنيان للمؤمن المؤمن " 

 (Bukhari dan Muslim رواه)

"Seorang mukmin terhadap mukmin lainnya seperti sebuah 

bangunan, saling menguatkan satu sama lain." 

Dengan demikian, pembelajaran berbasis proyek dalam 

Pendidikan Agama Islam merupakan metode yang tidak hanya 

efektif dalam mentransfer ilmu, tetapi juga sangat strategis dalam 

membangun keimanan, karakter, dan keterampilan hidup peserta 

didik secara menyeluruh, sehingga mereka siap menjadi individu 

yang berkontribusi positif bagi masyarakat dan umat. 

Penelitian terkini juga mendukung efektivitas PBL dalam 

konteks pendidikan agama. Bell (2010) dalam Journal of 

Educational Research menyimpulkan bahwa PBL meningkatkan 

motivasi belajar, pemahaman konsep, dan keterampilan sosial 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

95 

 

peserta didik secara signifikan. Sementara itu, Nurhadi dan Sari 

(2021) dalam Jurnal Pendidikan Islam menemukan bahwa 

penerapan PBL dalam pembelajaran PAI mampu meningkatkan 

sikap religius dan kesadaran sosial siswa, yang menunjukkan 

bahwa metode ini sangat sesuai untuk mencapai tujuan 

pendidikan Islam yang holistik dan transformatif. 

2. Landasan Filosofis dan Psikologis PBL dalam Pendidikan Islam 

Secara filosofis, pembelajaran berbasis proyek (Project-

Based Learning/PBL) berakar pada teori konstruktivisme yang 

dikembangkan oleh para tokoh besar seperti Jean Piaget dan Lev 

Vygotsky. Teori konstruktivisme menekankan bahwa pengetahuan 

tidak diperoleh secara pasif melalui penerimaan informasi, 

melainkan dibangun secara aktif oleh peserta didik melalui 

pengalaman langsung dan interaksi sosial. Piaget menegaskan 

bahwa perkembangan kognitif terjadi ketika individu 

mengasimilasi dan mengakomodasi informasi baru dalam struktur 

pengetahuan yang sudah ada, sehingga proses belajar menjadi 

dinamis dan kontekstual. Sementara itu, Vygotsky menekankan 

pentingnya peran interaksi sosial dan budaya dalam pembelajaran 

melalui konsep Zona Perkembangan Proksimal (ZPD), di mana 

pembelajaran paling efektif terjadi dengan dukungan dan 

kolaborasi antara peserta didik dan orang yang lebih 

berpengalaman. 

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), filosofi 

konstruktivisme ini sangat relevan dan diperkuat oleh ajaran Islam 

yang menegaskan bahwa ilmu tidak cukup hanya untuk diketahui, 

tetapi harus diamalkan dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-

hari. Prinsip ini tercermin dalam banyak ayat Al-Qur’an dan hadis 

Nabi Muhammad SAW yang menekankan integrasi antara ilmu dan 

amal. Imam Al-Ghazali, seorang ulama besar dan filosof Islam, 

dalam karya monumental Ihya’ Ulumuddin menegaskan bahwa 

ilmu tanpa amal adalah seperti pohon yang tidak berbuah; ia tidak 

memberikan manfaat dan tidak membawa perubahan positif dalam 

kehidupan seseorang maupun masyarakat (Al-Ghazali, 1990). 

Dengan kata lain, ilmu yang sejati adalah ilmu yang melahirkan 

tindakan nyata dan perbaikan akhlak. 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

96 

 

Secara psikologis, PBL memberikan kontribusi signifikan 

dalam mendukung perkembangan kognitif, afektif, dan 

psikomotorik peserta didik secara terpadu. Pendekatan ini 

mengajak peserta didik untuk tidak hanya memahami teori secara 

intelektual, tetapi juga mengembangkan sikap dan nilai-nilai 

melalui pengalaman langsung serta melatih keterampilan praktis 

yang diperlukan dalam kehidupan. Hal ini sejalan dengan tujuan 

pendidikan Islam yang holistik, yakni membentuk insan kamil—

manusia yang sempurna secara spiritual, intelektual, dan sosial, 

serta beriman dan bertakwa kepada Allah SWT (Hasan 

Langgulung, 1992). 

Lebih jauh, PBL mendorong peserta didik untuk 

mengembangkan keterampilan berpikir kritis dan kreatif dalam 

menyelesaikan masalah yang kompleks dan nyata, sekaligus 

melatih kemampuan kerja sama dan komunikasi efektif dalam 

kelompok. Sikap-sikap ini merupakan bagian integral dari 

pembentukan karakter Islami yang mengedepankan nilai-nilai 

seperti kesabaran, kejujuran, tanggung jawab, dan tolong-

menolong (ta’awun). Dengan demikian, PBL tidak hanya 

memperkaya aspek kognitif peserta didik, tetapi juga memperkuat 

dimensi afektif dan psikomotorik yang sangat penting dalam 

pembentukan kepribadian Islami. 

Selain itu, PBL memberikan kesempatan bagi peserta didik 

untuk mengalami proses pembelajaran secara menyeluruh, mulai 

dari perencanaan, pelaksanaan, hingga evaluasi proyek. Proses ini 

menumbuhkan rasa percaya diri, kemandirian, dan kesadaran 

akan tanggung jawab sosial, yang semuanya merupakan bagian 

dari pendidikan karakter dalam Islam. Pendidikan Islam 

menekankan pentingnya pembelajaran yang tidak terlepas dari 

konteks kehidupan nyata, agar ilmu yang diperoleh menjadi bekal 

untuk beramal dan berkontribusi positif bagi masyarakat dan 

umat. 

Dalam perspektif psikologi perkembangan, teori Howard 

Gardner tentang multiple intelligences juga mendukung penerapan 

PBL dalam pendidikan Islam. Gardner menekankan bahwa setiap 

individu memiliki berbagai jenis kecerdasan, seperti kecerdasan 

interpersonal, intrapersonal, dan kinestetik, yang dapat 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

97 

 

dikembangkan melalui pengalaman belajar yang variatif dan 

kontekstual. PBL sebagai pendekatan yang berorientasi pada 

pengalaman nyata memungkinkan pengembangan kecerdasan-

kecerdasan tersebut secara optimal, sehingga peserta didik tidak 

hanya cerdas secara akademik, tetapi juga matang secara 

emosional dan sosial. 

Dengan demikian, secara filosofis dan psikologis, 

pembelajaran berbasis proyek merupakan pendekatan yang sangat 

sesuai dan efektif dalam pendidikan Islam. Pendekatan ini 

mengintegrasikan prinsip-prinsip konstruktivisme dan nilai-nilai 

Islam, serta mendukung perkembangan holistik peserta didik, 

sehingga mampu mencetak generasi yang tidak hanya cerdas 

secara intelektual, tetapi juga berakhlak mulia, beriman, dan 

bertakwa kepada Allah SWT. 

3. Prinsip-Prinsip Pembelajaran Berbasis Proyek dalam PAI 

Pembelajaran berbasis proyek (Project-Based 

Learning/PBL) dalam konteks Pendidikan Agama Islam tidak 

hanya sekadar metode pembelajaran yang menekankan 

keterlibatan aktif peserta didik dalam proyek nyata, tetapi juga 

harus berlandaskan prinsip-prinsip yang selaras dengan nilai-nilai 

Islam dan tujuan pendidikan Islam secara keseluruhan. Berikut 

adalah prinsip-prinsip utama PBL yang dapat diterapkan dalam 

pendidikan Islam: 

Autentisitas 

Prinsip autentisitas menuntut agar proyek yang dilaksanakan 

benar-benar relevan dengan kehidupan nyata peserta didik dan 

konteks keislaman mereka. Proyek harus mengangkat tema-tema 

yang dekat dengan pengalaman sehari-hari dan tantangan sosial 

yang dihadapi umat Islam, sehingga peserta didik dapat melihat 

langsung hubungan antara ilmu yang dipelajari dengan praktik 

keagamaan dan kehidupan bermasyarakat. Misalnya, proyek 

pengelolaan zakat, dakwah sosial, atau kegiatan filantropi bukan 

hanya teori, tetapi aktivitas nyata yang mengandung nilai-nilai 

keadilan sosial, kepedulian, dan tanggung jawab yang diajarkan 

dalam Islam. Dengan autentisitas, peserta didik merasa proyek 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

98 

 

tersebut bermakna dan memotivasi mereka untuk berkontribusi 

secara nyata. 

Kolaborasi 

Kolaborasi merupakan prinsip penting dalam PBL yang sangat 

sejalan dengan ajaran Islam. Peserta didik diajak untuk bekerja 

sama dalam tim, saling membantu, dan mengembangkan nilai 

tolong-menolong (ta’awun) serta musyawarah (syura). Islam sangat 

menekankan pentingnya kerja sama dan persatuan dalam 

mencapai tujuan bersama, sebagaimana firman Allah SWT dalam 

QS. Al-Ma’idah 5: 2: 

" ثْمِ  عَلىَ تعََاوَنُوا وَلَ  وَالتَّقْوَى   الْبرِ ِ  عَلىَ وَتعََاوَنُوا وَالْعُدْوَانِ  الِْْ " 

"Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan 

dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan 

permusuhan." 

Dalam konteks pembelajaran, kolaborasi mengajarkan peserta 

didik untuk menghargai perbedaan pendapat, membangun 

komunikasi efektif, dan menguatkan solidaritas sosial. Melalui 

kerja tim, mereka juga belajar bertanggung jawab terhadap peran 

masing-masing dan mengembangkan keterampilan sosial yang 

esensial dalam kehidupan bermasyarakat. 

Refleksi 

Refleksi adalah proses penting dalam pembelajaran berbasis 

proyek yang mengajak peserta didik untuk merenungkan dan 

mengevaluasi proses serta hasil proyek yang telah mereka lakukan. 

Dalam perspektif Islam, refleksi memungkinkan peserta didik 

untuk mengaitkan pengalaman belajar dengan nilai-nilai 

keislaman, seperti kejujuran, kesabaran, keadilan, dan 

ketakwaan. Melalui refleksi, peserta didik dapat memahami makna 

dan implikasi dari tindakan mereka, memperbaiki diri, serta 

memperkuat keimanan dan akhlak. Imam Al-Ghazali dalam Ihya’ 

Ulumuddin menekankan pentingnya muhasabah (introspeksi) 

sebagai langkah awal menuju perbaikan diri dan peningkatan 

kualitas keimanan. Oleh karena itu, guru perlu memfasilitasi 

kegiatan reflektif, seperti diskusi, jurnal reflektif, atau presentasi 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

99 

 

pengalaman, agar peserta didik dapat menginternalisasi nilai-nilai 

Islam secara mendalam. 

Keterampilan Abad 21 

PBL secara alami mengembangkan keterampilan abad 21 yang 

sangat dibutuhkan dalam kehidupan modern, seperti berpikir 

kritis, kreativitas, komunikasi, kolaborasi, dan pemecahan 

masalah. Keterampilan-keterampilan ini juga sangat sejalan 

dengan ajaran Islam yang mendorong umatnya untuk selalu 

menggunakan akal dan hikmah dalam menghadapi berbagai 

situasi. QS. Al-Baqarah 2: 269 menyatakan: 

" كَثِيرًا خَيْرًا أوُتيَِ  فقََدْ  الْحِكْمَةَ  يُؤْتَ  وَمَن يَشَاءُ  مَن الْحِكْمَةَ  يُؤْتيِ " 

"Dia memberikan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki, dan 

barang siapa diberi hikmah sesungguhnya dia telah diberi 

kebaikan yang banyak." 

Dalam PAI, pengembangan keterampilan abad 21 melalui PBL 

tidak hanya mempersiapkan peserta didik untuk sukses akademik, 

tetapi juga membekali mereka dengan kemampuan untuk 

berkontribusi secara positif dalam masyarakat dan menjalani 

kehidupan sesuai dengan nilai-nilai Islam. Melalui proyek yang 

menantang dan kolaboratif, peserta didik belajar mengidentifikasi 

masalah, merancang solusi, berkomunikasi secara efektif, dan 

mengambil keputusan yang bertanggung jawab. 

Integrasi Prinsip-Prinsip dalam Praktik Pembelajaran 

Dalam praktiknya, guru perlu mengintegrasikan keempat 

prinsip ini secara sinergis agar pembelajaran berbasis proyek 

dalam PAI dapat berjalan efektif dan bermakna. Misalnya, dalam 

proyek pengelolaan zakat, peserta didik bekerja dalam tim 

(kolaborasi) untuk merencanakan dan melaksanakan 

pengumpulan serta distribusi zakat yang relevan dengan 

kebutuhan masyarakat sekitar (autentisitas). Setelah pelaksanaan, 

mereka melakukan refleksi bersama mengenai pengalaman dan 

nilai-nilai yang dipelajari (refleksi), serta mengembangkan 

keterampilan komunikasi dan problem solving selama proses 

tersebut (keterampilan abad 21). 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

100 

 

Dengan demikian, prinsip-prinsip pembelajaran berbasis 

proyek dalam PAI tidak hanya mendukung penguasaan materi 

agama secara mendalam, tetapi juga membentuk karakter Islami 

yang kuat dan keterampilan hidup yang aplikatif, sesuai dengan 

tujuan pendidikan Islam yang holistik dan transformatif. 

4. Contoh Aplikasi PBL dalam PAI 

Pembelajaran berbasis proyek (Project-Based 

Learning/PBL) dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) menawarkan 

berbagai peluang bagi peserta didik untuk mengintegrasikan 

pengetahuan agama dengan pengalaman nyata yang bermakna. 

Dengan melibatkan peserta didik secara aktif dalam proyek-proyek 

yang relevan dan kontekstual, PBL tidak hanya meningkatkan 

pemahaman kognitif, tetapi juga menanamkan nilai-nilai 

keislaman serta mengembangkan keterampilan hidup yang 

esensial. Berikut adalah beberapa contoh aplikasi PBL yang dapat 

diterapkan dalam pembelajaran PAI: 

Membuat Kampanye Dakwah Berbasis Media Sosial yang 

Mengangkat Tema Akhlak Mulia 

Dalam era digital saat ini, media sosial menjadi platform 

yang sangat efektif untuk menyebarkan pesan dakwah dan nilai-

nilai Islam. Peserta didik dapat merancang dan melaksanakan 

proyek kampanye dakwah melalui media sosial seperti Instagram, 

YouTube, TikTok, atau blog dengan mengangkat tema-tema akhlak 

mulia seperti kejujuran, kesabaran, tolong-menolong, dan 

keadilan. Proyek ini melibatkan berbagai tahapan, mulai dari 

perencanaan konten, pembuatan materi dakwah (video, poster, 

artikel), hingga evaluasi dampak kampanye terhadap audiens. 

Melalui proyek ini, peserta didik belajar mengintegrasikan 

pengetahuan agama dengan keterampilan teknologi informasi dan 

komunikasi, sekaligus mengembangkan kreativitas, kemampuan 

komunikasi efektif, dan kesadaran sosial. Selain itu, mereka juga 

diajak untuk merefleksikan nilai-nilai Islam yang mereka 

sampaikan dan dampaknya dalam kehidupan sehari-hari. 

Pendekatan ini sejalan dengan ajaran Islam yang mendorong 

umatnya untuk berdakwah dengan hikmah dan cara yang menarik 

(QS. An-Nahl 16: 125). 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

101 

 

Mengorganisasi Kegiatan Sosial Keagamaan di Lingkungan 

Sekolah atau Masyarakat 

Proyek lain yang sangat relevan adalah pengorganisasian 

kegiatan sosial keagamaan, seperti bakti sosial, penggalangan 

dana untuk fakir miskin, penyuluhan kesehatan berbasis nilai 

Islam, atau peringatan hari besar Islam. Dalam proyek ini, peserta 

didik bekerja secara kolaboratif untuk merencanakan, 

mengorganisasi, dan melaksanakan kegiatan yang memberikan 

manfaat langsung bagi masyarakat sekitar. 

Kegiatan ini tidak hanya mengajarkan peserta didik tentang 

konsep-konsep keislaman seperti zakat, sedekah, dan kepedulian 

sosial, tetapi juga menguatkan sikap empati, tanggung jawab 

sosial, dan keterampilan manajerial. Melalui pengalaman 

langsung, peserta didik dapat memahami makna amal dan 

pengabdian yang diajarkan dalam Islam, serta menginternalisasi 

nilai-nilai moral dan spiritual yang menjadi landasan kehidupan 

bermasyarakat. Penelitian oleh Sulaiman dan Ahmad (2021) 

menunjukkan bahwa keterlibatan siswa dalam kegiatan sosial 

keagamaan meningkatkan rasa solidaritas dan karakter religius 

mereka secara signifikan. 

Menyusun Karya Tulis atau Dokumentasi Sejarah Islam Lokal yang 

Mengandung Nilai-Nilai Keislaman 

Proyek penyusunan karya tulis atau dokumentasi sejarah 

Islam lokal memberikan kesempatan kepada peserta didik untuk 

menggali dan mendalami warisan budaya Islam yang ada di 

lingkungan mereka. Peserta didik dapat melakukan riset lapangan, 

wawancara dengan tokoh masyarakat atau ulama setempat, serta 

mengumpulkan data dan artefak sejarah yang berkaitan dengan 

perkembangan Islam di daerah tersebut. 

Melalui proses ini, peserta didik belajar mengembangkan 

kemampuan riset, analisis kritis, dan penulisan ilmiah, sekaligus 

mengapresiasi nilai-nilai keislaman yang terkandung dalam 

sejarah dan budaya lokal. Proyek ini juga menumbuhkan rasa 

cinta tanah air dan kebanggaan terhadap warisan Islam yang kaya 

serta mendorong pelestarian nilai-nilai luhur yang dapat menjadi 

teladan dalam kehidupan masa kini. 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

102 

 

Contoh Proyek Lain yang Dapat Diterapkan 

Selain contoh-contoh di atas, masih banyak proyek lain yang dapat 

dikembangkan sesuai dengan konteks dan kebutuhan peserta 

didik, antara lain: 

• Pembuatan Video Dokumenter tentang Kisah Nabi 

dan Sahabat: Peserta didik membuat film pendek 

yang mengangkat kisah-kisah teladan dari Nabi 

Muhammad SAW dan para sahabat, dengan fokus 

pada nilai-nilai akhlak dan kepemimpinan Islami. 

• Pengembangan Modul Pembelajaran Berbasis Nilai 

Islam: Peserta didik bersama guru mengembangkan 

modul atau bahan ajar yang mengintegrasikan nilai-

nilai Islam dengan materi pelajaran lain, seperti 

bahasa Arab atau sejarah Islam. 

• Pelaksanaan Kegiatan Penghijauan dan Pelestarian 

Lingkungan: Proyek yang mengedepankan nilai 

khalifah (pengelolaan bumi) dengan melibatkan 

peserta didik dalam kegiatan penanaman pohon dan 

pelestarian lingkungan sekitar. 

Penerapan pembelajaran berbasis proyek dalam PAI 

memberikan peluang luas bagi peserta didik untuk belajar secara 

aktif dan kontekstual, sekaligus menginternalisasi nilai-nilai Islam 

dalam kehidupan nyata. Melalui berbagai proyek yang autentik 

dan bermakna, peserta didik tidak hanya menguasai pengetahuan 

agama secara mendalam, tetapi juga mengembangkan 

keterampilan abad 21 dan karakter Islami yang kuat. Dengan 

demikian, PBL menjadi metode yang efektif dan relevan untuk 

mewujudkan tujuan pendidikan Islam yang holistik dan 

transformatif. 

5. Dukungan Penelitian Ilmiah 

Pembelajaran berbasis proyek (Project-Based 

Learning/PBL) telah menjadi fokus berbagai penelitian ilmiah yang 

menilai efektivitasnya dalam meningkatkan kualitas pembelajaran 

di berbagai bidang, termasuk Pendidikan Agama Islam (PAI). Studi-

studi tersebut secara konsisten menunjukkan bahwa PBL tidak 

hanya meningkatkan aspek kognitif peserta didik, seperti motivasi 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

103 

 

belajar dan pemahaman konsep, tetapi juga berkontribusi 

signifikan dalam pengembangan sikap religius dan keterampilan 

sosial yang sangat penting dalam konteks pendidikan Islam. 

Menurut Bell (2010) dalam Journal of Educational 

Research, PBL terbukti efektif dalam meningkatkan motivasi 

belajar peserta didik. Bell mengemukakan bahwa keterlibatan aktif 

peserta didik dalam proyek nyata yang menantang dan bermakna 

mendorong mereka untuk belajar dengan antusias dan 

bersemangat. Hal ini terjadi karena PBL memberikan kesempatan 

bagi peserta didik untuk menghubungkan teori dengan praktik, 

sehingga pembelajaran menjadi lebih relevan dan kontekstual. 

Selain itu, Bell juga menyoroti bahwa PBL meningkatkan 

pemahaman konsep secara mendalam karena peserta didik harus 

melakukan investigasi, analisis, dan sintesis informasi secara 

mandiri maupun kolaboratif, yang memperkuat proses kognitif 

mereka. 

Lebih khusus dalam konteks Pendidikan Agama Islam, 

penelitian oleh Nurhadi dan Sari (2021) yang dipublikasikan dalam 

Jurnal Pendidikan Islam memberikan bukti empiris bahwa 

penerapan PBL dalam pembelajaran PAI mampu meningkatkan 

sikap religius dan keterampilan sosial siswa secara signifikan. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa melalui keterlibatan dalam 

proyek-proyek bernuansa Islami, seperti pengelolaan zakat dan 

kegiatan dakwah sosial, siswa tidak hanya memahami materi 

agama secara teoritis, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai 

keislaman dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, interaksi sosial 

yang intens dalam kerja tim proyek memperkuat keterampilan 

sosial seperti komunikasi efektif, kerja sama, toleransi, dan empati, 

yang merupakan bagian integral dari karakter Islami. 

Penelitian lain yang mendukung efektivitas PBL adalah 

studi oleh Thomas (2000) yang menegaskan bahwa PBL membantu 

peserta didik mengembangkan keterampilan berpikir kritis dan 

problem solving, yang sangat relevan dengan kebutuhan abad 21. 

Dalam pendidikan Islam, keterampilan ini sangat penting untuk 

membekali generasi muda agar mampu menghadapi tantangan 

zaman dengan sikap yang berlandaskan nilai-nilai Islam. 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

104 

 

Selain itu, penelitian oleh Hmelo-Silver (2004) dalam 

Educational Psychologist menegaskan bahwa PBL meningkatkan 

kemampuan metakognitif peserta didik, yaitu kemampuan untuk 

merefleksikan dan mengatur proses belajar mereka sendiri. Hal ini 

sangat sejalan dengan prinsip refleksi dalam pendidikan Islam 

yang menuntut peserta didik untuk senantiasa mengevaluasi diri 

dan memperbaiki amal serta akhlak mereka. 

Secara keseluruhan, dukungan penelitian ilmiah 

menunjukkan bahwa pembelajaran berbasis proyek merupakan 

metode yang efektif dan relevan untuk meningkatkan kualitas 

pembelajaran PAI. PBL tidak hanya memperkuat aspek kognitif, 

tetapi juga mengembangkan dimensi afektif dan sosial peserta 

didik, sehingga mendukung pembentukan karakter Islami yang 

utuh dan kesiapan mereka untuk berkontribusi positif dalam 

masyarakat. Oleh karena itu, penerapan PBL dalam pendidikan 

Islam sangat dianjurkan sebagai strategi pembelajaran yang 

holistik dan transformatif. 

 

B. Merancang Proyek yang Bernuansa Islami (misal: zakat, 

dakwah, filantropi) 

Merancang proyek yang bernuansa Islami dalam 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan langkah 

strategis dan esensial untuk mengintegrasikan nilai-nilai 

keislaman secara konkret, aplikatif, dan bermakna dalam proses 

pembelajaran. Pendekatan ini tidak hanya berfungsi sebagai 

sarana untuk menumbuhkan pemahaman kognitif peserta didik 

terhadap ajaran Islam, tetapi juga berperan penting dalam 

menggerakkan mereka untuk menginternalisasi dan mengamalkan 

nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari. Dengan 

demikian, proyek-proyek bernuansa Islami menjadi jembatan 

antara teori yang dipelajari di kelas dengan praktik nyata yang 

mencerminkan karakter dan etika Islami yang sejati. 

Dalam konteks pendidikan Islam yang holistik, merancang 

proyek bernuansa Islami harus mempertimbangkan berbagai 

aspek, termasuk nilai-nilai spiritual, moral, sosial, dan kultural 

yang melekat dalam ajaran Islam. Proyek tersebut hendaknya 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

105 

 

dirancang sedemikian rupa sehingga mampu mengakomodasi 

kebutuhan peserta didik untuk mengalami proses pembelajaran 

yang tidak hanya bersifat akademis, tetapi juga transformatif 

secara personal dan sosial. Misalnya, proyek yang berkaitan 

dengan pengelolaan zakat tidak hanya mengajarkan konsep dan 

hukum zakat secara teoritis, tetapi juga mengajak peserta didik 

untuk terlibat langsung dalam pengumpulan, pendistribusian, dan 

pelaporan zakat kepada mustahik. Proses ini menanamkan rasa 

tanggung jawab sosial, keadilan, dan kepedulian terhadap sesama, 

yang merupakan nilai inti dalam Islam. 

Selain itu, proyek dakwah yang dirancang secara kreatif 

dan kontekstual dapat menjadi media efektif untuk menumbuhkan 

kesadaran dan semangat dakwah di kalangan peserta didik. 

Misalnya, peserta didik dapat merancang kampanye dakwah 

melalui media sosial, pembuatan video edukasi, atau 

pengorganisasian kegiatan dakwah di lingkungan sekolah dan 

masyarakat. Kegiatan ini tidak hanya memperkuat pemahaman 

mereka terhadap ajaran Islam, tetapi juga mengasah keterampilan 

komunikasi, teknologi informasi, dan kepemimpinan yang sangat 

dibutuhkan dalam era modern. 

Proyek filantropi atau kegiatan sosial yang berlandaskan 

nilai-nilai Islam juga merupakan bentuk pembelajaran yang sangat 

relevan dan aplikatif. Melalui proyek ini, peserta didik diajak untuk 

mengidentifikasi masalah sosial di lingkungan sekitar, merancang 

solusi yang sesuai dengan prinsip Islam, dan melaksanakan aksi 

nyata untuk membantu masyarakat yang membutuhkan. Kegiatan 

seperti bakti sosial, penggalangan dana untuk korban bencana, 

atau pendirian perpustakaan komunitas dapat menjadi contoh 

nyata bagaimana pendidikan Islam dapat berkontribusi langsung 

dalam pembangunan masyarakat yang berkeadilan dan beradab. 

Merancang proyek bernuansa Islami juga menuntut 

keterlibatan aktif guru sebagai fasilitator dan pembimbing yang 

mampu mengarahkan peserta didik dalam setiap tahap proyek, 

mulai dari perencanaan, pelaksanaan, hingga evaluasi. Guru 

harus memastikan bahwa proyek tersebut tidak hanya sekadar 

aktivitas formal, tetapi benar-benar mengandung nilai-nilai Islam 

yang dapat membentuk karakter dan memperkuat keimanan 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

106 

 

peserta didik. Selain itu, guru perlu mengintegrasikan prinsip-

prinsip pembelajaran kolaboratif dan reflektif agar peserta didik 

dapat belajar secara efektif melalui interaksi sosial dan evaluasi 

diri. 

Dalam perspektif teoritis, konsep merancang proyek 

bernuansa Islami ini sejalan dengan teori pembelajaran 

konstruktivisme yang menekankan pembelajaran aktif dan 

kontekstual, serta ajaran Islam yang menekankan pentingnya ilmu 

yang diamalkan dan pengalaman sebagai sarana pembelajaran. 

Imam Al-Ghazali dalam Ihya’ Ulumuddin menegaskan bahwa ilmu 

tanpa amal adalah seperti pohon tanpa buah, sehingga pendidikan 

Islam harus mengedepankan pembelajaran yang mengintegrasikan 

pengetahuan dan praktik nyata. 

Dengan demikian, merancang proyek bernuansa Islami 

dalam pembelajaran PAI bukan hanya sebuah metode, tetapi 

sebuah paradigma pendidikan yang holistik dan transformatif. 

Pendekatan ini mampu membentuk peserta didik yang tidak hanya 

cerdas secara intelektual, tetapi juga berkarakter Islami yang kuat, 

beriman, bertakwa, dan siap berkontribusi positif dalam 

masyarakat dan umat secara luas. 

1. Prinsip-prinsip Perancangan Proyek Islami 

Merancang proyek bernuansa Islami dalam pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI) memerlukan perhatian khusus 

terhadap prinsip-prinsip utama yang tidak hanya sesuai dengan 

ajaran Islam, tetapi juga relevan dengan karakteristik dan 

kebutuhan peserta didik. Prinsip-prinsip ini menjadi landasan agar 

proyek yang dirancang tidak sekadar aktivitas akademis, 

melainkan sarana edukasi yang mampu menanamkan nilai-nilai 

keislaman secara mendalam dan aplikatif. Berikut penjelasan lebih 

mendalam mengenai prinsip-prinsip tersebut: 

Keterkaitan dengan Nilai-nilai Islam 

Prinsip pertama yang harus dipegang teguh dalam merancang 

proyek Islami adalah memastikan bahwa proyek tersebut 

mengandung nilai-nilai fundamental Islam seperti keadilan (‘adl), 

tolong-menolong (ta’awun), kejujuran (sidq), kasih sayang 

(rahmah), dan tanggung jawab (amanah). Nilai-nilai ini merupakan 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

107 

 

inti dari ajaran Islam yang menjadi pedoman dalam kehidupan 

pribadi dan sosial umat Muslim. Proyek yang dirancang harus 

mampu mencerminkan nilai-nilai tersebut dalam setiap 

tahapannya, mulai dari perencanaan hingga pelaksanaan dan 

evaluasi. Misalnya, dalam proyek pengelolaan zakat, nilai keadilan 

dan kepedulian sosial menjadi landasan utama agar dana yang 

dikumpulkan dan disalurkan tepat sasaran dan membawa 

manfaat bagi mustahik. Dengan demikian, peserta didik tidak 

hanya memahami konsep teoretis, tetapi juga merasakan dan 

mengamalkan nilai-nilai Islam secara nyata. 

Relevansi dengan Konteks Sosial 

Prinsip kedua adalah relevansi proyek dengan konteks sosial dan 

kebutuhan masyarakat sekitar. Proyek yang dirancang harus 

mampu menjawab permasalahan nyata yang dihadapi oleh 

lingkungan peserta didik, seperti kemiskinan, pendidikan, 

kesehatan, atau pelestarian lingkungan, dengan pendekatan yang 

berlandaskan nilai-nilai Islam. Misalnya, proyek dakwah yang 

mengangkat tema toleransi dan kerukunan antarumat beragama 

sangat relevan dalam masyarakat yang majemuk. Begitu pula 

proyek filantropi yang fokus pada bantuan sosial kepada kelompok 

rentan dapat menguatkan rasa empati dan solidaritas sosial 

peserta didik. Dengan mengaitkan proyek pada kondisi sosial yang 

aktual, peserta didik diajak untuk menjadi agen perubahan yang 

bertanggung jawab dan berkontribusi positif dalam masyarakat 

sesuai dengan misi dakwah Islam. 

Keterlibatan Aktif Peserta Didik 

Prinsip ketiga menekankan pentingnya keterlibatan aktif peserta 

didik dalam seluruh proses proyek, mulai dari perencanaan, 

pelaksanaan, hingga evaluasi. Keterlibatan ini bukan hanya 

sekadar partisipasi fisik, tetapi juga meliputi pengambilan 

keputusan, pemecahan masalah, dan refleksi terhadap 

pengalaman yang dialami. Melalui keterlibatan aktif, peserta didik 

dapat mengembangkan kemandirian, rasa tanggung jawab, dan 

kemampuan berpikir kritis. Hal ini sesuai dengan prinsip 

pendidikan Islam yang mengajarkan bahwa setiap individu 

memiliki tanggung jawab pribadi dalam menuntut ilmu dan 

mengamalkannya. Dengan demikian, proyek menjadi media 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

108 

 

pembelajaran yang memberdayakan peserta didik untuk menjadi 

pribadi yang mandiri dan bertanggung jawab, sekaligus 

memperkuat keimanan dan akhlak mereka. 

Kolaborasi dan Musyawarah 

Prinsip keempat yang sangat penting adalah kolaborasi dan 

musyawarah (syura) dalam proses perancangan dan pelaksanaan 

proyek. Islam sangat menekankan nilai musyawarah sebagai cara 

untuk mencapai keputusan yang adil dan bermanfaat bagi semua 

pihak. Dalam konteks pembelajaran, musyawarah dan kerja sama 

antar peserta didik menjadi sarana untuk mengembangkan 

keterampilan sosial, komunikasi, dan toleransi. Proses 

musyawarah memungkinkan peserta didik untuk mendengarkan 

pendapat orang lain, menghargai perbedaan, dan mencari solusi 

bersama secara damai. Selain itu, kolaborasi dalam tim proyek 

juga mengajarkan nilai tolong-menolong dan solidaritas, yang 

merupakan bagian integral dari kehidupan beragama dan 

bermasyarakat. Dengan demikian, prinsip ini tidak hanya 

mendukung keberhasilan proyek secara teknis, tetapi juga 

memperkuat karakter Islami peserta didik dalam berinteraksi 

sosial. 

Integrasi Prinsip-Prinsip dalam Perancangan Proyek 

Dalam praktiknya, guru sebagai fasilitator harus mampu 

mengintegrasikan keempat prinsip tersebut secara harmonis 

dalam setiap tahap perancangan proyek. Guru perlu mengarahkan 

peserta didik untuk memilih tema proyek yang mengandung nilai-

nilai Islam, relevan dengan kondisi sosial, dan memungkinkan 

keterlibatan aktif serta kolaborasi yang efektif. Selain itu, guru juga 

harus membimbing peserta didik dalam melakukan refleksi dan 

evaluasi agar nilai-nilai tersebut dapat dipahami dan diamalkan 

secara mendalam. 

Dengan memperhatikan prinsip-prinsip ini, proyek bernuansa 

Islami yang dirancang tidak hanya menjadi alat pembelajaran, 

tetapi juga sarana transformasi spiritual dan sosial bagi peserta 

didik. Proyek tersebut mampu membentuk generasi muslim yang 

tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki 

karakter kuat, keimanan yang kokoh, dan kesadaran sosial yang 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

109 

 

tinggi, sesuai dengan tujuan pendidikan Islam yang holistik dan 

menyeluruh. 

2. Langkah-langkah Merancang Proyek Bernuansa Islami 

Merancang proyek bernuansa Islami dalam pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI) memerlukan pendekatan sistematis 

dan terstruktur agar tujuan pembelajaran dapat tercapai secara 

efektif dan bermakna. Langkah-langkah perancangan ini tidak 

hanya berfokus pada aspek teknis pelaksanaan proyek, tetapi juga 

memastikan bahwa nilai-nilai keislaman terintegrasi secara 

mendalam dalam setiap tahapan. Berikut adalah penjelasan lebih 

rinci mengenai langkah-langkah yang dapat ditempuh: 

1. Identifikasi Tema dan Tujuan 

Langkah awal yang krusial adalah identifikasi tema dan tujuan 

proyek bersama antara guru dan peserta didik. Pemilihan tema 

harus mempertimbangkan relevansi dengan nilai-nilai Islam dan 

konteks sosial peserta didik. Misalnya, tema pengelolaan zakat 

dapat dipilih untuk menumbuhkan kesadaran sosial dan tanggung 

jawab berzakat, sementara kegiatan dakwah kreatif atau program 

filantropi sosial dapat diarahkan untuk memperkuat semangat 

dakwah dan kepedulian terhadap sesama. Tujuan proyek harus 

dirumuskan secara jelas dan terukur, sehingga dapat menjadi 

pedoman dalam pelaksanaan dan evaluasi. Contohnya, tujuan 

proyek dapat berupa peningkatan pemahaman peserta didik 

tentang hukum zakat, peningkatan partisipasi dalam kegiatan 

sosial, atau pengembangan keterampilan komunikasi dakwah 

melalui media digital. 

2. Perencanaan Kegiatan 

Setelah tema dan tujuan ditetapkan, langkah berikutnya adalah 

merinci kegiatan yang akan dilakukan dalam proyek. Perencanaan 

ini mencakup penyusunan rencana kerja yang detail, termasuk 

tahapan-tahapan kegiatan, alokasi waktu, serta pembagian tugas 

yang jelas antar anggota tim. Selain itu, guru dan peserta didik 

perlu mengidentifikasi sumber daya yang dibutuhkan, baik berupa 

materi, dana, fasilitas, maupun dukungan dari pihak eksternal 

seperti lembaga zakat atau organisasi sosial. Perencanaan yang 

matang akan meminimalkan risiko kegagalan dan memastikan 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

110 

 

kelancaran pelaksanaan proyek. Dalam konteks Islami, 

perencanaan ini juga harus mempertimbangkan aspek etika dan 

nilai-nilai Islam, seperti kejujuran dalam pengelolaan dana dan 

keadilan dalam distribusi manfaat. 

3. Pengorganisasian Tim 

Keberhasilan proyek sangat bergantung pada struktur dan 

dinamika tim kerja. Pada tahap ini, guru memfasilitasi 

pembentukan tim yang solid dengan pembagian peran yang sesuai 

dengan kemampuan dan minat peserta didik. Misalnya, tim 

penggalangan dana bertugas mengorganisasi kegiatan 

pengumpulan zakat atau donasi, tim dokumentasi bertanggung 

jawab mendokumentasikan proses dan hasil proyek, sedangkan 

tim pelaksana kegiatan sosial mengatur pelaksanaan langsung di 

lapangan. Pengorganisasian tim yang efektif juga melibatkan 

pembentukan mekanisme komunikasi dan koordinasi yang baik, 

serta penetapan aturan kerja yang mencerminkan prinsip 

musyawarah dan tolong-menolong dalam Islam. Hal ini penting 

untuk menjaga keharmonisan dan produktivitas tim selama proyek 

berlangsung. 

4. Pelaksanaan Proyek 

Pada tahap pelaksanaan, peserta didik menjalankan kegiatan 

sesuai dengan rencana yang telah disusun sebelumnya. Guru 

berperan sebagai fasilitator dan motivator yang memberikan 

bimbingan, dukungan, dan pengawasan agar proses berjalan 

lancar dan sesuai dengan nilai-nilai Islam. Selama pelaksanaan, 

peserta didik dihadapkan pada berbagai tantangan yang menguji 

kemampuan problem solving, komunikasi, dan kerja sama mereka. 

Pengalaman langsung ini sangat berharga untuk menginternalisasi 

nilai-nilai keislaman seperti kesabaran, kejujuran, dan tanggung 

jawab. Guru juga perlu memastikan bahwa pelaksanaan proyek 

dilakukan dengan penuh integritas dan etika, serta menghormati 

hak dan martabat semua pihak yang terlibat. 

5. Evaluasi dan Refleksi 

Langkah terakhir adalah melakukan evaluasi menyeluruh 

terhadap hasil proyek dan refleksi terhadap proses pembelajaran 

yang telah dilalui. Evaluasi mencakup penilaian pencapaian 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

111 

 

tujuan proyek, efektivitas pelaksanaan, serta dampak sosial dan 

spiritual yang dihasilkan. Refleksi merupakan momen penting bagi 

peserta didik untuk merenungkan pengalaman mereka, 

mengidentifikasi keberhasilan dan kendala, serta memahami nilai-

nilai keislaman yang telah mereka pelajari dan amalkan selama 

proyek berlangsung. Guru dapat memfasilitasi refleksi melalui 

diskusi kelompok, penulisan jurnal reflektif, atau presentasi hasil 

proyek. Proses ini tidak hanya memperkuat pemahaman konsep 

dan nilai, tetapi juga mendorong peserta didik untuk terus 

memperbaiki diri dan berkomitmen mengamalkan ajaran Islam 

dalam kehidupan sehari-hari. 

Dengan mengikuti langkah-langkah tersebut secara sistematis dan 

berorientasi pada nilai-nilai Islam, perancangan proyek bernuansa 

Islami dalam pembelajaran PAI dapat menjadi pengalaman belajar 

yang transformatif, memberdayakan peserta didik untuk menjadi 

pribadi yang beriman, berakhlak mulia, dan berkontribusi positif 

bagi masyarakat dan umat 

3. Contoh Proyek Bernuansa Islami 

Dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI), penerapan 

proyek bernuansa Islami menjadi salah satu strategi efektif untuk 

menghubungkan teori dengan praktik nyata sekaligus 

menanamkan nilai-nilai keislaman secara mendalam. Berikut 

adalah beberapa contoh proyek yang dapat dirancang dan 

dilaksanakan untuk mengoptimalkan pembelajaran berbasis 

proyek dalam konteks Islam: 

Proyek Pengelolaan Zakat 

Proyek pengelolaan zakat merupakan salah satu bentuk aplikasi 

nyata nilai keadilan sosial dan kepedulian terhadap sesama yang 

diajarkan dalam Islam. Dalam proyek ini, peserta didik diajak 

untuk merancang dan melaksanakan pengumpulan zakat dari 

lingkungan sekolah, keluarga, atau masyarakat sekitar. Proses 

pengumpulan ini harus dilakukan dengan penuh tanggung jawab 

dan transparansi, sesuai dengan prinsip amanah dalam Islam. 

Selanjutnya, dana zakat yang terkumpul didistribusikan kepada 

mustahik (penerima zakat) yang berhak dengan pendampingan 

dan pengawasan guru atau lembaga zakat resmi. 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

112 

 

Melalui proyek ini, peserta didik tidak hanya memahami konsep 

dan hukum zakat secara teoritis, tetapi juga merasakan langsung 

bagaimana zakat dapat menjadi instrumen sosial untuk 

mengurangi kemiskinan dan meningkatkan kesejahteraan 

masyarakat. Proyek ini juga menumbuhkan empati, rasa keadilan, 

dan kesadaran sosial yang kuat, sekaligus melatih keterampilan 

manajemen, komunikasi, dan kerja sama dalam tim. 

Proyek Dakwah Kreatif 

Dalam era digital, dakwah melalui media sosial dan platform digital 

menjadi sangat relevan dan efektif untuk menjangkau berbagai 

kalangan, khususnya generasi muda. Proyek dakwah kreatif 

mengajak peserta didik untuk membuat kampanye dakwah yang 

inovatif dan menarik, seperti video dakwah pendek, blog Islami, 

podcast, atau poster digital yang mengangkat tema-tema akhlak 

mulia, nilai-nilai Islam, dan isu-isu kontemporer yang relevan. 

Peserta didik dalam proyek ini belajar mengintegrasikan 

pengetahuan agama dengan keterampilan teknologi informasi dan 

komunikasi, serta mengasah kreativitas dan kemampuan 

presentasi. Selain itu, mereka diajak untuk memahami pentingnya 

menyampaikan pesan dakwah dengan cara yang hikmah dan 

santun, sesuai dengan ajaran Nabi Muhammad SAW. Proyek ini 

juga dapat memperkuat rasa tanggung jawab dakwah dan 

meningkatkan kesadaran akan peran mereka sebagai agen 

perubahan dalam masyarakat. 

Proyek Filantropi Sosial 

Proyek filantropi sosial merupakan wujud nyata dari nilai kasih 

sayang (rahmah) dan kepedulian sosial dalam Islam. Melalui 

proyek ini, peserta didik mengorganisasi berbagai kegiatan sosial 

yang bertujuan membantu kelompok masyarakat yang 

membutuhkan, seperti bakti sosial, penggalangan dana untuk 

korban bencana alam, pendirian perpustakaan mini atau taman 

baca untuk anak-anak kurang mampu, dan program 

pemberdayaan masyarakat. 

Proyek ini memberikan pengalaman langsung kepada peserta didik 

untuk berkontribusi positif dalam masyarakat, mengembangkan 

empati, solidaritas, dan rasa tanggung jawab sosial. Selain itu, 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

113 

 

proyek filantropi sosial juga melatih keterampilan organisasi, 

komunikasi, dan kepemimpinan. Melalui kegiatan ini, peserta 

didik belajar mengamalkan nilai-nilai Islam secara konkret dan 

berkelanjutan, sekaligus memperkuat ikatan ukhuwah dan rasa 

kebersamaan dalam komunitas. 

Contoh Proyek Lain yang Bisa Dikembangkan 

Selain proyek-proyek di atas, masih banyak peluang lain yang 

dapat dikembangkan sesuai dengan konteks dan kebutuhan 

peserta didik, antara lain: 

• Proyek Pengembangan Pendidikan Anak Yatim: 

Mengorganisasi kegiatan pembelajaran dan 

pendampingan bagi anak yatim di lingkungan 

sekitar sebagai implementasi nilai kasih sayang dan 

tanggung jawab sosial. 

• Proyek Pengelolaan Lingkungan Berbasis Islam: 

Melaksanakan kegiatan penghijauan, pengelolaan 

sampah, atau kampanye pelestarian lingkungan 

yang sesuai dengan konsep khalifah dalam Islam. 

• Proyek Studi dan Dokumentasi Sejarah Islam Lokal: 

Menggali dan mendokumentasikan sejarah 

perkembangan Islam di daerah peserta didik, yang 

dapat meningkatkan rasa cinta tanah air dan 

pemahaman budaya Islam. 

Proyek bernuansa Islami dalam pembelajaran PAI 

memberikan pengalaman belajar yang holistik dan transformatif. 

Melalui keterlibatan aktif dalam proyek-proyek tersebut, peserta 

didik tidak hanya menguasai pengetahuan agama secara 

mendalam, tetapi juga mengembangkan karakter Islami, 

keterampilan sosial, dan kesadaran spiritual yang kuat. Dengan 

demikian, proyek-proyek ini menjadi sarana efektif untuk 

mewujudkan tujuan pendidikan Islam yang menyeluruh dan 

berkelanjutan. 

4. Peran Guru dalam Merancang dan Memfasilitasi Proyek 

Dalam konteks pembelajaran berbasis proyek bernuansa Islami, 

peran guru sangatlah sentral dan strategis. Guru bukan hanya 

sebagai penyampai materi, tetapi juga sebagai perencana, 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

114 

 

fasilitator, pengarah, dan motivator yang memastikan bahwa setiap 

tahap proyek berjalan sesuai dengan nilai-nilai Islam dan tujuan 

pendidikan yang holistik. Keberhasilan suatu proyek sangat 

bergantung pada kemampuan guru dalam membimbing peserta 

didik untuk memahami konteks sosial yang relevan serta 

mengaitkannya secara tepat dengan ajaran Islam yang mendalam 

dan aplikatif. 

Pertama, guru bertugas membantu peserta didik dalam 

mengidentifikasi masalah sosial yang aktual dan signifikan di 

lingkungan sekitar yang dapat dijadikan tema proyek. Melalui 

pendekatan ini, peserta didik diajak untuk tidak hanya belajar 

secara teoritis, tetapi juga mengamati dan merespons realitas 

sosial dengan perspektif Islam. Guru harus mampu memfasilitasi 

diskusi dan musyawarah (syura) yang konstruktif agar peserta 

didik dapat bersama-sama menentukan fokus dan tujuan proyek 

secara jelas dan terukur. Prinsip musyawarah ini penting karena 

merupakan nilai dasar dalam Islam yang mengajarkan 

pengambilan keputusan secara kolektif dan adil. 

Selanjutnya, guru berperan sebagai fasilitator yang menyediakan 

sumber daya, bimbingan teknis, dan dukungan moral selama 

pelaksanaan proyek. Guru harus mampu menciptakan lingkungan 

belajar yang kondusif, mendorong partisipasi aktif, dan mengatasi 

hambatan atau tantangan yang muncul. Dalam hal ini, guru juga 

perlu mengajarkan keterampilan manajemen proyek, komunikasi 

efektif, dan kerja sama tim yang berlandaskan nilai tolong-

menolong (ta’awun) dan amanah. Dengan demikian, guru 

membantu peserta didik mengembangkan keterampilan sosial dan 

karakter Islami secara simultan. 

Selain itu, guru berperan sebagai pengarah yang memastikan 

bahwa seluruh proses dan hasil proyek selaras dengan prinsip-

prinsip Islam dan standar akademik. Guru harus mengawasi agar 

kegiatan proyek tidak menyimpang dari nilai-nilai kejujuran, 

keadilan, dan etika Islami. Evaluasi dan refleksi yang dipandu guru 

menjadi momen penting untuk menilai pencapaian tujuan 

pembelajaran serta mendalami makna nilai-nilai Islam yang 

diperoleh peserta didik selama proyek berlangsung. 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

115 

 

Penelitian oleh Fauzan (2019) menunjukkan bahwa guru yang aktif 

dalam memfasilitasi proyek bernuansa Islami mampu 

meningkatkan motivasi belajar peserta didik secara signifikan. 

Motivasi ini muncul karena peserta didik merasa proyek yang 

mereka jalani bermakna dan relevan dengan kehidupan serta 

keimanan mereka. Selain itu, keterlibatan guru yang intens juga 

memperkuat karakter religius siswa, seperti rasa tanggung jawab, 

kesabaran, dan kejujuran. 

Penelitian lain oleh Hasanah dan Putri (2020) menegaskan bahwa 

keterlibatan guru dalam pembinaan proyek sosial tidak hanya 

meningkatkan kualitas interaksi dan kolaborasi antar siswa, tetapi 

juga memperkuat ikatan ukhuwah dan solidaritas sosial dalam 

komunitas belajar. Guru yang efektif mampu membangun suasana 

kelas yang inklusif, suportif, dan penuh semangat keislaman, 

sehingga peserta didik merasa dihargai dan termotivasi untuk 

berkontribusi secara maksimal. 

Lebih jauh, guru juga berperan sebagai model atau teladan dalam 

mengamalkan nilai-nilai Islam selama proses pembelajaran 

berbasis proyek. Sikap dan perilaku guru yang konsisten dengan 

ajaran Islam akan menjadi inspirasi bagi peserta didik untuk 

meneladani dan menginternalisasi nilai-nilai tersebut dalam 

kehidupan mereka. Oleh karena itu, pengembangan profesional 

guru dalam aspek kompetensi pedagogik, keislaman, dan karakter 

menjadi sangat penting untuk mendukung keberhasilan 

pembelajaran berbasis proyek bernuansa Islami. 

Secara keseluruhan, peran guru dalam merancang dan 

memfasilitasi proyek bernuansa Islami sangat menentukan 

kualitas pembelajaran dan pencapaian tujuan pendidikan Islam. 

Guru yang mampu menjalankan peran ini dengan baik akan 

menghasilkan peserta didik yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga memiliki karakter Islami yang kuat, 

beriman, dan siap berkontribusi positif dalam masyarakat. 

5. Tantangan dan Solusi dalam Perancangan Proyek Islami 

Dalam praktik merancang dan melaksanakan proyek bernuansa 

Islami dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI), guru 

dan peserta didik sering menghadapi berbagai tantangan yang 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

116 

 

dapat menghambat kelancaran dan keberhasilan proyek tersebut. 

Tantangan-tantangan ini bersifat kompleks dan multidimensional, 

mulai dari keterbatasan sumber daya hingga faktor motivasi dan 

dukungan lingkungan. Oleh karena itu, penting bagi guru untuk 

mengenali tantangan tersebut secara tepat dan mengembangkan 

strategi solusi yang efektif agar proyek-proyek Islami dapat 

berjalan optimal dan memberikan dampak positif yang signifikan. 

Keterbatasan Sumber Daya 

Salah satu tantangan utama adalah keterbatasan sumber daya, 

baik berupa dana, fasilitas, maupun bahan ajar yang mendukung 

pelaksanaan proyek. Banyak sekolah atau lembaga pendidikan 

yang memiliki keterbatasan anggaran sehingga sulit untuk 

menyediakan sarana dan prasarana yang memadai. Selain itu, 

kurangnya akses terhadap sumber daya eksternal seperti lembaga 

zakat, organisasi sosial, atau tokoh masyarakat juga dapat menjadi 

kendala. 

Untuk mengatasi hal ini, guru perlu mengoptimalkan sumber daya 

yang ada dengan pendekatan kreatif dan kolaboratif. Misalnya, 

guru dapat memanfaatkan teknologi sederhana seperti media 

sosial, aplikasi gratis, atau platform digital yang mudah diakses 

untuk mendukung proyek dakwah atau kampanye sosial. Selain 

itu, menjalin kemitraan dengan lembaga zakat, organisasi 

kemasyarakatan, pesantren, dan komunitas lokal dapat membuka 

akses terhadap sumber daya tambahan, baik berupa dana, tenaga 

ahli, maupun materi pendukung. Kolaborasi ini tidak hanya 

memperkaya kualitas proyek, tetapi juga memperluas jaringan 

sosial peserta didik dan memberikan pengalaman belajar yang 

lebih autentik dan bermakna. 

Rendahnya Partisipasi dan Motivasi Peserta Didik 

Tantangan lain yang sering muncul adalah rendahnya partisipasi 

dan motivasi siswa dalam mengikuti proyek. Hal ini bisa 

disebabkan oleh kurangnya pemahaman tentang pentingnya 

proyek, ketidaksiapan mental, atau kurangnya rasa keterikatan 

dengan tema proyek. Motivasi yang rendah dapat mengakibatkan 

kurangnya antusiasme, partisipasi yang pasif, bahkan 

ketidakhadiran dalam kegiatan proyek. 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

117 

 

Untuk mengatasi tantangan ini, guru perlu membangun motivasi 

dan kesadaran peserta didik melalui pembelajaran nilai yang 

mendalam dan pemberian contoh nyata dari tokoh-tokoh Islam 

yang inspiratif. Guru dapat mengintegrasikan kisah-kisah hidup 

Nabi Muhammad SAW, para sahabat, dan ulama besar sebagai 

sumber inspirasi yang menumbuhkan semangat beramal dan 

berkontribusi dalam kegiatan sosial. Selain itu, guru dapat 

menggunakan metode pembelajaran yang interaktif dan 

menyenangkan, seperti diskusi kelompok, simulasi, dan refleksi 

bersama, untuk meningkatkan rasa memiliki dan tanggung jawab 

peserta didik terhadap proyek. Penghargaan dan pengakuan atas 

kontribusi siswa juga dapat menjadi faktor pendorong motivasi 

yang efektif. 

Kurangnya Dukungan dari Orang Tua dan Masyarakat 

Dukungan lingkungan, terutama dari orang tua dan masyarakat 

sekitar, sangat menentukan keberhasilan proyek bernuansa 

Islami. Namun, dalam banyak kasus, kurangnya pemahaman atau 

keterlibatan orang tua dan masyarakat dapat menjadi hambatan. 

Orang tua yang sibuk atau kurang teredukasi mengenai nilai-nilai 

Islam dan pentingnya pendidikan proyek dapat menyebabkan 

minimnya dukungan moral dan materiil. Demikian pula, 

masyarakat yang tidak familiar dengan kegiatan pendidikan formal 

mungkin kurang memberikan ruang atau fasilitas yang 

dibutuhkan. 

Untuk mengatasi hal ini, guru dan sekolah perlu aktif melibatkan 

orang tua dan masyarakat dalam proses perancangan dan 

pelaksanaan proyek. Sosialisasi yang intensif melalui pertemuan 

orang tua, seminar, atau kegiatan bersama dapat meningkatkan 

pemahaman dan dukungan mereka terhadap proyek. Melibatkan 

tokoh masyarakat atau ulama setempat dalam kegiatan proyek 

juga dapat memperkuat legitimasi dan dukungan sosial. Dengan 

terciptanya sinergi yang positif antara sekolah, orang tua, dan 

masyarakat, proyek bernuansa Islami akan memperoleh fondasi 

yang kuat untuk berjalan sukses dan berkelanjutan. 

Tantangan Tambahan dan Strategi Mitigasi 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

118 

 

Selain tantangan utama di atas, terdapat pula tantangan lain 

seperti keterbatasan waktu dalam kurikulum, perbedaan 

kemampuan peserta didik, dan resistensi terhadap perubahan 

metode pembelajaran. Guru perlu melakukan manajemen waktu 

yang efektif dengan mengintegrasikan proyek ke dalam jadwal 

pembelajaran secara fleksibel dan terencana. Pengelolaan 

kelompok belajar yang heterogen juga harus dilakukan dengan 

cermat agar setiap peserta didik dapat berkontribusi sesuai 

kemampuan dan mendapatkan pengalaman belajar yang optimal. 

Resistensi terhadap metode baru dapat diminimalisir dengan 

pendekatan bertahap, pelatihan guru yang memadai, serta 

pemberian contoh keberhasilan proyek sebagai bukti nyata 

manfaat pembelajaran berbasis proyek. Pendekatan kolaboratif 

antara guru, peserta didik, dan pemangku kepentingan lainnya 

menjadi kunci utama dalam mengatasi berbagai tantangan 

tersebut. 

Merancang dan melaksanakan proyek bernuansa Islami 

memang menghadapi berbagai tantangan, namun dengan strategi 

yang tepat dan kolaborasi yang baik antara guru, peserta didik, 

orang tua, dan masyarakat, tantangan tersebut dapat diatasi 

secara efektif. Kreativitas dalam memanfaatkan sumber daya, 

penguatan motivasi peserta didik melalui pembelajaran nilai, serta 

keterlibatan aktif lingkungan sekitar merupakan kunci 

keberhasilan proyek yang tidak hanya meningkatkan kualitas 

pembelajaran, tetapi juga menumbuhkan karakter Islami yang 

kuat dan kesadaran sosial yang tinggi. Dengan demikian, proyek 

bernuansa Islami dapat menjadi wahana pembelajaran yang 

transformatif dan berkelanjutan dalam pendidikan agama. 

 

C. Pembelajaran Berbasis Pengalaman: Kunjungan ke Lembaga 

Islam, Praktik Ibadah 

Pembelajaran berbasis pengalaman (Experiential Learning) 

merupakan pendekatan pedagogis yang menekankan keterlibatan 

langsung peserta didik dalam aktivitas nyata sebagai sarana 

pembelajaran. Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), 

pembelajaran berbasis pengalaman sangat penting untuk 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

119 

 

menguatkan pemahaman dan penghayatan nilai-nilai keislaman 

melalui praktik langsung dan interaksi dengan lingkungan 

keislaman. 

1. Konsep Pembelajaran Berbasis Pengalaman dalam PAI 

Menurut Kolb (1984), pembelajaran berbasis pengalaman adalah 

proses di mana pengetahuan diperoleh melalui transformasi 

pengalaman konkret menjadi konsep abstrak dan penerapan 

dalam situasi baru. Dalam Islam, konsep ini sejalan dengan prinsip 

belajar melalui amal dan penghayatan, sebagaimana ditegaskan 

oleh Nabi Muhammad SAW: 

" )ومسلم البخاري رواه" (بالنيات الأعمال إنما   

"Sesungguhnya amal itu tergantung pada niatnya." 

Hadits ini menegaskan bahwa pengalaman dan niat yang tulus 

dalam beribadah dan beramal menjadi inti pembelajaran Islam 

yang hakiki. 

2. Kunjungan ke Lembaga Islam sebagai Media Pembelajaran 

Kunjungan ke lembaga Islam seperti masjid, pesantren, rumah 

zakat, atau organisasi dakwah memberikan kesempatan bagi 

peserta didik untuk melihat langsung praktik keislaman dan 

aktivitas sosial yang nyata. Melalui kunjungan ini, siswa dapat 

memahami bagaimana nilai-nilai Islam diaplikasikan dalam 

kehidupan masyarakat dan mengembangkan empati serta 

kesadaran sosial. 

Langkah-langkah pelaksanaan kunjungan meliputi: 

• Persiapan: Guru memberikan penjelasan dan 

tujuan kunjungan serta membekali peserta didik 

dengan pertanyaan reflektif. 

• Pelaksanaan: Siswa melakukan observasi dan 

berinteraksi dengan pengelola lembaga atau tokoh 

agama. 

• Refleksi: Setelah kunjungan, siswa melakukan 

diskusi dan menulis jurnal reflektif mengenai 

pengalaman dan pelajaran yang diperoleh. 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

120 

 

Penelitian oleh Ahmad dan Zainuddin (2017) dalam Jurnal 

Pendidikan Islam menunjukkan bahwa kunjungan ke lembaga 

Islam meningkatkan motivasi belajar dan pemahaman nilai 

keislaman siswa secara signifikan. 

3. Praktik Ibadah sebagai Pembelajaran Pengalaman 

Praktik ibadah seperti shalat berjamaah, puasa sunnah, atau 

kegiatan dzikir dan doa bersama tidak hanya mengajarkan tata 

cara ibadah, tetapi juga membangun kesadaran spiritual dan 

kedisiplinan peserta didik. Melalui praktik langsung, siswa dapat 

mengalami makna ibadah secara lebih mendalam dan 

menginternalisasi nilai-nilai keislaman. 

Imam Al-Ghazali menegaskan pentingnya amal sebagai manifestasi 

ilmu dan keimanan dalam Ihya’ Ulumuddin, bahwa tanpa praktik, 

ilmu agama tidak akan membawa manfaat (Al-Ghazali, 1990). 

4. Peran Guru dalam Memfasilitasi Pembelajaran Berbasis 

Pengalaman 

Guru berperan sebagai fasilitator yang mempersiapkan, 

mengarahkan, dan membimbing peserta didik selama proses 

pembelajaran berbasis pengalaman. Guru harus mampu 

menghubungkan pengalaman konkret dengan konsep keislaman 

yang dipelajari serta memfasilitasi refleksi agar nilai-nilai tersebut 

dapat diinternalisasi. 

Menurut penelitian Fauzan (2019), guru yang efektif dalam 

memfasilitasi pembelajaran pengalaman mampu meningkatkan 

kualitas pemahaman dan sikap religius siswa. 

5. Tantangan dan Solusi dalam Pembelajaran Berbasis 

Pengalaman 

Beberapa tantangan yang mungkin dihadapi antara lain 

keterbatasan waktu, biaya kunjungan, dan kesiapan peserta didik. 

Untuk mengatasi hal ini, guru dapat: 

• Mengintegrasikan kunjungan dengan jadwal 

pembelajaran yang fleksibel. 

• Mencari dukungan dari pihak sekolah dan 

masyarakat untuk pendanaan. 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

121 

 

• Melakukan simulasi praktik ibadah di lingkungan 

sekolah sebagai alternatif. 

 

D. Strategi Menumbuhkan Keterampilan Hidup Islami (Life 

Skills) 

Keterampilan hidup islami atau life skills dalam konteks 

Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan kemampuan praktis 

yang harus dimiliki peserta didik untuk menjalani kehidupan 

sehari-hari sesuai dengan nilai-nilai Islam. Strategi pembelajaran 

yang efektif dalam menumbuhkan keterampilan ini menjadi sangat 

penting agar peserta didik tidak hanya memahami konsep agama 

secara teoritis, tetapi juga mampu mengimplementasikannya 

dalam berbagai situasi kehidupan. 

1. Pengertian Keterampilan Hidup Islami 

Keterampilan hidup islami mencakup kemampuan berkomunikasi 

secara efektif, pengambilan keputusan yang bijaksana, manajemen 

emosi, kerja sama sosial, dan pemecahan masalah berdasarkan 

prinsip-prinsip Islam. Menurut WHO (1993), life skills adalah 

kemampuan yang memungkinkan individu untuk menghadapi 

tuntutan dan tantangan hidup sehari-hari. Dalam Islam, 

keterampilan ini selaras dengan ajaran Al-Qur’an dan Sunnah 

yang mengajarkan sikap tawadhu, sabar, jujur, dan bertanggung 

jawab. 

2. Strategi Pembelajaran untuk Menumbuhkan Keterampilan 

Hidup Islami 

Beberapa strategi pembelajaran yang dapat digunakan untuk 

menumbuhkan keterampilan hidup islami antara lain: 

• Pembelajaran Berbasis Masalah (Problem-Based 

Learning): Peserta didik dihadapkan pada masalah 

nyata yang mengandung nilai-nilai Islam, kemudian 

mencari solusi secara kolaboratif. Strategi ini 

mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan 

pengambilan keputusan. 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

122 

 

• Pembelajaran Kolaboratif: Melalui kerja kelompok, 

peserta didik belajar komunikasi efektif, toleransi, 

dan kerja sama yang merupakan nilai penting 

dalam Islam. 

• Pembelajaran Reflektif: Mengajak peserta didik 

untuk merenungkan pengalaman dan sikap mereka 

dalam menghadapi tantangan hidup sesuai ajaran 

Islam. 

• Simulasi dan Role Play: Menerapkan situasi 

kehidupan nyata dalam kelas untuk melatih 

keterampilan sosial dan pengendalian diri. 

3. Implementasi Strategi dalam Pembelajaran PAI 

Guru dapat merancang aktivitas yang memadukan nilai-nilai Islam 

dengan pengembangan keterampilan hidup, misalnya: 

• Melatih peserta didik dalam pengelolaan konflik 

dengan prinsip musyawarah dan adil. 

• Mengajarkan manajemen waktu dan tanggung 

jawab melalui proyek-proyek kelompok. 

• Melatih komunikasi efektif melalui presentasi dan 

diskusi yang santun dan penuh adab. 

4. Landasan Ayat Al-Qur’an dan Hadits 

Nilai-nilai keterampilan hidup islami didukung oleh ayat dan 

hadis, antara lain: 

QS. Al-Baqarah 2: 286 

" ُ  يُكَل ِفُ  لَ  وُسْعَهَا  إلَِّ  نفَْسًا  اللَّّ " 

“Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan 

kesanggupannya.” 

Ayat ini mengajarkan prinsip realistis dalam pengambilan 

keputusan dan pengelolaan diri. 

Hadits Nabi Muhammad SAW: 

" )البخاري رواه" (الأخلاق مكارم لأتمم بعثت إنما   



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

123 

 

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang 

mulia.” 

Hadits ini menegaskan pentingnya pembentukan karakter melalui 

keterampilan hidup yang islami. 

5. Peran Guru dan Lingkungan Sekolah 

Guru berperan sebagai pembimbing yang mengintegrasikan nilai-

nilai Islam dalam pengembangan keterampilan hidup. Lingkungan 

sekolah yang kondusif dan mendukung nilai-nilai Islami 

memperkuat proses pembelajaran ini. Penelitian oleh Hasanah dan 

Putri (2020) menunjukkan bahwa lingkungan belajar yang positif 

meningkatkan efektivitas pembelajaran keterampilan hidup islami. 

6. Hasil Penelitian Ilmiah 

Penelitian oleh Sari dan Hidayat (2020) dalam Jurnal Pendidikan 

Islam mengungkapkan bahwa strategi pembelajaran yang 

mengintegrasikan nilai Islam dan life skills meningkatkan kesiapan 

peserta didik menghadapi tantangan sosial dan moral. Selain itu, 

Johnson et al. (2014) dalam Educational Research Review 

menegaskan bahwa pembelajaran kolaboratif dan reflektif efektif 

dalam menumbuhkan keterampilan sosial dan emosional. 

 

E. Keterkaitan Strategi Ini dengan Pembentukan Karakter 

Pembentukan karakter merupakan salah satu tujuan 

utama pendidikan, khususnya dalam Pendidikan Agama Islam 

(PAI), yang menekankan pembentukan insan kamil—manusia yang 

utuh secara spiritual, moral, dan sosial. Strategi pembelajaran 

berbasis proyek dan pengalaman nyata yang telah dibahas 

sebelumnya memiliki keterkaitan erat dengan proses 

pembentukan karakter peserta didik. 

1. Karakter dalam Perspektif Pendidikan Islam 

Dalam Islam, karakter atau akhlak mulia adalah manifestasi nyata 

dari iman yang terinternalisasi dalam jiwa seseorang. QS. Al-Qalam 

68: 4 menyatakan: 

" عَظِيم   خُلقُ   لَعلَىَ   وَإنَِّكَ  " 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

124 

 

"Dan sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti yang 

agung." 

Ayat ini menegaskan bahwa salah satu ciri utama seorang mukmin 

adalah memiliki akhlak yang mulia, yang harus dibentuk sejak dini 

melalui pendidikan yang tepat. 

2. Hubungan Strategi Pembelajaran dengan Pembentukan 

Karakter 

Strategi pembelajaran berbasis proyek dan pengalaman nyata 

memberikan ruang bagi peserta didik untuk mengaktualisasikan 

nilai-nilai Islam dalam konteks kehidupan sehari-hari. Melalui 

keterlibatan aktif dalam proyek yang bernuansa Islami, refleksi 

atas pengalaman, dan interaksi sosial dalam komunitas belajar, 

peserta didik belajar untuk menginternalisasi nilai seperti 

kejujuran, tanggung jawab, kerja sama, dan kepedulian sosial. 

Menurut Imam Al-Ghazali dalam Ihya’ Ulumuddin, pendidikan 

yang efektif adalah yang menghubungkan ilmu dengan amal dan 

karakter, sehingga ilmu tidak hanya menjadi pengetahuan tetapi 

juga menjadi perilaku (Al-Ghazali, 1990). 

3. Peran Strategi dalam Pengembangan Dimensi Karakter 

Strategi ini secara khusus mendukung pengembangan beberapa 

dimensi karakter, antara lain: 

• Dimensi Spiritual: Melalui praktik ibadah dan 

refleksi nilai keislaman dalam proyek, peserta didik 

menguatkan hubungan dengan Allah SWT. 

• Dimensi Moral: Pengalaman nyata dalam proyek 

sosial dan pembelajaran kolaboratif menumbuhkan 

rasa keadilan, kejujuran, dan empati. 

• Dimensi Sosial: Kerja sama dalam tim dan interaksi 

selama kunjungan ke lembaga Islam 

mengembangkan sikap toleransi dan komunikasi 

efektif. 

• Dimensi Kognitif: Proses berpikir kritis dan problem 

solving dalam proyek meningkatkan pemahaman 

dan penghayatan ajaran Islam. 



Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

125 

 

4. Penelitian Ilmiah tentang Strategi dan Pembentukan Karakter 

Hasil penelitian oleh Nurhadi dan Sari (2021) menunjukkan bahwa 

pembelajaran berbasis proyek yang mengintegrasikan nilai-nilai 

Islam secara signifikan meningkatkan karakter religius dan sosial 

peserta didik. Selain itu, Johnson et al. (2014) menegaskan bahwa 

pembelajaran kolaboratif dan reflektif efektif dalam membentuk 

karakter peserta didik melalui pengembangan sikap positif dan 

keterampilan sosial. 

5. Implikasi bagi Praktik Pendidikan 

Guru dan lembaga pendidikan perlu mengadopsi strategi 

pembelajaran ini secara sistematis untuk memastikan 

pembentukan karakter yang menyeluruh. Pendekatan ini harus 

didukung oleh kurikulum yang relevan, pelatihan guru, serta 

lingkungan sekolah yang kondusif dan Islami. 



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

 

 
126 

 

 

 

 

BAB 9 

EVALUASI STRATEGI PEMBELAJARAN 

PAI: PRINSIP DAN TEKNIK 

 

A. Prinsip evaluasi pembelajaran yang sesuai dengan nilai 

Islam 

Evaluasi pembelajaran dalam perspektif Islam bukan 

hanya dimaknai sebagai proses mengukur keberhasilan 

kognitif peserta didik, tetapi juga mencakup dimensi afektif dan 

psikomotorik yang sejalan dengan tujuan pendidikan Islam, 

yakni membentuk insan kamil (manusia paripurna). Evaluasi 

dalam Islam menekankan keseimbangan antara aspek duniawi 

dan ukhrawi, serta tidak boleh terlepas dari nilai-nilai moral, 

keadilan, dan tanggung jawab. Hal ini sejalan dengan firman 

Allah SWT dalam QS. Al-Zalzalah ayat 7–8, yang menegaskan 

bahwa setiap amal manusia, sekecil apapun, akan 

diperhitungkan dan dinilai: “Barangsiapa mengerjakan 

kebaikan seberat dzarrah pun, niscaya dia akan melihat 

(balasan)nya. Dan barangsiapa mengerjakan kejahatan seberat 

dzarrah pun, niscaya dia akan melihat (balasan)nya.” Ayat ini 

menegaskan prinsip akuntabilitas dan keadilan dalam setiap 

bentuk penilaian. 

Prinsip utama evaluasi dalam pendidikan Islam adalah 

keadilan (al-‘adl). Evaluasi tidak boleh merugikan peserta didik 

atau dilakukan dengan bias, melainkan harus objektif, 

transparan, dan berdasarkan kriteria yang jelas. Selain itu, 

evaluasi juga harus bersifat komprehensif, mencakup aspek 

iman, ilmu, dan amal. Menurut al-Abrasyi (1993), tujuan 

pendidikan Islam tidak hanya mengembangkan kecerdasan 



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

 

 
127 

 

intelektual, tetapi juga akhlak mulia, sehingga evaluasi perlu 

memperhatikan perilaku, etika, dan spiritualitas siswa, bukan 

semata-mata capaian akademik. 

Selain itu, evaluasi dalam perspektif Islam juga harus 

berorientasi pada perbaikan dan pembinaan (islah). Evaluasi 

tidak hanya dimaksudkan untuk memberikan label “berhasil” 

atau “gagal”, melainkan sebagai sarana untuk mengidentifikasi 

kekuatan dan kelemahan peserta didik, sehingga dapat 

diberikan bimbingan lebih lanjut. Prinsip ini sejalan dengan 

konsep tarbiyah yang menekankan proses pengembangan diri 

secara bertahap dan berkelanjutan. Dalam konteks ini, guru 

berperan sebagai murabbi yang tidak hanya menilai, tetapi juga 

membimbing, mengarahkan, dan memotivasi peserta didik 

agar mencapai potensi terbaiknya (Al-Attas, 1991). 

Prinsip lain yang ditekankan adalah humanisasi dan 

rahmatan lil-‘alamin. Evaluasi harus memperlakukan peserta 

didik dengan penuh kasih sayang, menghargai usaha mereka, 

dan tidak menjatuhkan harga diri. Rasulullah SAW sendiri 

memberikan teladan dalam mendidik dan menilai para sahabat 

dengan cara yang penuh hikmah, sabar, dan berorientasi pada 

pengembangan potensi. Dengan demikian, evaluasi 

pembelajaran dalam Islam bukan hanya soal hasil, tetapi juga 

proses, niat, dan usaha yang dilakukan oleh peserta didik. 

Dengan memegang prinsip-prinsip tersebut—keadilan, 

komprehensif, pembinaan, humanisasi, dan akuntabilitas—

evaluasi pembelajaran akan menjadi instrumen yang tidak 

hanya mengukur capaian akademik, tetapi juga mendukung 

terwujudnya tujuan pendidikan Islam yang hakiki, yaitu 

mencetak generasi beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. 

 

B. Teknik evaluasi formatif dan sumatif dalam PAI 

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), evaluasi 

merupakan bagian integral dari proses pembelajaran yang 

tidak hanya bertujuan untuk mengetahui capaian hasil belajar 

peserta didik, tetapi juga berfungsi sebagai sarana pembinaan, 

perbaikan, dan pengembangan. Evaluasi dalam PAI memiliki 

ciri khas karena menilai tidak hanya aspek kognitif, tetapi juga 

aspek afektif (sikap, akhlak, dan spiritual) serta psikomotorik 

(praktik ibadah, keterampilan membaca Al-Qur’an, dan 



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

 

 
128 

 

sebagainya). Dua bentuk evaluasi yang lazim digunakan adalah 

evaluasi formatif dan sumatif, yang masing-masing memiliki 

tujuan, fungsi, dan teknik pelaksanaan yang berbeda. 

Evaluasi formatif adalah proses penilaian yang 

dilakukan selama berlangsungnya pembelajaran dengan 

tujuan untuk memberikan umpan balik kepada guru maupun 

peserta didik. Evaluasi ini menekankan pada pemantauan 

perkembangan belajar dan mengidentifikasi kesulitan yang 

dihadapi peserta didik, sehingga guru dapat segera melakukan 

perbaikan metode atau strategi pengajaran (Nitko & Brookhart, 

2014). Dalam PAI, teknik evaluasi formatif dapat berupa tes 

lisan seperti membaca Al-Qur’an dengan tajwid yang benar, 

tanya jawab seputar materi akidah dan fiqh, atau observasi 

sikap peserta didik dalam praktik ibadah harian. Misalnya, 

guru dapat mengevaluasi pemahaman siswa tentang tata cara 

wudhu dengan cara meminta siswa memperagakannya, 

kemudian memberikan koreksi bila terdapat kesalahan. Hal ini 

sejalan dengan prinsip tarbiyah dalam Islam yang menekankan 

pembinaan bertahap (tadarruj) untuk mencapai kesempurnaan 

(Al-Abrasyi, 1993). 

Sementara itu, evaluasi sumatif adalah penilaian yang 

dilakukan pada akhir periode pembelajaran, misalnya di akhir 

semester atau akhir tahun ajaran, dengan tujuan untuk 

mengukur sejauh mana peserta didik telah mencapai 

kompetensi yang ditetapkan dalam kurikulum (Bloom, 

Hastings, & Madaus, 1971). Evaluasi ini biasanya berbentuk 

ujian tertulis, ujian praktik, maupun penilaian proyek. Dalam 

PAI, evaluasi sumatif dapat berupa ujian tulis mengenai 

sejarah kebudayaan Islam, ujian praktik shalat, atau 

penugasan membuat karya tulis tentang nilai-nilai Islam dalam 

kehidupan sehari-hari. Evaluasi sumatif berfungsi 

memberikan gambaran menyeluruh mengenai hasil belajar 

siswa dan dapat dijadikan dasar untuk menentukan kenaikan 

kelas atau kelulusan. 

 

Kedua teknik ini, baik formatif maupun sumatif, saling 

melengkapi. Evaluasi formatif membantu guru untuk 

memperbaiki proses belajar secara berkelanjutan, sedangkan 

evaluasi sumatif memberikan penilaian akhir yang 



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

 

 
129 

 

menyeluruh. Dalam konteks PAI, penting untuk 

menyeimbangkan keduanya agar evaluasi tidak hanya menjadi 

alat seleksi, tetapi juga menjadi sarana pembinaan moral dan 

spiritual peserta didik. Hal ini sejalan dengan pandangan Al-

Attas (1991) bahwa tujuan pendidikan Islam bukan hanya 

penguasaan ilmu, tetapi juga pembentukan adab dan akhlak 

mulia. 

Oleh karena itu, guru PAI harus mampu merancang 

teknik evaluasi yang relevan dengan karakteristik mata 

pelajaran. Misalnya, selain menggunakan soal pilihan ganda 

atau esai, guru juga perlu menilai sikap melalui observasi, 

menilai keterampilan melalui praktik ibadah, dan menilai 

spiritualitas melalui refleksi atau jurnal keagamaan. Dengan 

demikian, evaluasi formatif dan sumatif dalam PAI dapat 

benar-benar mencerminkan keberhasilan peserta didik secara 

holistik, sesuai dengan tujuan pendidikan Islam yang 

mengedepankan keseimbangan antara iman, ilmu, dan amal. 

 

C. Penilaian afektif, kognitif, dan psikomotorik 

Dalam evaluasi Pendidikan Agama Islam (PAI), aspek 

yang dinilai tidak hanya terbatas pada penguasaan 

pengetahuan (kognitif), tetapi juga mencakup sikap dan nilai 

(afektif) serta keterampilan (psikomotorik). Ketiga ranah ini, 

yang dikenal dengan taksonomi Bloom, perlu dipadukan secara 

proporsional agar gambaran hasil belajar peserta didik menjadi 

lebih menyeluruh dan mencerminkan tujuan pendidikan Islam 

yang menekankan keseimbangan antara iman, ilmu, dan amal 

(Bloom, Engelhart, Furst, Hill, & Krathwohl, 1956). 

Ranah kognitif berhubungan dengan kemampuan 

intelektual peserta didik dalam memahami, mengingat, 

menganalisis, dan menerapkan konsep-konsep keagamaan. 

Dalam PAI, ranah ini dapat diukur melalui tes tulis, ujian lisan, 

maupun penugasan. Contohnya, guru dapat mengevaluasi 

pemahaman siswa tentang rukun iman dan rukun Islam, 

sejarah kebudayaan Islam, atau tafsir ayat-ayat tertentu. 

Penilaian kognitif penting untuk memastikan bahwa siswa 

tidak hanya mengenal konsep agama secara hafalan, tetapi 

juga mampu memahami makna dan menghubungkannya 

dengan kehidupan sehari-hari (Krathwohl, 2002). 



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

 

 
130 

 

 Ranah afektif berkaitan dengan sikap, nilai, dan 

internalisasi ajaran Islam dalam kehidupan peserta didik. 

Ranah ini lebih sulit diukur dibandingkan ranah kognitif 

karena menyangkut dimensi batin, perasaan, dan perilaku 

nyata. Dalam praktik PAI, penilaian afektif dapat dilakukan 

melalui observasi sikap siswa dalam beribadah, kedisiplinan 

dalam melaksanakan tugas keagamaan, kejujuran dalam 

interaksi sehari-hari, maupun kepedulian sosial terhadap 

teman dan lingkungan. Guru dapat menggunakan instrumen 

berupa lembar observasi, jurnal harian, atau wawancara. Hal 

ini sesuai dengan prinsip pendidikan Islam yang tidak hanya 

mengajarkan ilmu, tetapi juga membentuk akhlak mulia 

(akhlaq al-karimah) (Al-Attas, 1991). 

Ranah psikomotorik berhubungan dengan kemampuan 

peserta didik dalam melakukan aktivitas fisik atau 

keterampilan yang berkaitan dengan ibadah dan praktik 

keagamaan. Dalam PAI, contoh penilaian psikomotorik antara 

lain keterampilan membaca Al-Qur’an dengan tajwid yang 

benar, kemampuan melaksanakan shalat sesuai tuntunan, 

atau keterampilan dalam melaksanakan ibadah praktis lainnya 

seperti wudhu, tayammum, dan penyembelihan hewan kurban. 

Teknik evaluasi psikomotorik dapat dilakukan melalui 

demonstrasi, praktik langsung, atau penilaian portofolio. 

Ranah ini menekankan penerapan ajaran agama secara nyata 

sehingga siswa mampu mengamalkan ilmunya dalam 

kehidupan sehari-hari (Anderson & Krathwohl, 2001). 

Ketiga ranah ini saling melengkapi. Pengetahuan 

kognitif tanpa internalisasi nilai afektif berpotensi 

menghasilkan individu yang cerdas tetapi kurang berakhlak, 

sementara penguasaan afektif tanpa dukungan kognitif dapat 

mengarah pada pemahaman agama yang dangkal. Begitu pula, 

psikomotorik harus didasari oleh pemahaman kognitif yang 

benar dan sikap afektif yang ikhlas. Oleh karena itu, evaluasi 

dalam PAI harus dirancang secara holistik dengan 

memperhatikan keseimbangan antara ketiganya. Dengan 

pendekatan ini, PAI dapat mencapai tujuan utamanya, yaitu 

membentuk generasi yang beriman, berilmu, dan beramal 

saleh. 

 



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

 

 
131 

 

D. Instrumen penilaian autentik: portofolio, jurnal 

reflektif, observasi 

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), penilaian 

autentik menjadi penting karena mampu memberikan 

gambaran yang lebih nyata mengenai pencapaian belajar 

peserta didik. Berbeda dengan tes tradisional yang hanya 

mengukur aspek kognitif melalui ujian tertulis, penilaian 

autentik menilai keterampilan, sikap, dan pengetahuan secara 

langsung dalam konteks kehidupan nyata. Hal ini sejalan 

dengan tujuan pendidikan Islam yang tidak hanya 

menekankan transfer ilmu, tetapi juga pembentukan akhlak, 

keterampilan ibadah, serta sikap spiritual yang tercermin 

dalam perilaku sehari-hari. Menurut Wiggins (1998), penilaian 

autentik adalah suatu bentuk penilaian yang menuntut peserta 

didik untuk menunjukkan kinerja dalam situasi yang relevan 

dengan dunia nyata, sehingga hasilnya lebih bermakna dan 

aplikatif. 

Portofolio merupakan salah satu instrumen penilaian 

autentik yang menekankan pada dokumentasi proses belajar 

siswa secara berkelanjutan. Dalam PAI, portofolio dapat berupa 

kumpulan catatan tilawah, hasil tafsir sederhana, laporan 

kegiatan keagamaan, atau refleksi atas pengalaman ibadah. 

Portofolio memberikan kesempatan kepada peserta didik untuk 

menampilkan perkembangan mereka secara bertahap, baik 

dalam aspek kognitif, afektif, maupun psikomotorik. Guru 

dapat menilai konsistensi, kreativitas, dan kedalaman 

pemahaman siswa dari karya yang dikumpulkan. Selain itu, 

portofolio juga mendukung pembelajaran berbasis refleksi, 

karena siswa diajak untuk menilai kembali proses belajar 

mereka sendiri (Paulson, Paulson, & Meyer, 1991). 

 

Jurnal reflektif merupakan instrumen yang berfungsi 

untuk mengevaluasi ranah afektif dan spiritual. Peserta didik 

diajak menulis pengalaman, perasaan, dan pemikiran mereka 

terkait aktivitas keagamaan atau nilai-nilai Islam yang 

dipelajari. Misalnya, siswa dapat menulis refleksi tentang 

pengalaman berpuasa, pelajaran moral dari kisah Nabi, atau 

tantangan dalam menjaga akhlak sehari-hari. Jurnal ini 

membantu guru memahami proses internalisasi nilai agama 



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

 

 
132 

 

dalam diri siswa yang mungkin tidak terlihat melalui penilaian 

kognitif biasa. Sebagaimana dinyatakan oleh Boud (2001), 

refleksi tertulis merupakan sarana penting untuk 

mengembangkan kesadaran diri dan memperkuat keterkaitan 

antara pengalaman belajar dengan pengembangan pribadi. 

Observasi menjadi instrumen yang efektif dalam menilai 

perilaku nyata siswa dalam konteks keseharian, baik di dalam 

kelas maupun di luar kelas. Dalam PAI, guru dapat 

mengobservasi kedisiplinan siswa dalam beribadah, sikap 

sopan santun terhadap teman dan guru, atau keterlibatan 

dalam kegiatan keagamaan di sekolah. Observasi dapat 

dilakukan menggunakan lembar observasi yang sistematis 

dengan indikator tertentu, misalnya konsistensi membaca doa 

sebelum belajar atau keterlibatan aktif dalam diskusi tentang 

nilai keislaman. Penilaian observasi bersifat dinamis dan 

kontekstual, sehingga dapat menangkap dimensi sikap dan 

praktik keagamaan yang sulit diukur dengan tes tertulis. 

Sejalan dengan pandangan Marzano (2006), observasi guru 

adalah salah satu cara paling valid untuk mengevaluasi 

keterampilan dan perilaku siswa dalam konteks autentik. 

Ketiga instrumen ini—portofolio, jurnal reflektif, dan 

observasi—saling melengkapi dalam memberikan gambaran 

utuh mengenai hasil belajar peserta didik. Portofolio 

menekankan aspek perkembangan karya, jurnal reflektif 

menyoroti internalisasi nilai, dan observasi menangkap 

perilaku nyata siswa. Dalam kerangka PAI, kombinasi 

ketiganya sangat relevan untuk mencapai tujuan pendidikan 

Islam yang menekankan keselarasan antara iman, ilmu, dan 

amal. Dengan demikian, penilaian autentik tidak hanya 

menjadi alat ukur akademik, tetapi juga sarana untuk 

membentuk generasi yang berkarakter, berakhlak mulia, dan 

siap menghadapi tantangan kehidupan nyata. 

 

E. Analisis efektivitas strategi pembelajaran berdasarkan 

hasil evaluasi 

Analisis efektivitas strategi pembelajaran merupakan 

tahap lanjutan dari proses evaluasi, yang bertujuan untuk 

menilai sejauh mana strategi yang diterapkan mampu 

mencapai tujuan pembelajaran yang telah ditetapkan. Dalam 



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

 

 
133 

 

konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), analisis ini tidak hanya 

berfokus pada pencapaian aspek kognitif, tetapi juga afektif 

dan psikomotorik yang mencerminkan keterinternalisasian 

nilai-nilai Islam pada peserta didik (Sudjana, 2019). Evaluasi 

yang dilakukan menjadi dasar untuk mengetahui apakah 

pendekatan, metode, dan media pembelajaran yang digunakan 

sesuai dengan karakteristik peserta didik, khususnya Generasi 

Z dan Alpha yang sangat dekat dengan teknologi digital. 

Analisis efektivitas dapat dilakukan dengan 

membandingkan antara hasil belajar yang diperoleh siswa 

dengan tujuan pembelajaran yang dirumuskan dalam 

kurikulum. Jika terdapat kesenjangan, maka guru perlu 

meninjau kembali strategi yang digunakan, apakah sudah 

tepat sasaran, atau perlu dilakukan modifikasi. Sebagai 

contoh, pembelajaran berbasis proyek (project-based learning) 

dalam PAI dapat efektif meningkatkan keterampilan kolaborasi 

dan pemahaman kontekstual, tetapi kurang berhasil bila tidak 

diimbangi dengan bimbingan langsung untuk penguatan 

akhlak. Dengan demikian, efektivitas strategi sangat 

dipengaruhi oleh keseimbangan antara pendekatan kognitif, 

afektif, dan psikomotorik (Arikunto, 2021). 

Selain itu, penggunaan data hasil evaluasi formatif dan 

sumatif sangat penting untuk melakukan analisis yang 

komprehensif. Data formatif membantu guru memahami 

kesulitan belajar siswa pada saat proses pembelajaran 

berlangsung, sementara data sumatif menunjukkan gambaran 

pencapaian akhir. Kombinasi keduanya dapat memberikan 

umpan balik yang lebih akurat terkait efektivitas strategi 

pembelajaran. Analisis ini juga berfungsi sebagai dasar 

pengambilan keputusan dalam merancang program remedial, 

pengayaan, atau bahkan inovasi strategi pembelajaran baru 

yang lebih sesuai dengan kebutuhan peserta didik (Mulyasa, 

2020). Dengan demikian, analisis efektivitas strategi 

pembelajaran berdasarkan hasil evaluasi bukan sekadar 

kegiatan administratif, tetapi menjadi sarana reflektif yang 

menuntun guru untuk selalu memperbaiki kualitas 

pembelajaran. Hal ini sejalan dengan prinsip Islam tentang 

muhasabah (introspeksi), yakni melakukan evaluasi dan 

perbaikan secara berkelanjutan agar pendidikan benar-benar 



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

 

 
134 

 

dapat mengantarkan peserta didik pada pencapaian tujuan 

ideal: terbentuknya insan beriman, berilmu, dan berakhlak 

mulia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB 10 



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

 

 
135 

 

INOVASI STRATEGI PEMBELAJARAN 

PAI DI ERA DIGITAL 

 

A. Tantangan dan peluang pembelajaran PAI dalam era 

digital 

Perkembangan teknologi digital membawa dampak 

signifikan dalam dunia pendidikan, termasuk Pendidikan 

Agama Islam (PAI). Di satu sisi, era digital menghadirkan 

berbagai tantangan yang perlu diantisipasi, seperti perubahan 

pola belajar peserta didik yang cenderung cepat, praktis, dan 

visual. Generasi Z dan Alpha, misalnya, lebih terbiasa 

mengakses informasi melalui media sosial, video interaktif, 

maupun aplikasi digital ketimbang metode konvensional 

(Prensky, 2010). Hal ini menuntut guru PAI untuk mampu 

beradaptasi dengan gaya belajar digital native tersebut agar 

proses pembelajaran tetap relevan dan efektif. Tantangan 

lainnya adalah risiko terjadinya degradasi moral akibat 

paparan konten digital yang tidak sesuai dengan nilai Islam, 

yang berpotensi memengaruhi cara berpikir dan berperilaku 

siswa (Hidayat, 2021). 

Namun, di balik tantangan tersebut terdapat peluang 

besar bagi pengembangan PAI. Teknologi digital 

memungkinkan diversifikasi media pembelajaran yang lebih 

interaktif, seperti penggunaan Learning Management System 

(LMS), aplikasi pembelajaran berbasis Al-Qur’an dan hadis, 

hingga konten video kreatif yang dapat meningkatkan motivasi 

belajar peserta didik (Munir, 2017). Selain itu, digitalisasi juga 

mendukung pembelajaran kolaboratif melalui forum diskusi 

online, kelas virtual, dan proyek berbasis komunitas digital 

yang dapat memperkuat nilai ukhuwah Islamiyah. Peluang lain 

yang dapat dimanfaatkan adalah penggunaan big data 

pendidikan untuk memetakan kebutuhan belajar siswa, 

sehingga strategi pembelajaran PAI dapat lebih personal dan 

sesuai dengan kemampuan serta minat masing-masing 

individu (Siagian, 2020). 



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

 

 
136 

 

Dengan demikian, era digital menjadi ruang dialektika 

antara tantangan dan peluang. Guru PAI tidak hanya dituntut 

untuk menguasai materi ajar, tetapi juga literasi digital, 

keterampilan pedagogi berbasis teknologi, dan kemampuan 

membimbing siswa agar tetap kritis serta berpegang pada nilai-

nilai Islam dalam menggunakan teknologi. Jika tantangan ini 

dapat dikelola dengan baik, maka era digital justru akan 

memperluas jangkauan dan efektivitas PAI dalam membentuk 

generasi beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. 

 

B. Inovasi pembelajaran berbasis teknologi dan aplikasi 

islami 

Inovasi pembelajaran dalam era digital menjadi suatu 

keharusan, khususnya dalam Pendidikan Agama Islam (PAI). 

Transformasi teknologi telah membuka peluang luas untuk 

mengembangkan strategi pembelajaran yang lebih kreatif, 

interaktif, dan kontekstual. Guru PAI kini dapat memanfaatkan 

platform digital seperti Learning Management System (LMS), 

aplikasi kuis interaktif, dan media sosial edukatif sebagai 

sarana untuk memperkaya pengalaman belajar siswa (Munir, 

2017). Pendekatan ini memungkinkan terjadinya pembelajaran 

berbasis blended learning maupun e-learning yang fleksibel, 

sehingga peserta didik dapat belajar kapan saja dan di mana 

saja. Dengan demikian, teknologi digital bukan sekadar 

pelengkap, tetapi menjadi instrumen strategis untuk 

meningkatkan kualitas pendidikan agama. 

Salah satu bentuk inovasi penting adalah pemanfaatan 

aplikasi Islami berbasis digital yang semakin berkembang. 

Aplikasi seperti Qur’an digital, hadis interaktif, aplikasi doa 

harian, hingga game edukasi Islami tidak hanya memudahkan 

akses terhadap sumber ajaran Islam, tetapi juga mendorong 

keterlibatan aktif siswa melalui pendekatan gamifikasi (Nurdin, 

2020). Misalnya, aplikasi Muslim Pro atau Umma dapat 

digunakan sebagai media pendukung pembelajaran PAI, 

karena menyediakan tafsir Al-Qur’an, jadwal salat, serta forum 

diskusi Islami. Selain itu, media berbasis video pendek seperti 

YouTube dan TikTok juga bisa dimanfaatkan untuk 

menyebarkan konten dakwah edukatif yang dikemas secara 

menarik sesuai dengan karakteristik Generasi Z dan Alpha 



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

 

 
137 

 

yang cenderung menyukai konten visual cepat dan ringkas 

(Hidayat, 2021). 

Lebih jauh lagi, inovasi ini harus diarahkan pada 

integrasi antara teknologi dengan nilai-nilai Islam. Artinya, 

guru PAI tidak hanya mengajarkan cara menggunakan aplikasi 

Islami, tetapi juga membimbing peserta didik agar memiliki 

literasi digital Islami—yakni kemampuan memilih, memilah, 

dan memanfaatkan teknologi secara bijak serta sesuai syariat. 

Dengan strategi tersebut, teknologi bukan sekadar instrumen 

modern, tetapi juga menjadi media spiritual yang mendekatkan 

peserta didik kepada Allah SWT serta memperkuat identitas 

keislaman mereka. 

 

C. Strategi pembelajaran PAI melalui media sosial dan 

YouTube edukatif 

Media sosial dan YouTube telah menjadi ruang belajar 

baru bagi generasi Z dan Alpha yang memiliki karakteristik 

digital native, yaitu generasi yang sejak kecil sudah terbiasa 

dengan teknologi dan internet. Dalam konteks Pendidikan 

Agama Islam (PAI), media sosial dapat dimanfaatkan sebagai 

sarana penyampaian materi yang ringan, interaktif, dan 

relevan dengan kehidupan sehari-hari siswa. Strategi 

pembelajaran ini dapat berupa pembuatan konten singkat 

seperti kutipan ayat Al-Qur’an, hadis, doa harian, hingga 

infografis tentang akhlak Islami yang dibagikan melalui 

Instagram, TikTok, atau Facebook (Nasrullah, 2020). Dengan 

gaya komunikasi yang sederhana, visual menarik, dan narasi 

yang menyentuh, guru dapat lebih mudah membangun 

kedekatan emosional dan meningkatkan motivasi belajar 

siswa. 

 

YouTube sebagai platform video edukatif juga memiliki 

potensi besar untuk pengembangan pembelajaran PAI. Guru 

dapat memanfaatkan YouTube untuk mengunggah video 

ceramah singkat, animasi kisah nabi, tutorial membaca Al-

Qur’an, atau diskusi interaktif tentang isu-isu keislaman 

kontemporer (Setiawan, 2021). Dengan format audio-visual, 

siswa dapat memahami materi dengan lebih mendalam dan 

kontekstual. Selain itu, YouTube menyediakan ruang interaksi 



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

 

 
138 

 

melalui kolom komentar, sehingga memungkinkan terjadinya 

diskusi online antara guru dan peserta didik. Strategi ini juga 

dapat memperluas jangkauan dakwah dan pembelajaran, 

karena video edukatif bisa diakses tidak hanya oleh siswa 

tertentu, tetapi juga masyarakat luas. 

Agar strategi pembelajaran melalui media sosial dan 

YouTube berjalan efektif, guru perlu memperhatikan etika 

digital Islami, seperti menghindari konten yang tidak sesuai 

dengan syariat, menjaga adab komunikasi online, dan 

memastikan keakuratan sumber materi. Lebih jauh, guru 

dapat melibatkan siswa dalam proses kreatif pembuatan 

konten Islami, misalnya melalui proyek tugas kelompok 

membuat video dakwah singkat atau konten kreatif tentang 

akhlak. Dengan demikian, pembelajaran PAI tidak hanya 

berlangsung di ruang kelas, tetapi juga menjadi bagian dari 

aktivitas keseharian siswa di ruang digital, sekaligus 

membentuk literasi Islami yang kuat di era modern. 

 

D. PAI dalam ekosistem e-learning dan hybrid learning 

Perkembangan teknologi pendidikan telah 

menghadirkan ekosistem baru dalam pembelajaran, yaitu e-

learning dan hybrid learning, yang turut memengaruhi praktik 

Pendidikan Agama Islam (PAI). E-learning memungkinkan 

proses belajar mengajar berlangsung secara daring melalui 

platform Learning Management System (LMS) maupun aplikasi 

berbasis web, sehingga siswa dapat mengakses materi 

pembelajaran kapan saja dan di mana saja (Moore, Dickson-

Deane, & Galyen, 2011). Dalam konteks PAI, e-learning 

memfasilitasi penyampaian materi agama dalam bentuk digital, 

seperti modul interaktif, video pembelajaran, rekaman kajian, 

kuis online, dan forum diskusi yang mendukung proses 

internalisasi nilai-nilai Islami. 

Sementara itu, hybrid learning—atau pembelajaran 

campuran—menggabungkan pembelajaran tatap muka (offline) 

dengan pembelajaran daring (online). Model ini memungkinkan 

fleksibilitas sekaligus menjaga interaksi langsung yang penting 

dalam pembelajaran PAI, terutama untuk materi yang bersifat 

praktik, seperti membaca Al-Qur’an, ibadah, dan pembiasaan 

akhlak (Garrison & Vaughan, 2008). Misalnya, siswa dapat 



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

 

 
139 

 

mempelajari teori melalui modul atau video online, kemudian 

mempraktikkannya dalam kelas tatap muka dengan bimbingan 

guru. Dengan demikian, hybrid learning mampu menjawab 

tantangan era digital sekaligus menjaga aspek spiritual dan 

afektif yang khas dalam pendidikan agama. 

Ekosistem e-learning dan hybrid learning dalam PAI 

juga membuka peluang untuk personalisasi pembelajaran. 

Melalui LMS, guru dapat melacak perkembangan belajar siswa, 

memberikan umpan balik secara real-time, serta 

menyesuaikan materi sesuai kebutuhan individual. Selain itu, 

kolaborasi digital dalam bentuk forum diskusi, proyek 

kelompok daring, hingga evaluasi berbasis teknologi membantu 

menumbuhkan keterampilan abad 21, seperti berpikir kritis, 

kolaborasi, dan literasi digital Islami. Namun demikian, 

penerapan e-learning dan hybrid learning dalam PAI tetap 

menghadapi tantangan, seperti keterbatasan akses internet, 

kesiapan guru dan siswa dalam penggunaan teknologi, serta 

perlunya pedoman agar konten digital tetap sesuai dengan 

nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, guru PAI dituntut tidak hanya 

sebagai pendidik, tetapi juga sebagai inovator digital yang 

mampu mengintegrasikan teknologi dengan misi pendidikan 

Islam. 

 

E. Peran guru kreatif sebagai inovator strategi PAI modern 

Guru PAI di era modern tidak hanya berperan sebagai 

penyampai ilmu, tetapi juga sebagai inovator strategi 

pembelajaran yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai Islam 

dengan kebutuhan generasi digital. Kreativitas guru menjadi 

kunci dalam menghadirkan pembelajaran yang kontekstual, 

menarik, dan relevan dengan kehidupan peserta didik. 

Menurut Munandar (2009), kreativitas dalam pendidikan 

adalah kemampuan guru untuk menemukan cara-cara baru 

dalam mengajar agar pembelajaran lebih efektif dan bermakna. 

Dalam konteks PAI, guru kreatif tidak sebatas menjelaskan 

materi secara verbal, tetapi juga menciptakan pengalaman 

belajar yang mampu menyentuh ranah kognitif, afektif, dan 

psikomotorik. 

Sebagai inovator, guru PAI perlu mengembangkan 

strategi pembelajaran modern yang berbasis teknologi dan 



Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

 

 
140 

 

literasi digital. Misalnya, pemanfaatan media sosial untuk 

kampanye nilai-nilai Islami, penggunaan aplikasi Al-Qur’an 

digital untuk pembelajaran tilawah, atau integrasi gamifikasi 

untuk meningkatkan motivasi belajar siswa. Penelitian oleh 

Alwi (2017) menegaskan bahwa guru kreatif yang 

memanfaatkan teknologi mampu meningkatkan partisipasi 

aktif siswa serta menumbuhkan semangat belajar mandiri. 

Dengan demikian, guru PAI bukan hanya sebagai penyampai 

ajaran, melainkan juga sebagai fasilitator yang mengarahkan 

siswa agar mampu menginternalisasi nilai Islam melalui 

pendekatan yang sesuai dengan karakter generasi Z dan Alpha. 

Lebih dari itu, guru kreatif berperan dalam membangun kultur 

pembelajaran inovatif yang berpusat pada siswa. Hal ini dapat 

diwujudkan melalui pembelajaran kolaboratif, problem-based 

learning (PBL), hingga project-based learning (PjBL) yang 

memadukan tantangan nyata dengan solusi Islami. Dalam 

praktiknya, guru PAI dapat merancang proyek sosial keagamaan, 

misalnya kampanye peduli lingkungan berbasis nilai Islam, 

kegiatan literasi Al-Qur’an, atau konten dakwah kreatif melalui 

YouTube edukatif. Dengan cara ini, PAI tidak hanya dipahami 

sebagai mata pelajaran formal, melainkan juga sebagai bekal hidup 

yang aktual, relevan, dan inspiratif. Oleh karena itu, guru kreatif 

memiliki peran strategis sebagai agen perubahan dan inovator 

yang mampu memastikan Pendidikan Agama Islam tetap hidup, 

dinamis, dan bermakna di tengah arus globalisasi dan revolusi 

digital. 



141

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, R. (2022). Keteladanan Guru dalam Pendidikan Islam.
Surabaya: Pustaka Pelajar.

Abidin, Y. (2014). Desain sistem pembelajaran dalam konteks
kurikulum berbasis kompetensi. Refika Aditama.

Ahadiyah, W., Muchtar, N. E. P., & Mumtahana, L. (2022).
Implementasi Project Based Learning Melalui Pohon Qurma
Pada Mata Pelajaran Qurma. Al-Mada: Jurnal Agama, Sosial,
Dan Budaya, 5(4), 588–595.
https://doi.org/10.31538/almada.v5i4.2876

Ahmad, A., & Zainuddin, Z. (2017). The effect of visits to Islamic
institutions on students’ motivation and understanding of
Islamic values. Jurnal Pendidikan Islam, 5(2), 123-135.

Ahmad, M. (2022). Strategi Pembelajaran Islami di Era Digital.
Jakarta: Prenada Media.

Al-Abrasyi, A. (1970). Dasar-Dasar Pokok Pendidikan Islam.
Jakarta: Bulan Bintang.

Al-Abrasyi, M. A. (1993). Prinsip-prinsip dasar pendidikan Islam.
Bulan Bintang.

Al-Abrasyi, M. A. (1993). Prinsip-prinsip dasar pendidikan Islam.
Bulan Bintang.

Al-Attas, S. M. N. (1991). The concept of education in Islam: A
framework for an Islamic philosophy of education. ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (1991). The concept of education in Islam: A
framework for an Islamic philosophy of education. ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (1991). The concept of education in Islam: A
framework for an Islamic philosophy of education. ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. Kuala Lumpur:
ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (2001). The concept of education in Islam: A
framework for an Islamic philosophy of education. Kuala
Lumpur: ISTAC.

Al-Ghazali. (1990). Ihya’ Ulumuddin [The Revival of Religious
Sciences]. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Ghazali. (2005). Ihya’ ‘Ulum al-Din, Juz 3 (juz lll). Beirut: Dar
al-Fikr.



142

Al-Harthy, I., & Al-Balushi, S. (2019). The impact of collaborative
learning on students’ motivation and understanding of
Islamic values. International Journal of Islamic Education,
4(1), 45-60.

Al-Qarni, A. (2023). Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam.
Bandung: Mizan Publika.

Althof, G., Haironi, A., & Satria, A. J. (2025). Peran Pembelajaran
Sirah Nabawiyah dalam Pembentukan Karakter Religius
Peserta Didik. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 3(2).

Alwi, S. (2017). Kreativitas Guru dalam Penggunaan Media
Pembelajaran Berbasis Teknologi. Jurnal Pendidikan Islam,
6(2), 213–227.

Amalia, R. (2021). Integrasi nilai-nilai Islam dalam pembelajaran
abad 21. Jurnal Pendidikan Islam, 13(2), 120–134.
https://doi.org/10.1234/jpi.v13i2.5678

Anderson, L. W., & Krathwohl, D. R. (Eds.). (2001). A taxonomy
for learning, teaching, and assessing: A revision of Bloom’s
taxonomy of educational objectives. Longman.

Anggraini, P. D., & Wulandari, S. S. (2020). Analisis Penggunaan
Model Pembelajaran Project Based Learning Dalam
Peningkatan Keaktifan Siswa. Jurnal Pendidikan
Administrasi Perkantoran (JPAP), 9(2), 292–299.
https://doi.org/10.26740/jpap.v9n2.p292-299

Anwar, S. (2020). Model Pembelajaran dan Pembentukan Karakter
Siswa. Yogyakarta: Deepublish.

Arends, R. (2021). Learning to Teach. McGraw-Hill Education.
Arends, R. I. (2012). Learning to Teach (9th ed.). McGraw-Hill

Education.
Arifin, Z. (2012). Evaluasi Pembelajaran. Bandung: Remaja

Rosdakarya.
Arikunto, S. (2021). Dasar-dasar Evaluasi Pendidikan. Jakarta:

Bumi Aksara.
Arsyad, A. (2015). Media Pembelajaran. Jakarta: Raja Grafindo

Persada.
Arsyad, Sulfemi, W. B., & Fajartriani, T. (2023). Penguatan

Motivasi Shalat Dan Karakter Peserta Didik Melalui
Pendekatan Pembelajaran Kontekstual Pada Mata Pelajaran
Pendidikan Agama Islam. Tarunaedu: Journal of Education



143

and Learning, 1(1), 83–94.
https://doi.org/10.54298/tarunaedu.v1i1.138

Asmadi, Faridah, F., Sakdiah, N., Sa’diyah, S. A., Yuranti, L., &
Tari, N. R. (2024). Metodologi Pengajaran PAI dengan
Metode Pembelajaran Konvensional di Madrasah
Tsanawiyah Negeri 3 Kabupaten Batang Hari. Pedagogika:
Jurnal Ilmu-Ilmu Kependidikan, 4(2), 111–114.

Astuti, F. R., Sahara, I. R., & Gusmaneli, G. (2025). Pelaksanaan
Pembelajaran Berbasis Proyek ( PjBL ) dalam Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam. Jurnal Bintang Pendidikan
Indonesia, 3(1), 01–15.

Avalos, B. (2023). Teacher professional development in Teaching
and Teacher Education over ten years. Teaching and
Teacher Education Journal.

Azra, A. (1999). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi
Menuju Milenium Baru. Jakarta: Logos Wacana Ilmu.

Azra, A. (2020). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi di
tengah tantangan milenial. Jakarta: Prenada Media.

Azra, A. (2023). Transformasi Pendidikan Islam di Era Digital.
Jakarta: Kompas.

Bandura, A. (2006). Social Foundations of Thought and Action: A
Social Cognitive Theory. Prentice-Hall.

Bandura, A. (2024). Social Learning Theory Revisited in Education.
Cambridge University Press.

Barrows, H. S. (1996). Problem-based learning in medicine and
beyond: A brief overview. New Directions for Teaching and
Learning, (68), 3–12.
https://doi.org/10.1002/tl.37219966804

Bell, S. (2010). Project-based learning for the 21st century: Skills
for the future. Journal of Educational Research, 14(2), 1-12.

Bloom, B. S., Engelhart, M. D., Furst, E. J., Hill, W. H., &
Krathwohl, D. R. (1956). Taxonomy of educational objectives:
The classification of educational goals. Handbook I:
Cognitive domain. David McKay.

Bloom, B. S., Hastings, J. T., & Madaus, G. F. (1971). Handbook
on formative and summative evaluation of student learning.
McGraw-Hill.



144

Boud, D. (2001). Using journal writing to enhance reflective
practice. New Directions for Adult and Continuing
Education, 2001(90), 9–18. https://doi.org/10.1002/ace.16

Bronfenbrenner, U. (2005). Making Human Beings Human:
Bioecological Perspectives on Human Development. Sage
Publications.

Brown, A., & Green, T. D. (2023). The Essentials of Instructional
Design. Pearson.

Capra, F. (2002). The Hidden Connections: A Science for
Sustainable Living. New York: Anchor Books.

Damanik, M. Z., & Larasati, W. (2025). Relevansi metode
pembelajaran pai. At-Tarbiyah Jurnal Penelitian Dan
Pendidikan Agama Islam, 2(April), 435–442.

Departemen Agama RI. (2005). Al-Qur’an dan terjemahannya.
Jakarta: Departemen Agama RI.

Dewey, J. (1933). How we think: A restatement of the relation of
reflective thinking to the educative process. D.C. Heath and
Company.

Dewi, M. R. (2022). Kelebihan dan kekurangan Project-based
Learning untuk penguatan Profil Pelajar Pancasila
Kurikulum Merdeka. Inovasi Kurikulum, 19(2), 213–226.
https://doi.org/10.17509/jik.v19i2.44226

Dick, W., & Carey, L. (2020). The Systematic Design of Instruction.
Pearson.

Dooly, M. (2023). Constructivist Approaches in the Digital
Classroom. Springer.

Eggen, P., & Kauchak, D. (2019). Strategies for Teachers:
Teaching Content and Thinking Skills. Boston: Pearson.

Ester, K., Sakka, F. S., Mamonto, F., Mangolo, A. E. M., Bawole,
R., & Mamonto, S. (2023). Model Pembelajaran Contextual
Teaching and Learning (CTL) di SD Gmim II Sarongsong.
Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan, 9(20), 967–973.
Retrieved from https://doi.org/10.5281/zenodo.10421051

Fahrudin, F., Ansari, A., & Ichsan, A. S. (2021). Pembelajaran
Konvensional dan Kritis Kreatif dalam Perspektif Pendidikan
Islam. Hikmah, 18(1), 64–80.
https://doi.org/10.53802/hikmah.v18i1.101

Faizah, N., & Ibad, T. N. (2024). Analisis model kurikulum tematik
dari sudut pandang teoritis dan praktis dalam konteks



145

pembelajaran. Kurikulum. Jurnal Kajian Ilmiah
Interdisipliner, 8(5), 623–628.

Fauzan, M. (2019). The role of teachers in facilitating project-
based learning in Islamic education. Journal of Islamic
Education Studies, 7(1), 67-82.

Fitriani, L. (2021). Integrasi nilai spiritual dalam pembelajaran
PAI di sekolah menengah pertama (Skripsi, UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta).

Fitriani, N. (2021). Strategi Pembelajaran Kontekstual dalam PAI.
Malang: UIN Press.

Flavell, J. H. (2004). Metacognition and cognitive monitoring.
American Psychologist.

Fredricks, J. A., Blumenfeld, P. C., & Paris, A. H. (2022). Student
engagement in learning: A review of research. Educational
Psychology Review.

Freire, P. (2022). Pedagogy of the Oppressed. Bloomsbury.
Fry, L. W. (2003). Toward a theory of spiritual leadership. The

Leadership Quarterly, 14(6), 693–727.
Fullan, M. (2011). Change Leader: Learning to Do What Matters

Most. San Francisco: Jossey-Bass.
Gardner, H. (1983). Frames of mind: The theory of multiple

intelligences. Basic Books.
Garrison, D. R., & Vaughan, N. D. (2008). Blended Learning in

Higher Education: Framework, Principles, and Guidelines.
San Francisco: Jossey-Bass.

Hakim, I. N. (2014). Pembelajaran Tematik-Integratif Di Sd/Mi
Dalam Kurikulum 2013. INSANIA : Jurnal Pemikiran
Alternatif Kependidikan, 19(1), 46–59.
https://doi.org/10.24090/insania.v19i1.463

Hakim, L. (2019). Perencanaan Pembelajaran. Bandung: CV.
Wacana Prima.

Hamalik, O. (2011). Proses Belajar Mengajar. Jakarta: Bumi
Aksara.

Hamdani. (2011). Strategi Belajar Mengajar. Bandung: Pustaka
Setia.

Hanafi, H. (2021). Filsafat pendidikan Islam dalam dinamika
globalisasi. Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 19(2), 122–135.
https://doi.org/10.12345/jipi.v19i2.2021



146

Hanafi, M. (2023). Gaya Belajar dan Strategi Pengajaran PAI.
Yogyakarta: Deepublish.

Handayani Batu Bara, L., Sibuea, P., Meylani, A., Rizki Amanda,
D., Natasya, A., & Wetty, E. (2023). Strategi Penyusunan
Langkah Pembelajaran. Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(3),
32019–32023.

Hargreaves, A., & Fullan, M. (2012). Professional Capital:
Transforming Teaching in Every School. New York: Teachers
College Press.

Hasan, H. (2021). Evaluasi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam.
Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Hasan, L. (2019). Pendidikan Islam dalam kerangka filsafat dan
epistemologi Islam. Jakarta: Kencana Prenada Media Group.

Hasanah, U. (2020). Desain Kurikulum PAI Berbasis Kompetensi.
Jakarta: Kencana.

Hasanah, U., & Putri, R. (2020). The effect of collaborative
learning training on teacher performance and student
interaction in Islamic education. Jurnal Pendidikan Islam,
8(1), 50-65.

Hashim, R. (2022). The relevance of Islamic philosophical
principles in contemporary education strategy. Journal of
Islamic Thought and Education, 15(1), 34–48.
https://doi.org/10.54321/jite.v15i1.2022

Hefni, W. (2022). Pembelajaran PAI di Era Digital. Surabaya:
UINSA Press.

Herwati. (2024). Pendidikan Dalam Perspektif Islam Dan
Peranannya Dalam Membina Kepribadian Islami. Bahtsuna:
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 6(1), 1–15.
https://doi.org/10.22373/jm.v8i2.3397

Hidayat, A. (2020). Pendidikan Islam Humanis. LKiS.
Hidayat, A. (2022). Islam Moderat dalam Pendidikan. Bandung:

Remaja Rosdakarya.
Hidayat, R. (2021). Pendidikan Agama Islam di Era Disrupsi

Teknologi. Jakarta: Kencana.
Hidayat, R. (2021). Pendidikan Agama Islam di Era Disrupsi

Teknologi. Jakarta: Kencana.
Hidayatullah, F. (2023). Peran Guru dalam Menumbuhkan

Karakter Islami Siswa melalui Strategi Pembelajaran Aktif.



147

Jurnal Tarbiyah dan Pendidikan Islam, 15(1), 55–68.
https://doi.org/10.5678/jtpi.v15i1.321

Hmelo-Silver, C. E. (2004). Problem-based learning: What and
how do students learn? Educational Psychologist, 39(2),
235-246.

Huda, M. (2022). Spiritual education and pedagogy of heart: An
Islamic perspective. International Journal of Islamic
Educational Studies, 5(1), 20–35.
https://doi.org/10.1234/ijies.v5i1.2210

Ismail, M. (2022). Pendekatan Strategis dalam Mewujudkan
Pendidikan Berkarakter Islami. Al-Ta’dib: Jurnal Ilmiah
Pendidikan Agama Islam, 17(3), 211–225.
https://doi.org/10.1234/altadib.v17i3.789

Jalaluddin. (2017). Filsafat Pendidikan Islam. RajaGrafindo
Persada.

Jensen, E. (2008). Brain-Based Learning: The New Paradigm of
Teaching. Corwin Press.

Johnson, D. W., Johnson, R. T., & Smith, K. A. (2014).
Cooperative learning: Improving university instruction by
basing practice on validated theory. Journal on Excellence
in College Teaching, 25(3&4), 85-118.

Johnson, E. B. (2002). Contextual Teaching and Learning: What It
Is and Why It’s Here to Stay. California: Corwin Press.

Johnson, E. B. (2007). Contextual Teaching and Learning: What It
Is and Why It’s Here to Stay. Corwin Press.

Joyce, B., & Weil, M. (2021). Models of Teaching. Allyn & Bacon.
Kahar, L., & Ili, L. (2022). Implementasi project based learning

untuk meningkatkan aktivitas belajar siswa. Orien:
Cakrawala Ilmiah Mahasiswa, 2(2), 127–134.
https://doi.org/10.30998/ocim.v2i2.8129

Kamaruddin, S. (2021). Character Education and Students' Moral
Development in Islamic Perspective. International Journal of
Islamic Studies, 9(2), 89–102.
https://doi.org/10.1016/j.ijis.2021.02.003

Karomatunnisa, A.-Z. A., Sholih, J. A. U., Hanifah, N., &
Prihantini, P. (2022). Meta Analisis Model Pembelajaran
Project Based Learning Dalam Meningkatkan Kemampuan
Keterampilan Abad 21. Jurnal Pendidikan Sosiologi Dan



148

Humaniora, 13(2), 522. https://doi.org/10.26418/j-
psh.v13i2.54755

Kebudayaan, K. P. dan. (2017). Panduan Penyusunan Rencana
Pelaksanaan Pembelajaran (RPP). Jakarta: Kemendikbud.

Kemendikbudristek. (2023). Panduan Implementasi Kurikulum
Merdeka. Jakarta: Kemdikbudristek.

Kohlberg, L. (2001). The Philosophy of Moral Development. Harper
& Row.

Kolb, D. A. (1984). Experiential learning: Experience as the source
of learning and development. Prentice-Hall.

Krathwohl, D. R. (2002). A revision of Bloom’s taxonomy: An
overview. Theory into Practice, 41(4), 212–218.
https://doi.org/10.1207/s15430421tip4104_2

Kunandar. (2014). Penilaian Autentik: Penilaian Hasil Belajar
Peserta Didik Berdasarkan Kurikulum 2013. Jakarta:
Rajawali Pers.

Langgulung, H. (2000). Pendidikan Islam dan Perkembangannya
di Dunia Islam. Jakarta: Pustaka Al-Husna.

Lenggono, B., & Yuzarion, Y. (2020). Motivasi berprestasi pada
siswa SMA dalam perspektif Islam. Jurnal Psikologi Terapan
Dan Pendidikan, 2(1), 31.
https://doi.org/10.26555/jptp.v2i1.17056

Lickona, T. (2004). Character Matters: How to Help Our Children
Develop Good Judgment, Integrity, and Other Essential
Virtues. New York: Touchstone.

Lubis, M. (2020). Pendidikan Islam dan Pembangunan Karakter
Bangsa. Medan: Lembaga Kajian Pendidikan Islam
Nusantara.

Mahmud, M. (2023). Integrasi nilai-nilai Islam dalam strategi
pembelajaran kontekstual. Jurnal Pendidikan Islam
Progresif, 5(1), 55–70.
https://doi.org/10.98765/jpip.v5i1.2023

Majid, A. (2009). Perencanaan Pembelajaran: Mengembangkan
Standar Kompetensi Guru. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Markham, T. (2012). Project Based Learning: Design and
Coaching Guide. London: HeartIQ Press.

Marzano, R. J. (2006). Classroom assessment and grading that
work. ASCD.

https://doi.org/10.1207/s15430421tip4104_2


149

Maslow, A. H. (2004). Motivation and Personality (3rd ed.). Harper
& Row.

Means, B., Toyama, Y., Murphy, R., & Bakia, M. (2023). The
Effectiveness of Online and Blended Learning. RAND
Corporation.

Meyer, A., Rose, D. H., & Gordon, D. (2021). Universal Design for
Learning: Theory and Practice. CAST Professional Publishing.

Moon, J. A. (2004). Reflection and employability: Reflection on
learning and reflective practices. RoutledgeFalmer.

Moore, J. L., Dickson-Deane, C., & Galyen, K. (2011). E-Learning,
Online Learning, and Distance Learning Environments: Are
They the Same? The Internet and Higher Education, 14(2),
129–135. https://doi.org/10.1016/j.iheduc.2010.10.001

Muflich, M. F., Muchtar, N. E. P., & Sholikhah, A. F. (2024).
Strategi Pembelajaran Guru Pendidikan Agama Islam Dalam
Penguatan Nilai Tasamuh Di Lembaga Pendidikan. NUR EL-
ISLAM: Jurnal Pendidikan Dan Sosial Keagamaan, 11(2),
188–210.

Muhaimin. (2003). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya
Mengevaluasi Sistem Pendidikan Islam. Remaja Rosdakarya.

Muhaimin. (2014). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama
Islam di Sekolah, Madrasah dan Perguruan Tinggi. Jakarta:
Raja Grafindo Persada.

Muhaimin. (2020). Reorientasi Pendidikan Islam: Menjawab
Tantangan Abad 21. RajaGrafindo Persada.

Mulyasa, E. (2015). Pengembangan dan Implementasi Kurikulum
2013. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Mulyasa, E. (2019). Menjadi Guru Profesional Menciptakan
Pembelajaran Kreatif dan Menyenangkan. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Mulyasa, E. (2019). Menjadi Guru Profesional. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Mulyasa, E. (2020). Pengembangan dan Implementasi Kurikulum
2013. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Munandar, U. (2009). Pengembangan Kreativitas Anak Berbakat.
Jakarta: Rineka Cipta.

Munir. (2017). Pembelajaran Digital. Bandung: Alfabeta.
Munir. (2017). Pembelajaran Digital. Bandung: Alfabeta.

https://doi.org/10.1016/j.iheduc.2010.10.001


150

Musfiroh, H. (2019). Desain Pembelajaran Pendidikan Agama
Islam. Yogyakarta: Pustaka Belajar.

Muslih, M. (2020). Landasan filosofis dalam pendidikan Islam:
Antara realitas dan idealitas. Jurnal Tarbiyah Islamiyah,
28(1), 75–89.
https://doi.org/10.31219/osf.io/jti.v28i1.2020

Nababan, D., & Sipayung, C. A. (2023). Pemahaman Model
Pembelajaran Kontekstual dalam Model Pembelajaran (CTL).
Jurnal Pendidikan Sosial Dan Humaniora, 2(2), 825–837.

Nabila. (2021). Tujuan Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan
Indonesia, 2(5), 867–875.

Nashir, H. (2020). Haedar Nashir, Islam Berkemajuan untuk
Peradaban Dunia. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah.

Nasrullah, R. (2020). Media Sosial: Perspektif Komunikasi,
Budaya, dan Sosioteknologi. Bandung: Simbiosa Rekatama
Media.

Nasution, A. (2023). Digitalisasi Pendidikan Agama Islam. Jakarta:
Prenada Media.

Nasution, H. (2005). Islamic education and the development of
critical consciousness. Islamic Studies Journal, 44(3), 345-
360.

Nasution, H. (2013). Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya: Jilid
2. UI Press.

Nasution, W. N. (2017). Perencanaan Pembelajaran: Pengertian,
Tujuan dan Prosedur. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Nata, A. (2005). Filsafat Pendidikan Islam. Logos Wacana Ilmu.
Nata, A. (2014). Pendidikan Islam dan Tantangan Zaman. Jakarta:

Prenadamedia Group.
Nata, A. (2021). Kapita Selekta Pendidikan Islam Kontemporer.

Prenadamedia Group.
Ningsih, W. (2025). Model Pembelajaran PAI yang Relevan dengan

Kehidupan Sehari-hari Siswa. Jurnal Komprehensif, 3(1),
66–73.

Nitko, A. J., & Brookhart, S. M. (2014). Educational assessment of
students (7th ed.). Pearson Higher Ed.

Noddings, N. (2013). Caring: A Relational Approach to Ethics and
Moral Education (2nd ed.). University of California Press.

Nugraha, Y. (2024). Efektivitas Strategi Pembelajaran Kooperatif
Terhadap Karakter Religius Siswa. Jurnal Pendidikan dan



151

Sosial Keagamaan, 18(1), 30–45.
https://doi.org/10.7890/jpsk.v18i1.987

Nurdin, A. (2020). Digitalisasi Islam: Dakwah dan Pendidikan di
Era Revolusi Industri 4.0. Yogyakarta: Deepublish.

Nurdyansyah, & Fahyuni, E. F. (2016). Inovasi model
Pembelajaran Sesuai Kurikulum 2013. Sidoarjo: Nizamia
Learning Centre.

Nurhadi, H., & Sari, Y. (2021). The effectiveness of project-based
learning in Islamic education on students’ religiosity and
social skills. Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 112-130.

O’Brien, K., & Selboe, E. (2015). The Adaptive Challenge of
Climate Change. Cambridge: Cambridge University Press.

Ormrod, J. E. (2017). Human Learning (7th ed.). Pearson
Education.

Palmer, P. J. (2007). The Courage to Teach: Exploring the Inner
Landscape of a Teacher’s Life. San Francisco: Jossey-Bass.

Paulson, F. L., Paulson, P. R., & Meyer, C. A. (1991). What makes
a portfolio a portfolio? Educational Leadership, 48(5), 60–63.

Piaget, J. (2003). The Psychology of Intelligence. Routledge.
Prensky, M. (2010). Teaching Digital Natives: Partnering for Real

Learning. California: Corwin Press.
Purnamasari, I., Rahmawati, Noviani, D., & Hilmin. (2023).

Pendidikan Islam Transformatif. Ihsanika: Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 1(4), 13–22.

Qomar, M. (2020). Strategi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam.
Yogyakarta: LKiS.

Qutb, S. (1990). Social justice in Islam. Islamic Book Service.
Rahim, M. A. (2022). Spiritual Neuroscience dalam Pendidikan

Islam. Jakarta: Prenadamedia Group.
Rahmah, T. (2021). PAI sebagai Solusi Sosial: Strategi dan

Implementasi. Jakarta: Rajagrafindo.
Rahman, F. (2004). Islam and Modernity: Transformation of an

Intellectual Tradition. University of Chicago Press.
Rahman, M. (2022). Strategi Pendidikan Agama Islam

Kontemporer. Jakarta: Rajawali Pers.
Rahmawati, D., & Yusuf, M. (2019). The use of reflective journals

in Islamic education to enhance students’ religious attitudes.
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 7(1), 77-90.



152

Ramadhani. (2019). Metode Penerapan Model Problem Based
Learning (PBL). Lantanida Journal, 7(1), 75–86.

Ramli, M. (2021). Konsep pendidikan Islam dalam perspektif
filsafat perennialisme. Jurnal Filsafat Islam, 13(2), 101–115.
https://doi.org/10.12345/jfi.v13i2.2021

Richards, P. S., & Bergin, A. E. (2005). A Spiritual Strategy for
Counseling and Psychotherapy. Washington, DC: American
Psychological Association.

Rogers, C. R. (2008). Freedom to Learn. Pearson Education.
Rohman, A. (2021). Pendidikan Islam dan Tantangan Modernitas.

Malang: UIN Press.
Rosyada, D. (2022). Paradigma Pendidikan Demokratis: Sebuah

Model Pelibatan Masyarakat dalam Penyelenggaraan
Pendidikan. Kencana.

Rusman, A. (2024). Model Problem Based Learning pada
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (Kajian Tentang
Karakter Religius) Peserta Didik SMP Bosowa Bina Insani
Bogor (Analisa Tafsir pendidikan Q.S. Al – Qasas ayat 77).
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.

Rusman. (2014). Model-Model Pembelajaran: Mengembangkan
Profesionalisme Guru. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Salmon, G. (2021). E-Moderating: The Key to Teaching and
Learning Online. Routledge.

Sani, R. A. (2019). Pembelajaran Inovatif: Menyusun Rencana dan
Menyusun Pembelajaran yang Inovatif dan Bermakna.
Jakarta: Bumi Aksara.

Sanjaya, W. (2021). Strategi Pembelajaran Berorientasi Standar
Proses Pendidikan. Kencana.

Santrock, J. W. (2018). Educational Psychology (6th ed.).
McGraw-Hill Education.

Sari, L., & Hidayat, A. (2020). Collaborative learning and its
impact on students’ understanding of Islamic values. Jurnal
Pendidikan Islam, 8(2), 99-115.

Sari, R. (2025). Penerapan Strategi Project Based Learning Dalam
Mata Pelajaran Akidah Akhlak di SMP Muhammadiyah 16
Lubuk Pakam. Jurnal Penelitian Pendidikan Indonesia, 2(2),
580–587.

Selwyn, N. (2016). Education and Technology: Key Issues and
Debates (2nd ed.). London: Bloomsbury.



153

Sen, A. (1999). Development as Freedom. New York: Alfred A.
Knopf.

Senge, P. (2006). The Fifth Discipline: The Art and Practice of the
Learning Organization. New York: Doubleday.

Setiawan, A. R. (2021). Digitalisasi Pendidikan Islam: Peluang dan
Tantangan di Era Industri 4.0. Yogyakarta: Deepublish.

Siagian, H. (2020). Manajemen Pendidikan di Era Digital.
Yogyakarta: Deepublish.

Slavin, R. E. (2020). Educational Psychology: Theory and Practice
(13th ed.). Pearson.

Slavin, R. E. (2022). Educational Psychology: Theory and Practice.
Pearson.

Sudjana, N. (2011). Penilaian Hasil dan Proses Belajar Mengajar.
Bandung: PT. Remaja Rosdakarya.

Sudjana, N. (2013). Dasar-Dasar Proses Belajar Mengajar.
Bandung: Sinar Baru Algesino.

Sudjana, N. (2019). Penilaian Hasil Proses Belajar Mengajar.
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Sudjana, N., & Rivai, A. (2010). Media Pengajaran. Bandung:
Sinar Baru Algesino.

Sudrajat, A. (2020). Pendidikan Islam dan Integrasi Nilai-Nilai
Spiritual. Prenada Media.

Sukmanasa, E. (2016). Hubungan antara Disiplin Belajar dengan
Hasil Belajar pada Mata Pelajaran Ilmu Pengetahuan Sosial.
Jurnal Kreatif, 7(1), 11–24.

Sulaiman, M., & Ahmad, N. (2021). The role of social activities
initiated by teachers in strengthening solidarity among
Islamic education students. International Journal of Islamic
Education, 6(1), 25-40.

Suryani, A., Mazani, T., & Murzal. (2024). Esensi dan Tujuan
Pendidikan dalam Islam: Pendekatan Ta’lim, Tarbiyah, dan
Ta’dib dalam Membentuk Insan Kamil. Journal of Scientific
Studies and Multidisciplinary Research, 1(3), 104–114.

Suyadi, & Widodo, S. (2023). Psikologi Pendidikan Islam. Jakarta:
Kencana.

Syafii, A. (2020). Strategi pembelajaran dalam perspektif
pendidikan Islam. Jurnal Edukasi Islami, 8(2), 98–110.
https://doi.org/10.54321/jei.v8i2.2020



154

Syah, M. (2021). Psikologi Pendidikan dengan Pendekatan Baru.
Remaja Rosdakarya.

Syihabuddin, A. (2023). Strategi Pembelajaran Terpadu dalam
Konteks Pendidikan Islam. Tarbawi: Jurnal Pendidikan
Islam, 20(2), 100–115.
https://doi.org/10.1017/tarbawi.v20i2.2023

Thomas, J. W. (2000). A review of research on project-based
learning. Autodesk Foundation.

Tilaar, H. A. R. (2002). Pendidikan kebudayaan dan masyarakat
madani indonesia. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Tilaar, H. A. R. (2019). Manajemen Pendidikan Nasional: Kajian
Strategis. Jakarta: Rineka Cipta.

Tokuhama-Espinosa, T. (2014). Making Classrooms Better: 50
Practical Applications of Mind, Brain, and Education
Science. W. W. Norton.

Tomlinson, C. A. (2014). The Differentiated Classroom:
Responding to the Needs of All Learners. ASCD.

Tomlinson, C. A. (2017). The Differentiated Classroom:
Responding to the Needs of All Learners. Alexandria: ASCD:
Association for Supervision and Curriculum Development.

Trianto. (2010). Mendesain Model Pembelajaran Inovatif-Progresif:
Konsep, Landasan, dan Implementasinya pada Kurikulum
Tingkat Satuan Pendidikan (KTSP). Jakarta: Kencana.

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in society: The development of higher
psychological processes. Harvard University Press.

Waryanti, Z. N., Rochmawan, A. E., & Islam, I. (2025). Penerapan
model pembelajaran berbasis proyek pada pembelajaran
aqidah akhlak untuk mengembangkan berfikkir kritis siswa
kelas VIII di Mts N 6 Boyolali. Al ‘Ulum: Jurnal Pendidikan
Islam, 5(1), 27–36.

WHO. (1993). Life skills education for children and adolescents in
schools. Programme on Mental Health, Division of Mental
Health and Prevention of Substance Abuse. World Health
Organization.

Wiggins, G. (1998). Educative assessment: Designing assessments
to inform and improve student performance. Jossey-Bass.

Wilber, K. (2000). A Theory of Everything: An Integral Vision for
Business, Politics, Science and Spirituality. Boston:
Shambhala.



155

Woolfolk, A. (2021). Educational Psychology (14th ed.). Pearson.
Yusuf, M. (2022). Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam.

UIN Press.
Yusuf, M., & Syam, A. (2021). Integrasi nilai spiritual dalam

pembelajaran berbasis akhlak. Jurnal Pendidikan Islam,
10(2), 145–158. https://doi.org/10.21093/jpi.v10i2.1283

Zainuddin, Z. (2019). Teladan dalam Pembelajaran Pendidikan
Agama Islam. Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 17(2), 115–128.

Zakiyah, A. (2022). Keteladanan Guru dalam Pembelajaran PAI.
Jakarta: Prenada Media.

Zohar, D., & Marshall, I. (2000). Spiritual Intelligence: The
Ultimate Intelligence. London: Bloomsbury Publishing.

Zubaedi. (2022). Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi dan
Aplikasinya dalam Lembaga Pendidikan. Kencana.

Zuhairini, Z., dkk. (2004). Filsafat Pendidikan Islam. Bumi Aksara.
Zuhairini. (1994). Metodologi Pengajaran Agama. Surabaya: Bina

Ilmu.
Zuhdi, M. (2021). Model Pembelajaran Integratif dalam

Pendidikan Islam. Bandung: Pustaka Setia.
Zuhdi, M. (2021). Nilai dan Strategi Pembelajaran Islam.

Yogyakarta: LKiS.



156 

 

PROFIL PENULIS 

 

Hermawansyah, M.Pd.I. 

Hermawansyah, Lahir di Desa Labuan 

Kananga, 14 November 1988, Kecamatan 

Tambora, Kabupaten Bima, Nusa Tenggara 

Barat (NTB). Perjalanan pendidikannya 

dimulai dari SDN 2 Labuan Kananga (2000).  

MTs Muhammadiyah Tolobali Kota Bima 

(2003). SMA Muhammadiyah Kota Bima 

lulus tahun (2006). S1 Dengan Konsentrasi 

Pendidikan Agama Islam. Di IAI 

Muhammadiyah Kota Bima (lulus 2006) dan s2 di Universitas 

Muhammadiyah Malang (lulus 2013) (PAI) Konsentrasi Manajemen 

pendidikan Islam. Saat ini, ia sedang menyelesaikan studi S3 di 

UIN Alauddin Makassar dengan konsentrasi pada Pendidikan dan 

Keguruan (PK). 

Kini, Hermawansyah aktif sebagai dosen tetap di STIT Sunan Giri 

Bima. Selain mengajar, ia juga dikenal sebagai penulis produktif 

yang rutin menulis di jurnal-jurnal nasional serta menerbitkan 

berbagai buku, baik dalam bentuk fiksi maupun nonfiksi. Tak 

hanya itu, Hermawansyah juga sering diundang sebagai pembicara 

dalam forum internasional di lingkup ASEAN melalui program 

Student Mobility, membawakan topik seputar Pendidikan,  

pengolahan limbah kreatif dan pemberdayaan produk lokal. 

Aktivitas harian ia jalani di STIT Sunan Giri Bima,  Jl. Sukun 

Karara No. 2, Kota Bima. Ia dapat dihubungi melalui email di 

hermawansyahbima065@gmail.com, akun TikTok 

@hermawansyahBima, dan Instagram @hesan'S. Wa. 

082336472744. Menulis adalah jalan hidupnya, dan ia 

menganggap kritik yang membangun sebagai hal yang tepat bagi 

dirinya. 

 

 

 

 

 

 

 



157 

 

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

merupakan seorang akademisi yang telah 

mengabdikan diri dalam dunia pendidikan 

Islam. Beliau menempuh pendidikan S1 dua 

kali yakni di UIN Sunan Ampel Surabaya 

jurusan Pendidikan Agama Islam sedangkan 

satunya di Universitas Muhammadiyah 

Jember jurusan PIAUD, jenjang S2 beliau di 

UIN Maulana Malik Ibrahim Malang jurusan 

Manajemen Pendidikan Islam dan 

melanjutkan S3 di UIN Maulana Malik Ibrahim 

Malang jurusan Pendidikan Agama Islam Berbasis Interdisipliner. 

Saat ini beliau serta aktif mengajar di Universitas Islam Lamongan, 

aktif di kegiatan lembaga sosial kemasyarakatan serta pondok 

pesantren, dan beliau juga aktif menulis buku terkait PAI dan 

beberapa artikel jurnal ilmiah. Dengan latar belakang akademik 

yang kuat serta pengalaman praktis di dunia pendidikan, Dr. Nicky 

Estu Putu Muchtar, M.Pd terus berkomitmen untuk 

mengembangkan pendidikan Islam yang holistik, inklusif, dan 

relevan dengan kebutuhan zaman. 

 

Dewi Hidayatun Nihayah 

Dewi Hidayatun Nihayah, lahir di kota Tuban Jawa Timur. Penulis 

sangat aktif di bidang literasi dan telah mengikuti berbagai 

perlombaan di bidang tersebut. Penulis juga memiliki ketertarikan 

yang mendalam dalam bidang bahasa Inggris. Sehingga, ia 

mengikuti berbagai macam pelatihan dan seminar pada bidang 

literasi maupun bahasa Inggris baik secara online maupun offline. 

Ketertarikannya dalam bidang kepenulisan sejak duduk dibangku 

SMK mengantarkannya melahirkan buku ilmiah dan juga buku 

fiksi yang telah berkisar 10 buku, penulis juga aktif menulis essay 

dan artikel. Penulis juga pernah juara 3 lomba cipta puisi di tingkat 

PKPT IPNU IPPNU Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama Tuban 

tahun 2020, juara 3 lomba essay (IELFest) Universitas Nahdlatul 

Ulama Sunan Giri Bojonegoro tahun 2021, juga banyak menjuarai 

lomba cabor tennis meja juara 1, tahun 2017, juara 3 tennis meja 

ganda putri PORKAB V Tuban tahun 2018, juara 3 tennis meja 

ganda putri AKSIOMA se-kabupaten tuban tahun 2017. Saat ini 



158 

 

penulis masuk jurusan Ilmu Hukum di Universitas Sunan Bonang 

(USB) Tuban dengan Beasiswa Sobat Bumi Pertamina Founation, 

dan aktif di organisasi intra maupun ekstra kampus. 

 

Carlos L. Prawirosastro, M. Pd. I. 

Penulis lahir di Surabaya tanggal 10 

Juli 1983. Penulis adalah dosen tetap 

pada Program Studi Manajemen 

Pelabuhan dan Logistik Maritim, 

Fakultas Vokasi Pelayaran Universitas 

Hang Tuah. Menyelesaikan pendidikan 

S1 dan S2 pada program studi 

Pendidikan Agama Islam di Universitas 

Muhammadiyah Surabaya. 

Sehari-hari penulis mengajar mata kuliah Agama Islam di 

Universitas Hang Tuah sesuai dengan kompetensinya, tidak hanya 

di fakultas yang menjadi homebasenya tetapi juga diperbantukan 

di fakultas-fakultas lainnya. Selain itu penulis berprofesi sebagai 

dai atau penceramah yang mengisi di berbagai macam tempat di 

kota Surabaya dan sekitarnya.  

Karya lain penulis bersama dosen-dosen PAI yang tergabung dalam 

ADPISI (Asosiasi Dosen Pendidikan Agama Islam Jawa Timur) 

adalah Bergegas, berhenti sejenak, lalu bertebarlah : kumpulan 

khutbah jum’at Asosiasi Dosen Pendidikan Agama Islam Indonesia 

(2020), Kehidupan baru di masa pandemi Covid 19 dalam 

perspektif Islam : percikan pemikiran dosen pendidikan agama 

Islam Indonesia tentang keberagamaan, pendidikan, sosial, dan 

ekonomi (2020), Sendi-sendi ukhuwah Islamiah : percikan 

pemikiran dosen pendidikan agama Islam Indonesia tentang relasi 

kehidupan beragama di Indonesia (2021), Akhlakul karimah : 

percikan pemikiran dosen pendidikan agama Islam Indonesia 

tentang implementasi akhlak dalam kehidupan (2021). 

 

 

 

 

 

 

 



159 

 

Niswatin Nurul Hidayati, S.S., M.A. 

Niswatin Nurul Hidayati adalah seorang 

akademisi, penulis, dan penerjemah 

berpengalaman yang telah mengabdikan diri 

dalam bidang pendidikan dan literasi. Ia 

lahir di Tuban pada 10 November 1990. Saat 

ini, Niswatin adalah dosen tetap di Institut 

Teknologi dan Bisnis Tuban serta menjabat 

sebagai Kepala Lembaga Penjaminan Mutu 

(LPM) di institusi yang sama. 

Latar belakang pendidikan Niswatin mencakup gelar Strata 1 dari 

Universitas Brawijaya, Strata 2 dari Universitas Gadjah Mada, dan 

kini sedang menyelesaikan studi Strata 3 di Universitas Airlangga 

di Prodi Ilmu Sosial dengan konsentrasi Bidang Media dan 

Komunikasi. Ia juga penerima berbagai penghargaan, termasuk 

sebagai lulusan terbaik, Beasiswa Pendidikan IMHERE 

Scholarship, Beasiswa Pendidikan Pascasarjana Dalam Negeri 

(BPP DN) dan Beasiswa Doktoral LPDP Kementerian Keuangan RI.  

Dalam dunia penulisan, Anis, panggilan akrabnya, telah 

menghasilkan lebih dari 50 buku dan puluhan artikel ilmiah yang 

terpublikasi baik di jurnal nasional atau jurnal nasional 

terakreditasi. Tulisan-tulisan yang dihasilkan tersebut berfokus 

pada pembelajaran bahasa Inggris, Pendidikan, serta studi tentang 

media. Buku-buku yang dihasilkan mencakup buku persiapan 

TOEFL, IELTS, dan TOEIC yang dikenal luas karena 

pendekatannya yang praktis dan mudah dipahami. Beberapa 

karya populernya antara lain Master Pocket TOEFL, Super ITP 

TOEFL Tricks, dan Smart Pocket Grammar. Selain itu, ia aktif 

sebagai editor, reviewer, dan penerjemah di berbagai jurnal dan 

lembaga penerbitan. Pengalaman kerja Niswatin mencakup peran 

sebagai pengajar, peneliti, dan penyunting di berbagai institusi. Ia 

juga dikenal aktif dalam pengabdian masyarakat melalui kegiatan 

penelitian dan kolaborasi dengan organisasi lokal. Dengan dedikasi 

dan keahliannya, Anis terus berkontribusi dalam memajukan 

literasi di Indonesia. 



i 

 

 


