
i 

 

 



i 

 

PEMIKIRAN PENDIDIKAN 
ISLAM 

 

 

 

Dr. Lina Herlina, S. Hum, M. Pd. 

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

Imam Muslih, M.Pd.I. 

Afif Nurseha, M.Pd. 

Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

 

 

 

 

 

 

Yayasan Pendidikan Hidayatun Nihayah 

 

 

 

 



ii 

 

PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM  

 

Penulis: 

Dr. Lina Herlina, S. Hum, M. Pd. 

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

Imam Muslih, M.Pd.I. 

Afif Nurseha, M.Pd. 

Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

 

ISBN:  

9786349642026 

 

Editor:  

Dr. Joko Hadi Purnomo, S.E., M.Si., M.E. 

 

Cover:  

Maftuhul Ilma Wiratama  

 

Penerbit:  

Yayasan Pendidikan Hidayatun Nihayah 

(Penerbit HN Publishing)  

Redaksi: 

Office I 

Jl. Sunan Kudus III No.3, Latsari, Kec. Tuban, Kabupaten 

Tuban, Jawa Timur 62314 

Office II 

Perumahan Menilo Garden, Tuban, Jawa Timur, 62372 

Email: hn.publishing24@gmail.com 

 

Cetakan 1: Oktober, 2025 

 

Ukuran:  

15.5x23 cm 

 

 

Hak pengarang dan penerbit dilindungi Undang-undang No. 28 

Tahun 2014. Dilarang memproduksi Sebagian atau seluruhnya 

dalam bentuk apapun tanpa izin tertulis dari penerbit. 



iii 

 

KATA PENGANTAR 
 
 

Segala puji hanya milik Allah Swt. atas limpahan rahmat, taufik, 

dan hidayah-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan buku yang 

berjudul “Pemikiran Pendidikan Islam”. Shalawat serta salam 
semoga selalu tercurah kepada junjungan Nabi Muhammad Saw., 

keluarga, sahabat, dan umatnya hingga akhir zaman. 

 

Buku ini hadir sebagai sebuah ikhtiar untuk memperkaya 

khazanah literatur mengenai pemikiran pendidikan Islam yang 
terus relevan sepanjang zaman. Pendidikan Islam tidak hanya 

sekadar proses transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga merupakan 

upaya membentuk kepribadian yang beriman, berakhlak mulia, 

serta mampu menjawab tantangan kehidupan modern. Oleh 

karena itu, pemikiran pendidikan Islam yang lahir dari para ulama, 

cendekiawan, dan praktisi pendidikan perlu dipahami, dikaji, dan 
diaplikasikan dalam konteks kekinian. 

 

Dalam buku ini penulis mencoba menguraikan berbagai gagasan 

pendidikan Islam dari aspek historis, filosofis, hingga aplikatif. 

Pemikiran para tokoh klasik hingga kontemporer disajikan secara 

sistematis dengan harapan dapat memberikan wawasan yang utuh 
dan menjadi pijakan dalam membangun konsep pendidikan yang 

berkarakter Islami sekaligus adaptif terhadap perkembangan 

zaman. 

 

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa karya ini masih jauh dari 
kesempurnaan. Oleh karena itu, kritik dan saran yang membangun 

dari para pembaca sangat diharapkan demi perbaikan dan 

penyempurnaan di masa mendatang. 

 

Akhirnya, penulis berharap semoga buku ini dapat memberikan 

manfaat bagi mahasiswa, dosen, peneliti, maupun masyarakat 
umum yang memiliki perhatian terhadap pendidikan Islam. 

Semoga kehadiran buku ini menjadi kontribusi kecil namun berarti 

dalam upaya memajukan pendidikan Islam di Indonesia dan dunia. 

 

Salam,  
Penulis 

 

 

 

 

 
 

 



iv 

 

DAFTAR ISI  
Sampul i 

Sampul Dalam ii 

Kata Pengantar iii 
Daftar Isi iv 

  

BAB 1 HAKIKAT DAN RUANG LINGKUP 
PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM  

1 

A. Pengertian Pemikiran Pendidikan Islam 1 

B. Ciri dan Karakteristik Pemikiran 
Pendidikan Islam 

4 

C. Perkembangan Sejarah Pemikiran 

Pendidikan Islam 

11 

D. Ruang Lingkup dan Fokus Kajian 
Pemikiran Pendidikan Islam 

15 

E. Hubungan Pemikiran Pendidikan Islam 

dengan Ilmu Pendidikan 

18 

F. Nilai-Nilai Dasar dalam Pemikiran 

Pendidikan Islam 

20 

G. Perbedaan dengan Pemikiran Pendidikan 
Barat 

22 

  

BAB 2 SUMBER SUMBER PEMIKIRAN 
PENDIDIKAN ISLAM  

24 

A. Al-Qur’an sebagai Sumber Utama 

Pendidikan 

24 

B. Hadis dan Sunnah Nabi dalam Perspektif 
Pendidikan 

26 

C. Ijtihad, Qiyas, dan Ijma dalam Konteks 

Pendidikan 

28 

D. Warisan Intelektual Ulama dan Filsuf 

Muslim 

33 

E. Tradisi Keilmuan Islam sebagai Basis 
Pengembangan Pendidikan 

35 

F. Integrasi antara Wahyu dan Akal dalam 

Pendidikan Islam 

36 

G. Konteks Sosial-Budaya sebagai Sumber 

Pengayaan Pemikiran 

38 

  

BAB 3 TOKOH TOKOH KLASIK DALAM 
PEMIKIRAN ISLAM  

40 

A. Al-Ghazali: Pendidikan Jiwa dan Etika 40 

B. Ibn Sina: Filsafat dan Tahapan Pendidikan 46 



v 

 

C. Ibn Khaldun: Pendidikan dan Peradaban 49 
D. Imam Syafi’i dan Pemikiran Kependidikan 

Fikih 

52 

E. Al-Zarnuji: Strategi Pembelajaran dalam 
Ta’lim al Muta’allim 

55 

F. Perbandingan Pemikiran Tokoh-Tokoh 

Klasik 

56 

  
BAB 4 TOKOH TOKOH MODERN DALAM 

PEMIKIRAN ISLAM  

57 

A. Muhammad Abduh: Rasionalisme dalam 
Pendidikan 

57 

B. Syed Muhammad Naquib al-Attas: 

Islamisasi Ilmu dan Tujuan Pendidikan 

60 

C. Fazlur Rahman: Kontekstualisasi 

Pendidikan Islam 

62 

D. Nurcholish Madjid: Pluralisme dan 
Reformasi Pendidikan Islam 

64 

E. KH Ahmad Dahlan dan Pembaruan 

Pendidikan 

66 

F. KH Hasyim Asy’ari dan Sistem Pesantren 69 
G. Pengaruh Pemikiran Tokoh Modern 

terhadap Lembaga Pendidikan Islam 

71 

  
BAB 5 KONSEP TUJUAN PENDIDIKAN DALAM 

PEMIKIRAN ISLAM  

73 

A. Tujuan Akhir Pendidikan: Insan Kamil 73 
B. Tujuan Pendidikan Menurut Al-Qur’an 

dan Hadis 

77 

C. Tujuan Pendidikan Menurut Pemikir 
Klasik dan Modern 

82 

D. Tujuan Intelektual, Spiritual, dan Sosial 

dalam Pendidikan 

86 

E. Pendidikan sebagai Proses Tazkiyah dan 
Ta’dib 

90 

F. Relevansi Tujuan Pendidikan Islam 

dengan Tantangan Global 

94 

G. Integrasi Tujuan Duniawi dan Ukhrawi 

dalam Pendidikan  

98 

  
BAB 6 KONSEP GURU DAN MURID DALAM 

PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM  

103 



vi 

 

A. Peran Guru sebagai Murabbi, Mu’allim, 
dan Mursyid 

103 

B. Kualifikasi dan Etika Guru dalam 

Pendidikan Islam 

107 

C. Hak dan Kewajiban Guru dan Murid 112 

D. Hubungan Spiritual antara Guru dan 

Murid 

117 

E. Pandangan Tokoh-Tokoh Islam tentang 
Guru dan Murid 

121 

F. Karakteristik Murid dalam Pendidikan 

Islam 

126 

G. Tantangan Relasi Guru-Murid di Era 

Digital 

130 

  
BAB 7 METODOLOGI PENGAJAWAN DALAM 

TRADISI PENDIDIKAN ISLAM  

135 

A. Metode Pengajaran: Talaqqi, Hiwar, 
Mau’izah, dan Qudwah 

135 

B. Strategi Pendidikan Berdasarkan Tahapan 

Usia 

143 

C. Pendekatan Individual dan Kelompok 
dalam Pembelajaran  

146 

D. Peran Hafalan dan Pemahaman dalam 

Tradisi Islam 

147 

E. Media Pembelajaran Tradisional dan 

Kontemporer 

149 

F. Evaluasi Pembelajaran dalam Pendidikan 
Islam 

151 

G. Inovasi Metodologi Pengajaran dalam 

Konteks Kekinian 

152 

  

BAB 8 LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM: SEJARAH 

DAN TRANSFORMASI  

155 

A. Sejarah Lembaga Pendidikan Islam: 
Masjid, Kuttab, Madrasah dan Pesantren 

155 

B. Perkembangan Sistem Pesantren di Dunia 

Islam 

162 

C. Universitas Klasik Islam: Al-Azhar, Al-

Qarawiyyin, Nizamiyah 

163 

D. Lembaga Pendidikan Islam di Nusantara 168 
E. Transformasi Kurikulum Pendidikan Islam 170 

F. Peran Lembaga Pendidikan Islam dalam 

Masyarakat 

172 



vii 

 

G. Tantangan dan Peluang Revitalisasi 
Lembaga Islam 

174 

  

BAB 9 PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM DAN 
TANTANGAN MODERNITAS  

135 

A. Sekularisasi dan Krisis Identitas dalam 

Pendidikan 

135 

B. Isu Sains dan Teknologi dalam Pendidikan 
Islam 

139 

C. Globalisasi dan Dampaknya terhadap 

Pendidikan Islam 

143 

D. Pendidikan Karakter dan Spiritualitas di 

Era Modern 

147 

E. Islamisasi Ilmu Pengetahuan: Wacana dan 
Implementasi 

152 

F. Kesenjangan antara Teori dan Praktik 

Pendidikan Islam 

158 

G. Upaya Menjembatani Tradisi dan Inovasi 

dalam Pendidikan 

163 

  

BAB 10 REKONSTRUKSI PEMIKIRAN 
PENDIDIKAN ISLAM UNTUK MASA DEPAN  

168 

A. Urgensi Pembaruan dalam Pemikiran 

Pendidikan Islam 

168 

B. Model Pendidikan Holistik Berbasis 

Tauhid 

170 

C. Integrasi Kurikulum Pendidikan Umum 
dan Agama 

172 

D. Pendidikan Islam sebagai Pilar 

Pembangunan Umat 

174 

E. Strategi Reformulasi Nilai-nilai Pendidikan 

Islam 

176 

F. Sinergi Antara Lembaga Pendidikan, 

Keluarga, dan Masyarakat 

179 

G. Masa Depan Pendidikan Islam dalam Arus 

Peradaban Global 

181 

  
DAFTAR PUSTAKA 185 

PROFIL PENULIS  207 

  
 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

1 

 

 

 

 

BAB 1 

HAKIKAT DAN RUANG LINGKUP 

PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM 

 

A. Pengertian Pemikiran Pendidikan Islam 

Dasar pendidikan Islam yang ideal bersumber 

utama dari Al-Qur'an dan Hadits, yang merupakan pondasi 

fundamental ajaran Islam. Kedua sumber ini tidak hanya 

dipercaya berdasarkan keyakinan, tetapi juga memiliki 

kekuatan historis dan rasional yang dapat diterima akal 

sehat. Dari Al-Qur’an dan Hadits, dasar pendidikan Islam 

kemudian dikembangkan melalui ijtihad para ulama, 

seperti qiyas, ijma', maslahah, istihsan, dan adat kebiasaan 

yang tidak bertentangan dengan syariat. Hirarki dasar 

pendidikan Islam bersifat tetap, di mana Al-Qur'an berada 

pada posisi utama, diikuti oleh Hadits, kemudian hasil 

pemikiran para ulama dan nilai-nilai sosial budaya. 

Keseluruhan unsur tersebut menyatu dalam satu kesatuan 

yang utuh dan terpadu untuk membangun sistem 

pendidikan Islam yang mencakup aspek spiritual, sosial, 

intelektual, dan moral (Lubna, 2020).  

Dasar tujuan Islam dan dasar pendidikan Islam 

memiliki kesamaan yang mendasar, yaitu keduanya 

bersumber dari Al-Qur'an dan Hadis. Kesamaan ini 

menunjukkan bahwa pendidikan Islam tidak dapat 

dipisahkan dari nilai-nilai dan ajaran Islam secara 

menyeluruh. Para pemikir dan ahli pendidikan Islam 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

2 

 

mengembangkan konsep pendidikan Islam berdasarkan 

kedua sumber utama tersebut, dengan menggunakan 

metode ijtihad, qiyas, ijma', dan tafsir untuk menyesuaikan 

dengan perkembangan zaman. Hal ini menunjukkan bahwa 

pendidikan Islam bersifat dinamis namun tetap berpijak 

pada ajaran yang otentik dan fundamental dari Islam 

(Wantu, dkk, 2023). Pendidikan Islam dalam teori dan 

praktik terus mengalami perkembangan karena memiliki 

landasan yang bersumber dari kombinasi antara wahyu 

dan nalar. Hal ini menjadikan pendidikan Islam bersifat 

unik dan ideal, karena mampu menggabungkan potensi 

akal manusia dengan petunjuk Ilahi dari Al-Qur'an dan 

Hadis. Kombinasi ini menjadi ciri khas yang membedakan 

pendidikan Islam dari konsep pendidikan lainnya yang 

hanya bertumpu pada rasio dan budaya manusia semata. 

Dengan demikian, pendidikan Islam memiliki kekuatan 

spiritual dan intelektual yang saling melengkapi dalam 

membentuk manusia yang seimbang (Assegaf, 2013). 

Pemikiran pendidikan Islam adalah hasil refleksi 

dan rumusan ide para pemikir muslim mengenai proses 

pendidikan yang berdasarkan ajaran Islam, bertujuan 

untuk membentuk manusia yang beriman, berakhlak 

mulia, dan berilmu, serta mampu mengabdikan diri kepada 

Allah SWT dalam kehidupan pribadi dan sosialnya. Berikut 

pemikiran pendidikan Islam menurut beberapa ahli: 

1. Ahmad D. Marimba (1989) 

Pemikiran pendidikan Islam adalah suatu proses 

bimbingan atau pimpinan secara sadar oleh pendidik 

terhadap perkembangan jasmani dan rohani peserta 

didik menuju terbentuknya kepribadian utama sesuai 

dengan ajaran Islam. 

2. Zuhairini dkk (1985) 

Pemikiran pendidikan Islam merupakan upaya 

untuk menanamkan nilai-nilai ajaran Islam kepada 

anak didik secara sadar dan terarah agar mereka dapat 

hidup sesuai tuntunan Islam baik sebagai individu 

maupun anggota masyarakat. 

3. Hasan Langgulung (1979) 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

3 

 

Pemikiran pendidikan Islam adalah kegiatan 

pemikiran yang membahas konsep pendidikan 

berdasarkan nilai-nilai Islam yang bersumber dari Al-

Qur’an dan Hadis serta interpretasi intelektual para 

ulama. 

4. Abuddin Nata (2005) 

Pemikiran pendidikan Islam adalah hasil proses 

berpikir para sarjana muslim dalam merumuskan 

konsep, tujuan, metode, dan sistem pendidikan yang 

bersumber dari ajaran Islam untuk diaplikasikan dalam 

kehidupan pendidikan. 

5. H.A.R. Tilaar (dalam konteks filsafat pendidikan) (2002) 

Meski bukan spesifik Islam, ia menyebut bahwa 

pemikiran pendidikan adalah hasil refleksi filosofis 

terhadap masalah pendidikan. Dalam Islam, refleksi ini 

berpijak pada nilai-nilai ilahiyah. 

Uraian-uraian di atas dapat disimpulkan bahwa Dasar 

pendidikan Islam yang ideal berpijak pada Al-Qur’an dan 

Hadits sebagai sumber utama dan otentik ajaran Islam. 

Kedua sumber ini tidak hanya bersifat normatif-teologis, 

tetapi juga mengandung kebenaran historis dan rasional 

yang dapat dijelaskan secara logis dan ilmiah. Pendidikan 

Islam kemudian dikembangkan melalui ijtihad para ulama, 

seperti qiyas, ijma', maslahah, istihsan, dan adat yang 

sesuai dengan nilai-nilai syariat, membentuk hirarki dasar 

pendidikan yang tetap dan terpadu. 

Baik dasar pendidikan Islam maupun tujuan ajaran 

Islam memiliki akar yang sama, yakni mengembangkan 

manusia seutuhnya dalam dimensi spiritual, moral, sosial, 

dan intelektual berdasarkan ajaran wahyu. Pendidikan 

Islam tidak bersifat kaku, melainkan dinamis dan 

kontekstual, dengan tetap berlandaskan nilai-nilai Qur'ani 

dan Sunnah, serta menggunakan pendekatan pemikiran 

seperti tafsir, ijtihad, dan metode filosofis Islam yang 

relevan dengan perkembangan zaman.  

Pemikiran pendidikan Islam merupakan hasil refleksi 

para pemikir muslim yang secara sadar dan sistematis 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

4 

 

merancang konsep pendidikan untuk membentuk insan 

kamil manusia yang beriman, berakhlak, berilmu, serta 

berkontribusi dalam kehidupan sosial. Para tokoh seperti 

Ahmad D. Marimba, Zuhairini, Hasan Langgulung, 

Abuddin Nata, dan H.A.R. Tilaar memberikan kontribusi 

penting dalam membangun fondasi dan pengembangan 

sistem pendidikan Islam, baik dari sisi filsafat, nilai, 

maupun praktiknya. 

Dengan demikian, pendidikan Islam adalah sistem yang 

komprehensif, yang memadukan wahyu dan akal secara 

harmonis, serta bertujuan mencetak generasi yang tidak 

hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara 

spiritual dan moral. 

 

B. Ciri dan Karakteristik Pemikiran Pendidikan Islam 

Hasibuddin, dkk (2023) mengklasifikasikan 

pemikiran pendidikan Islam terdiri dari pemikiran 

pendidikan tradisional dan pemikiran pendidikan modern. 

Berikut ciri-ciri dan karakteristik pemikiran pendidikan 

tradisional dan pemikiran pendidikan modern: 

1. Pemikiran pendidikan tradisional 

a. Ciri-ciri pemikiran pendidikan tradisional 

Beberapa ciri pendidikan tradisional meliputi: 

1) Penempatan siswa berdasarkan wilayah dan 

usia. 

2) Kelas bersifat kaku dan dibedakan menurut 

umur. 

3) Sistem bersifat otoriter, menuntut siswa 

menyesuaikan dengan aturan baku. 

4) Guru menjadi pusat otoritas dan kebijakan. 

5) Kurikulum terfokus pada subjek akademik 

tradisional. 

6) Penggunaan bahan ajar terbatas pada buku 

dan teks konvensional. 

b. Karakteristik pemikiran pendidikan modern 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

5 

 

Sistem pendidikan tradisional memiliki 

karakteristik yang menunjukkan keterikatan kuat 

pada metode, nilai, dan struktur lama yang belum 

menyesuaikan dengan perkembangan zaman 

modern. Model pendidikan ini berakar pada 

pelestarian ajaran Islam dan nilai-nilai dasar yang 

diwariskan dari generasi ke generasi, dengan 

pendekatan yang cenderung konvensional.  

Beberapa karakteristik utama pendidikan 

tradisional meliputi: 

1) Orientasi pendidikan sebagai misi suci, yakni 

bertujuan menjalankan tanggung jawab 

spiritual dan moral dalam mencetak generasi 

beriman. 

2) Pelestarian ajaran Islam, terutama dalam hal 

akidah dan syariah, menjadi tujuan utama 

proses pembelajaran. 

3) Penekanan pada penguatan doktrin tauhid, 

menjadikan aspek ketauhidan sebagai fondasi 

dari seluruh proses pendidikan. 

4) Fokus pada pendidikan keilmuan Islam, 

seperti fiqih, tafsir, hadits, dan akhlak, dengan 

sedikit atau tanpa integrasi ilmu umum atau 

teknologi modern. 

5) Pendidikan terpusat pada guru, di mana guru 

memegang peran dominan sebagai satu-

satunya sumber ilmu, teladan, dan pengarah 

dalam pembelajaran. 

2. Pemikiran pendidikan modern 

a. Ciri-ciri pemikiran pendidikan modern 

Ciri utama pendidikan modern dalam Islam 

meliputi: 

1) Kurikulum berbasis psikologis dan 

perkembangan anak, dengan pendekatan yang 

sesuai pada setiap tahapan usia. 

2) Pengembangan potensi anak secara holistik, 

mencakup aspek jasmani, intelektual, dan 

spiritual, serta pembentukan karakter sejak 

usia dini. 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

6 

 

3) Spesialisasi ilmu sesuai minat dan bakat 

peserta didik, khususnya pada usia remaja dan 

dewasa, untuk menghasilkan keahlian yang 

relevan dengan kebutuhan masyarakat. 

4) Kurikulum pragmatis-fungsional, sebagaimana 

ditawarkan Ibn Sina, yang menekankan 

manfaat nyata ilmu dalam kehidupan serta 

orientasi pada kebutuhan masyarakat (market-

oriented). 

5) Berlandaskan nilai Islam (Al-Qur’an dan 

Sunnah), sehingga membentuk peserta didik 

yang beriman, berilmu, dan beramal secara 

seimbang dan terpadu. 

6) Pendidikan akhlak sebagai fondasi utama, 

termasuk perhatian pada seni dan syair 

sebagai sarana pembentukan kepribadian yang 

luhur. 

b. Karakteristik pemikiran pendidikan modern 

Perkembangan pendidikan modern 

menegaskan pentingnya pergeseran paradigma 

pembelajaran dari yang berpusat pada guru 

(teacher-centered) menjadi pembelajaran yang 

berpusat pada peserta didik (student-centered). 

Dalam sistem ini, peserta didik diposisikan sebagai 

subjek aktif yang memiliki kebebasan untuk 

berpikir, belajar, dan mencipta (how to think, how 

to learn, how to create). Pendidikan Islam modern 

memiliki ciri khas yang berbeda dibandingkan 

pendidikan tradisional. Ia tidak hanya berorientasi 

pada kehidupan ukhrawi, tetapi juga memberi 

perhatian pada aspek duniawi, dengan tujuan 

akhir menciptakan kebahagiaan di dunia dan 

akhirat secara seimbang. Dalam proses 

pembelajarannya, seluruh unsur seperti guru, 

peserta didik, dan lingkungan dilibatkan sebagai 

pusat pembelajaran yang dinamis.  

Karakteristik pendidikan Islam modern 

antara lain: 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

7 

 

1) Peserta didik sebagai pusat proses belajar, 

dengan peran aktif dalam mengemukakan 

pendapat dan ide. 

2) Fokus pada pengembangan tiga aspek: 

kognitif, afektif, dan psikomotorik secara 

seimbang. 

3) Pendekatan pembelajaran yang futuristik, 

menyiapkan peserta didik untuk menghadapi 

tantangan zaman. 

4) Tujuan pendidikan yang menyeluruh, 

mengarah pada kesuksesan spiritual dan 

intelektual, serta kebahagiaan dunia dan 

akhirat. 

Dengan pendekatan ini, pendidikan Islam 

modern menjadi sistem yang adaptif, progresif, dan 

relevan dengan kebutuhan zaman, tanpa 

meninggalkan akar nilai-nilai Islam yang 

fundamental.  

 

Selain itu, berikut ciri-ciri dan karakteristik 

pemikiran pendidikan Islam dari beberapa ahli dirinci 

dalam tabel di bawah ini: 

 

Tabel.1.1. Ciri-ciri dan Karakteristik Pemikiran Pendidikan 

Islam dari Pendapat Para Ahli 

No. Ciri / 

Karakteristik 

Penjelasan Sumber / 

Tokoh 

1 Bersumber dari 

wahyu (Al-Qur’an 

dan Hadis) 

Pemikiran 

pendidikan Islam 

selalu merujuk 
pada Al-Qur’an 

dan Hadis sebagai 

sumber utama 
kebenaran. 

Hasan 

Langgulung 

(1986) dalam 
"Pendidikan 
Islam dan 
Peranannya 
dalam 
Pemikiran 
Islam" 

2 Tauhid sebagai 

landasan utama 

Konsep 

pendidikan Islam 
bertujuan 

menanamkan 

dan 

Ahmad D. 

Marimba 
(1989) dalam 

"Pengantar 
Filsafat 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

8 

 

mengembangkan 
iman kepada 

Allah (tauhid) 

sebagai dasar 
pendidikan. 

Pendidikan 
Islam" 

3 Holistik dan 
integratif 

Mencakup 
pengembangan 

spiritual, 

intelektual, 
emosional, dan 

fisik manusia 

secara terpadu. 

Abuddin 
Nata (2005) 

dalam 

"Pemikiran 
Pendidikan 
Islam" 

4 Berorientasi pada 

pembentukan 
insan kamil 

Bertujuan 

membentuk 
manusia yang 

utuh, beriman, 

berilmu, dan 
berakhlak mulia. 

Zuhairini 

dkk (1985) 
dalam 

"Sejarah 
Pendidikan 
Islam" 

5 Akhlak sebagai 
inti pendidikan 

Pendidikan tidak 
hanya 

mentransfer ilmu 

tetapi juga 
menanamkan 

nilai moral dan 

akhlakul 
karimah. 

Syed 
Muhammad 

Naquib al-

Attas (1980) 
dalam "Islam 
and 
Secularism" 

6 Memadukan 
wahyu dan akal 

(rasional dan 

spiritual) 

Pendidikan Islam 
menggunakan 

ijtihad, qiyas, 

ijma', dan tafsir 
untuk memahami 

realitas modern 

dengan berpijak 

pada wahyu. 

Azyumardi 
Azra (1999) 

dalam 

"Pendidikan 
Islam: Tradisi 
dan 
Modernisasi" 

7 Bersifat dinamis 
dan kontekstual 

Terbuka terhadap 
perkembangan 

zaman selama 

tidak 
bertentangan 

dengan prinsip 

syariat. 

Abuddin 
Nata (2003) 

dalam 

"Kapita 
Selekta 
Pendidikan 
Islam" 

8 Ilmu sebagai 

amanah dan 
ibadah 

Pendidikan 

adalah sarana 
mendekatkan diri 

kepada Allah dan 

Hasan 

Langgulung 
(1986) 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

9 

 

memberikan 
manfaat kepada 

umat manusia. 

9 Mengintegrasikan 

ilmu agama dan 

umum 

Tidak 

memisahkan 

secara dikotomis 
antara ilmu-ilmu 

agama dan sains; 

semua ilmu 
diarahkan pada 

tujuan ibadah. 

Syed M. 

Naquib al-

Attas (1980) 

 

Pembahasan mengenai ciri-ciri dan karakteristik 

pemikiran Pendidikan Islam yang sudah diuraikan di atas 

dapat disimpulkan bahwa pemikiran pendidikan Islam 

dapat diklasifikasikan menjadi dua bentuk utama, yaitu 

tradisional dan modern, yang masing-masing memiliki ciri 

dan karakteristik tersendiri namun tetap berakar pada 

nilai-nilai Islam.  

1. Pemikiran Pendidikan Tradisional 

Pemikiran tradisional berakar pada pelestarian 

nilai-nilai Islam klasik, dengan fokus utama pada 

penguatan aspek spiritual dan moral. Sistem ini: 

a. Terpusat pada guru sebagai sumber ilmu dan 

pengarah utama. 
b. Menekankan penguasaan ilmu-ilmu keislaman 

seperti tauhid, fiqih, tafsir, dan akhlak. 

c. Memiliki pendekatan pembelajaran yang bersifat 

otoriter, struktural, dan kurang fleksibel terhadap 
perubahan zaman. 

d. Menempatkan kurikulum dan bahan ajar secara 

terbatas pada warisan keilmuan Islam dan teks 
klasik. 

2. Pemikiran Pendidikan Modern 

Pemikiran modern menunjukkan adaptasi 

pendidikan Islam terhadap dinamika zaman dan 

tantangan global, tanpa meninggalkan prinsip syariat. 

Ciri utamanya: 

a. Pembelajaran berpusat pada peserta didik 

(student-centered). 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

10 

 

b. Kurikulum dikembangkan secara holistik, 

mencakup aspek kognitif, afektif, dan 

psikomotorik. 
c. Pendidikan diarahkan untuk mencetak generasi 

yang ahli, berakhlak, dan mampu menjawab 

tantangan zaman. 
d. Mendorong integrasi antara ilmu keislaman dan 

ilmu pengetahuan modern (sains dan teknologi). 

e. Berlandaskan nilai-nilai Islam (Al-Qur’an dan 
Sunnah), namun terbuka terhadap metode ilmiah 

dan pendekatan fungsional. 

3. Ciri dan Karakteristik Umum Pemikiran Pendidikan 

Islam 

Pemikiran pendidikan Islam, baik tradisional 

maupun modern, tetap memiliki ciri khas yang 

membedakannya dari sistem pendidikan lain, yaitu: 

a. Bersumber dari wahyu (Al-Qur’an dan Hadis) 
sebagai rujukan utama. 

b. Tauhid sebagai landasan filosofis dan moral dari 

seluruh kegiatan pendidikan. 
c. Holistik dan integratif, mencakup dimensi 

spiritual, intelektual, emosional, dan fisik. 

d. Berorientasi pada pembentukan insan kamil 

(manusia sempurna). 
e. Akhlak sebagai inti pendidikan, bukan sekadar 

transfer pengetahuan. 

f. Mengintegrasikan akal dan wahyu dalam 
merumuskan pendekatan pendidikan. 

g. Bersifat dinamis dan kontekstual, mampu 

menyesuaikan dengan zaman selama tidak 
bertentangan dengan syariat. 

h. Pendidikan sebagai amanah dan ibadah, yang 

menanamkan nilai tanggung jawab spiritual dan 
sosial dalam menuntut ilmu. 

i. Menolak dikotomi ilmu agama dan umum, semua 

ilmu diarahkan pada pengabdian kepada Allah 

dan kesejahteraan umat. 
Dengan demikian, pemikiran pendidikan Islam 

adalah sistem yang bersumber dari wahyu tetapi 

tetap rasional dan kontekstual, mampu berkembang 
dari pola tradisional menuju pola modern yang adaptif 

terhadap tantangan zaman, tanpa kehilangan 

identitas nilai-nilai Islam. 

 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

11 

 

C. Perkembangan Sejarah Pemikiran Pendidikan Islam 

Pemikiran pendidikan Islam telah berkembang 

seiring perjalanan sejarah umat Islam. Perkembangan ini 

mencerminkan dinamika pemahaman umat Islam terhadap 

Al-Qur’an dan Hadis, serta respons terhadap perubahan 

sosial, politik, dan budaya dari masa ke masa. Mawangir 

(2017) menjabarkan sejarah perkembangan pendidikan 

Islam bahwasanya perkembangan praktik pendidikan 

Islam merupakan sebuah proses dinamis yang mengalami 

pasang surut seiring dengan perjalanan sejarah umat 

Islam. Berdasarkan teori perkembangan sejarah, masa lalu, 

masa kini, dan masa depan saling terhubung dalam satu 

siklus yang berkesinambungan. Pemikiran para tokoh 

seperti Julian Marias, Ibnu Khaldun, dan Arnold Toynbee 

memperkuat pandangan bahwa setiap peradaban, 

termasuk pendidikan Islam, mengalami fase pertumbuhan 

(rise), kejayaan (peak), kemunduran (decline), dan 

kebangkitan kembali (renaissance). Dalam konteks 

pendidikan Islam terbagi menjadi tiga fase utama, yaitu: 

1. Masa Klasik (570–750 M): Masa pertumbuhan, 

ditandai oleh awal perkembangan ajaran Islam dan 
pendidikan. 

2. Masa Tengah (750–1258 M): Masa kejayaan ilmu 

pengetahuan dan pendidikan Islam di bawah Dinasti 
Abbasiyah. 

3. Masa Modern (sejak abad ke-19): Masa kemunduran 

sekaligus awal upaya pembaharuan pemikiran dan 

sistem pendidikan Islam. 

 

Dengan demikian, perkembangan pemikiran 

pendidikan Islam merupakan bagian dari siklus historis 

peradaban yang bergerak dari pertumbuhan menuju 

kejayaan, lalu mengalami kemunduran, dan kini sedang 

berada pada fase kebangkitan melalui proses pembaharuan 

yang berlandaskan pada nilai-nilai Islam dan respons 

terhadap tantangan zaman modern. 

Selain itu, Sejarah perkembangan pemikiran 

pendidikan Islam dapat diperiodekan sebagai berikut: 

 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

12 

 

1. Masa Rasulullah SAW (610–632 M) 

Menurut Zuhairini, dkk (1992), pemikiran 

pendidikan pada masa Rasulullah SAW (610–632 M) 

memiliki ciri utama: 

a. Pendidikan berlandaskan wahyu pertama (Iqra’). 

b. Fokus pada tauhid, akhlak, dan pembinaan umat. 

c. Rumah-rumah sahabat (terutama Dar al-Arqam) 

menjadi pusat belajar. 

d. Masjid berfungsi sebagai lembaga pendidikan. 

2. Masa Khulafaur Rasyidin (632–661 M) 

Zuhairini, dkk (1992) juga menjabarkan ciri utama 

pemikiran pendidikan Islam pada masa Khulafaur 

Rasyidin (632–661 M), yaitu: 

a. Pendidikan berkembang dengan tetap 

mempertahankan pola Rasulullah. 

b. Mulai ada kodifikasi Al-Qur’an. 

c. Pengajaran disesuaikan dengan wilayah ekspansi 

Islam. 

3. Masa Bani Umayyah (661–750 M) 

Abuddin Nata (2005), menjabarkan ciri utama 

sejarah pemikiran pendidikan Islam pada masa Bani 

Umayyah (661–750 M), yaitu: 

a. Pendidikan mulai diformalisasi dengan membentuk 

madrasah. 

b. Bahasa Arab menjadi bahasa pendidikan dan 

pemerintahan. 

c. Ilmu-ilmu agama (tafsir, hadits, fiqih) mulai 

berkembang pesat. 

4. Masa Bani Abbasiyah (750–1258 M) – Masa Keemasan 

Azyumardi Azra (1999); dan Harun Nasution (1995), 

menjabarkan sejarah perkembangan pemikiran 

pendidikan Islam pada masa Bani Abbasiyah (750–1258 

M) dengan ciri-ciri utama, sebagai berikut: 

a. Perkembangan ilmu pengetahuan sangat pesat. 

b. Berdirinya Bayt al-Hikmah (Rumah Hikmah) di 

Baghdad. 

c. Integrasi antara ilmu agama dan ilmu rasional 

(filsafat, matematika, kedokteran). 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

13 

 

d. Lahir tokoh-tokoh besar seperti Al-Ghazali, Al-

Farabi, Ibn Sina, Ibn Khaldun. 

5. Masa Kemunduran Islam (1258–1800-an) 

Syed Muhammad Naquib al-Attas (1980, dengan 

edisi terbaru/cetak ulang pada 2023) merinci sejarah 

perkembangan pemikiran Pendidikan Islam masa 

kemunduran Islam (1258–1800-an) sebagai berikut: 

a. Dunia Islam mengalami stagnasi pemikiran dan 

kemunduran politik. 

b. Pendidikan Islam cenderung dogmatis dan 

tekstual. 

c. Madrasah kehilangan daya inovatif dan kreatif. 

d. Dominasi taklid dan minimnya ijtihad. 

6. Masa Pembaruan dan Modernisasi (1800–1900-an) 

Fazlur Rahman (1982) dan Azyumardi Azra (1999), 

merinci perkembangan sejarah pemikiran pendidikan 

Islam pada masa pembaruan dan modernisasi (1800–

1900-an), sebagai berikut: 

a. Munculnya tokoh-tokoh pembaru seperti 

Jamaluddin al-Afghani, Muhammad Abduh, dan 

Rasyid Ridha. 

b. Pendidikan Islam diupayakan kembali rasional, 

terbuka, dan progresif. 

c. Penggabungan antara sistem pendidikan Barat dan 

Islam. 

7. Masa Kontemporer dan Global (1900–sekarang) 

Abuddin Nata (2003) dan Hasan Langgulung (1979) 

merinci sejarah perkembangan pemikiran pendidikan 

Islam pada masa kontemporer dan global (1900–

sekarang), yaitu: 

a. Pendidikan Islam menghadapi tantangan 

globalisasi dan IPTEK. 

b. Lahir pendekatan pendidikan integratif: ilmu 

agama dan umum dipadukan. 

c. Fokus pada pendidikan karakter, nilai, dan akhlak 

mulia. 

d. Pendidikan Islam didorong menjadi sistem yang 

dinamis, inklusif, dan berbasis riset. 

 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

14 

 

Uraian-uraian di atas mengenai sejarah perkembangan 

pemikiran pendidikan Islam dapat disimpulkan bahwa 

perkembangan pemikiran pendidikan Islam merupakan 

suatu proses historis yang dinamis, mencerminkan 

perubahan, adaptasi, dan respon umat Islam terhadap 

ajaran Al-Qur’an dan Hadis serta kondisi sosial, politik, dan 

budaya dari masa ke masa. Perjalanan sejarah ini 

mengikuti pola siklus peradaban sebagaimana dijelaskan 

oleh para pemikir seperti Julian Marias, Ibnu Khaldun, dan 

Arnold Toynbee yang menunjukkan fase pertumbuhan, 

kejayaan, kemunduran, dan kebangkitan kembali 

(renaissance). Secara kronologis, sejarah pemikiran 

pendidikan Islam dapat dipetakan ke dalam tujuh periode 

utama:  

1. Masa Rasulullah SAW (610–632 M) 

Pendidikan berpusat pada wahyu dan pembinaan 

akhlak serta tauhid, menggunakan rumah sahabat dan 

masjid sebagai pusat belajar. 

2. Masa Khulafaur Rasyidin (632–661 M) 

Pendidikan mempertahankan pola Rasulullah, 

ditandai dengan kodifikasi Al-Qur’an dan perluasan 

ajaran Islam sesuai ekspansi wilayah. 

3. Masa Bani Umayyah (661–750 M) 

Pendidikan mulai diformalisasi melalui madrasah; 

bahasa Arab menjadi medium pendidikan; dan ilmu-

ilmu agama berkembang pesat. 

4. Masa Bani Abbasiyah (750–1258 M) – Masa Keemasan 

Ilmu pengetahuan berkembang pesat; integrasi ilmu 

agama dan rasional; lahirnya pusat ilmu seperti Bayt al-

Hikmah dan tokoh besar seperti Ibn Sina dan Al-

Ghazali. 

5. Masa Kemunduran Islam (1258–1800-an) 

Terjadi stagnasi dan dominasi taklid; madrasah 

kehilangan daya inovatif dan kreativitas; pemikiran 

cenderung dogmatis. 

6. Masa Pembaruan dan Modernisasi (1800–1900-an) 

Tokoh-tokoh seperti Jamaluddin al-Afghani dan 

Muhammad Abduh mendorong pendidikan Islam agar 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

15 

 

rasional, terbuka, dan progresif, serta 

mengintegrasikan sistem Barat dan Islam. 

7. Masa Kontemporer dan Global (1900–sekarang) 

Pendidikan Islam menghadapi tantangan globalisasi 

dan teknologi; muncul pendekatan integratif antara 

ilmu agama dan umum, dengan fokus pada pendidikan 

karakter dan akhlak. 

 

Dengan demikian, pemikiran pendidikan Islam tidak 

bersifat stagnan, tetapi terus berkembang dan beradaptasi 

dengan kebutuhan zaman. Dari fase awal yang berorientasi 

pada akhlak dan tauhid, hingga era modern yang 

mengusung integrasi antara iman, ilmu, dan teknologi, 

pendidikan Islam menunjukkan kapasitasnya sebagai 

sistem pendidikan yang fleksibel dan relevan untuk masa 

kini dan masa depan. 

 

D. Ruang Lingkup dan Fokus Kajian Pemikiran Pendidikan 

Islam 

Ruang lingkup pemikiran pendidikan Islam mencakup 

semua aspek yang berkaitan dengan pendidikan dalam 

perspektif Islam, baik dari sisi konseptual, teoretis, historis, 

filosofis, maupun praktis. Kajian ini bersumber dari Al-

Qur’an, Hadis, serta pemikiran para ulama dan tokoh 

pendidikan Islam, dengan tambahan pendekatan ijtihad, 

qiyas, dan tafsir sebagai instrumen pemahaman. Menurut 

Azzuwha (2014), Ruang lingkup pemikiran pendidikan 

Islam mencerminkan pelaksanaan tanggung jawab 

manusia dalam menjalankan fungsi kekhalifahan dan 

pengabdian kepada Allah di muka bumi. Berdasarkan 

pandangan ini, pendidikan Islam tidak hanya bersifat 

normatif-transendental, tetapi juga praktis dan 

komprehensif, mencakup seluruh aspek perkembangan 

manusia sejak sebelum kelahiran hingga menjadi pribadi 

yang berperan aktif dalam kehidupan masyarakat. Ruang 

lingkup tersebut terbagi ke dalam tiga tahap utama: 

1. Tahap Takhliq (Pembentukan Potensi Fitrah) 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

16 

 

Pendidikan Islam pada tahap ini bertujuan 

menyiapkan kondisi yang sesuai dengan sunnatullah 

agar terbentuk generasi yang sehat secara jasmani dan 

rohani sejak dari proses konsepsi. Fokus utamanya 

adalah pendidikan seksual (tarbiyah syahwaniyah), 

kesehatan dan jasmani (tarbiyah jismiyah), serta fiqih 

munakahat sebagai dasar hukum pembentukan 

keluarga dan keturunan yang sah dan sehat. 

2. Tahap Taswiyah (Penyempurnaan Potensi Fitrah) 

Pada tahap ini, perhatian pendidikan Islam 

diarahkan pada pertumbuhan dan perkembangan 

menyeluruh potensi anak baik fisik, psikis, sosial, 

maupun spiritual. Pendidikan diarahkan untuk 

memenuhi kebutuhan dasar anak serta memberikan 

ruang eksplorasi agar seluruh aspek jati diri (qalbiyah, 

aqliyah, jismiyah) dapat berkembang optimal. Ruang 

lingkup pendidikannya mencakup pendidikan iman, 

ibadah, Al-Qur’an, moral, akal, jiwa, sosial 

kemasyarakatan, dan jasmani. 

3. Tahap Taqdir (Penentuan Peran dan Keahlian) 

Pada tahap ini, pendidikan Islam berperan dalam 

membantu peserta didik menemukan dan 

mengembangkan potensi khususnya, sehingga dapat 

menentukan bidang tugas dan tanggung jawabnya di 

masyarakat secara fungsional. Fokus ruang lingkupnya 

adalah pada pendidikan kejuruan, keahlian, dan 

profesionalisme untuk mempersiapkan peran dalam 

kehidupan nyata sesuai kapasitas masing-masing. 

 

Pemikiran pendidikan Islam memiliki ruang lingkup 

yang luas dan integral. Ia tidak hanya mengurusi aspek 

kognitif dan spiritual, tetapi juga biologis, sosial, dan 

profesional. Setiap tahap kehidupan manusia dipersiapkan 

melalui pendekatan pendidikan yang khas dan sesuai 

dengan nilai-nilai Islam. Hal ini menunjukkan bahwa 

pendidikan Islam adalah proses yang menyeluruh, 

berkesinambungan, dan kontekstual dalam membina 

manusia paripurna (insan kamil). 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

17 

 

Sementara itu, fokus kajian pemikiran pendidikan 

Islam meliputi: 

1. Analisis Pemikiran Tokoh-Tokoh Pendidikan Islam 

Mengkaji pemikiran tokoh klasik seperti Al-Ghazali, 

Ibn Sina, Al-Farabi, dan tokoh modern seperti 

Muhammad Abduh, Fazlur Rahman, dan Nurcholish 

Madjid (Abuddin Nata, 2005).  

2. Isu dan Problematika Pendidikan Islam 

Termasuk krisis moral, disintegrasi ilmu, 

sekularisasi pendidikan, dan tantangan globalisasi 

terhadap nilai-nilai pendidikan Islam (Syed Muhammad 

Naquib al-Attas, 1999).  

3. Pengembangan Kurikulum dan Inovasi Pendidikan 

Islam 

Kajian ini berfokus pada integrasi antara sains dan 

agama, serta pembaruan sistem dan metode pendidikan 

Islam agar relevan dengan kebutuhan zaman 

(Azyumardi Azra,1999) 

4. Filsafat dan Epistemologi Pendidikan Islam 

Mengkaji bagaimana ilmu diperoleh, 

dikembangkan, dan diamalkan dalam tradisi Islam. 

Termasuk konsep adab, ijtihad, dan integrasi antara 

wahyu dan akal (Wan Mohd Nor Wan Daud, 2003).  

 

Ruang lingkup dan fokus kajian pemikiran pendidikan 

Islam mencakup dimensi filosofis, historis, normatif, 

metodologis, dan aplikatif. Ia membahas tujuan, metode, 

kurikulum, dan tokoh pendidikan Islam secara menyeluruh 

dan dinamis. Kajian ini berfungsi untuk membangun 

sistem pendidikan yang tidak hanya unggul secara 

akademik, tetapi juga berlandaskan nilai-nilai spiritual dan 

moral Islam. 

Dari uraian-uraian di atas mengenai ruang lingkup 

adan focus kajian pemikiran Pendidikan Islam dapat 

disimpulkan bahwa ruang lingkup pemikiran pendidikan 

Islam mencakup seluruh aspek yang berkaitan dengan 

pendidikan menurut pandangan Islam, baik dari sisi 

konseptual, teoretis, filosofis, historis, maupun praktis. 

Kajian ini bersumber utama dari Al-Qur’an, Hadis, dan 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

18 

 

pemikiran para ulama serta tokoh pendidikan Islam, 

dengan pendekatan ijtihad, qiyas, dan tafsir sebagai alat 

pemahaman terhadap realitas yang terus berkembang. 

Pendidikan Islam, merupakan proses menyeluruh 

(integratif), berkesinambungan, dan kontekstual dalam 

membina manusia menjadi insan kamil.  

 

E. Hubungan Pemikiran Pendidikan Islam dengan Ilmu 

Pendidikan 

Pemikiran pendidikan Islam merupakan hasil 

refleksi, interpretasi, dan ijtihad atas prinsip-prinsip 

pendidikan yang bersumber dari Al-Qur’an, Hadis, dan 

pandangan para ulama, dalam rangka membentuk 

manusia paripurna (insan kamil). Sementara ilmu 

pendidikan secara umum adalah hasil kajian sistematis 

mengenai proses pendidikan, mencakup teori, prinsip, dan 

metode pendidikan berdasarkan pendekatan filosofis, 

psikologis, sosiologis, dan historis. Keduanya memiliki 

relasi yang erat dan saling melengkapi, karena: 

1. Titik Temu antara Pemikiran Pendidikan Islam dan Ilmu 

Pendidikan 

Menurut Abuddin Nata (2003) hubungan antara 

pemikiran pendidikan Islam dan ilmu pendidikan 

memiliki titik temu dalam hal: 

a. Tujuan pendidikan dalam kedua pendekatan 

adalah pembentukan manusia yang utuh: berilmu, 

berakhlak, dan mampu hidup dalam masyarakat. 

b. Pendekatan multidisipliner dalam ilmu pendidikan 

dapat digunakan untuk menjelaskan dan 

memperkuat prinsip-prinsip pendidikan Islam, 

selama tidak bertentangan dengan nilai-nilai Islam. 

c. Nilai universal seperti keadilan, tanggung jawab, 

kerja sama, dan kasih sayang hadir dalam 

keduanya. 

2. Perbedaan yang Saling Melengkapi 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

19 

 

Menurut Hasan Langgulung (1980), hubungan 

antara pemikiran pendidikan Islam dan ilmu 

pendidikan memiliki perbedaan sebagai berikut: 

a. Ilmu pendidikan bersifat empiris dan rasional, 

sedangkan pendidikan Islam bersifat normatif-

transendental. 

b. Pendidikan Islam menekankan pada aspek 

pengabdian kepada Allah (ubudiyah), yang tidak 

selalu dijumpai dalam teori pendidikan Barat 

modern. 

c. Meski demikian, ilmu pendidikan dapat digunakan 

sebagai alat bantu untuk mengembangkan metode 

dan pendekatan dalam pendidikan Islam. 

3. Integrasi Ilmu dan Agama dalam Pendidikan 

Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas (1999) 

dan Azyumardi Azra (1999), hubungan antara 

pemikiran pendidikan Islam dan ilmu endidikan 

terdapat integrasi: 

a. Pemikiran pendidikan Islam modern berusaha 

mengintegrasikan ilmu pendidikan modern 

(psikologi pendidikan, pedagogi, sosiologi 

pendidikan) ke dalam sistem pendidikan Islam. 

b. Pendekatan ini dikenal sebagai pendidikan Islam 

integratif, yang menggabungkan akal dan wahyu, 

serta tradisi dan modernitas dalam sistem 

pendidikan. 

Pemikiran pendidikan Islam dan ilmu pendidikan 

modern memiliki hubungan yang komplementer. Pemikiran 

pendidikan Islam menyediakan dasar filosofis dan spiritual, 

sedangkan ilmu pendidikan menyumbang pendekatan 

teoritis, praktis, dan metodologis. Keduanya dapat 

dikombinasikan untuk mewujudkan sistem pendidikan 

yang holistik, berorientasi nilai, dan relevan dengan 

kebutuhan zaman. 

 

 

 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

20 

 

F. Nilai-Nilai Dasar dalam Pemikiran Pendidikan Islam 

Pemikiran pendidikan Islam didasarkan pada 

seperangkat nilai-nilai dasar yang berakar dari Al-Qur’an, 

Sunnah, serta hasil ijtihad para ulama dan cendekiawan 

Muslim. Nilai-nilai ini menjadi pedoman etik dan tujuan 

fundamental dalam proses pendidikan yang bertujuan 

membentuk insan kamil (manusia paripurna).  

1. Tauhid (Keimanan kepada Allah) 

Ahmad Tafsir (1992), menjabarkan nilai dasar 

pemikiran pendidikan Islam berdasarkan ketauhidan, 

yaitu: 

a. Menjadi landasan utama seluruh proses 

pendidikan Islam. 

b. Mengarahkan manusia untuk mengakui dan 

menyadari keberadaan, kekuasaan, dan hukum-

hukum Allah dalam kehidupan. 

2. Adalah (Keadilan) 

Menurut Abuddin Nata (2022), nilai dasar 

pemikiran pendidikan Islam berdasarkan adalah yaitu 

mendorong pengembangan sistem pendidikan yang 

adil, tidak diskriminatif, dan mengakui potensi semua 

individu. 

3. Ilmu (‘Ilm) 

Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas (1999), 

nilai dasar pemikiran pendidikan Islam berdasarkan 

Ilmu (‘Ilm) yaitu: 

a. Islam sangat menekankan pentingnya mencari, 

mengembangkan, dan mengamalkan ilmu 

pengetahuan. 

b. Ilmu harus disertai etika, iman, dan akhlak. 

4. Amanah (Tanggung Jawab) 

H.A.R Tilaar (2002), nilai dasar pemikiran 

pendidikan Islam berdasarkan amanah adalah: 

a. Proses pendidikan adalah tanggung jawab semua 

pihak: orang tua, pendidik, dan masyarakat. 

b. Peserta didik pun dididik untuk bertanggung jawab 

terhadap diri, masyarakat, dan Tuhan. 

5. Akhlak al-Karimah (Etika dan Moral Islami) 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

21 

 

Zakiah Daradjat (1992), nilai dasar pemikiran 

pendidikan Islam berdasarkan akhlak al-karimah: 

a. Pendidikan Islam bertujuan menanamkan karakter 

mulia, bukan hanya kecerdasan intelektual. 

b. Karakter utama Nabi Muhammad SAW dijadikan 

teladan pendidikan akhlak. 

6. Tawazun (Keseimbangan Dunia dan Akhirat) 

Azyumardi Azra (2019), nilai dasar pemikiran 

pendidikan Islam berdasarkan tawazun, yaitu: 

a. Pendidikan Islam tidak hanya fokus pada aspek 

ukhrawi (akhirat) tapi juga duniawi. 

b. Menyeimbangkan dimensi spiritual, intelektual, 

emosional, dan sosial peserta didik. 

7. Hurriyah (Kebebasan Bertanggung Jawab) 

M. Quraish Shihab (2021) menjelaskan nilai dasar 

pemikiran pendidikan Islam berdasarkan hurriyah 

yakni memberikan ruang kepada peserta didik untuk 

berpikir, memilih, dan mengembangkan potensinya, 

namun tetap dalam bingkai nilai-nilai Islam. 

Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa Pemikiran 

pendidikan Islam bertumpu pada seperangkat nilai-nilai 

dasar yang bersumber dari Al-Qur’an, Sunnah, serta hasil 

ijtihad para ulama dan cendekiawan Muslim. Nilai-nilai ini 

menjadi fondasi etik yang mengarahkan tujuan pendidikan 

dalam membentuk insan kamil, yakni manusia paripurna 

yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Nilai pertama 

adalah tauhid, yang menurut Ahmad Tafsir (1992) menjadi 

inti dari seluruh proses pendidikan Islam, menanamkan 

kesadaran akan keesaan dan kekuasaan Allah dalam 

kehidupan. Selanjutnya adalah nilai ‘adalah atau keadilan, 

sebagaimana ditegaskan oleh Abuddin Nata (2022), yang 

mendorong sistem pendidikan yang adil, inklusif, dan 

menghargai potensi tiap individu. Nilai ‘ilm atau ilmu, 

menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas (1999), 

menekankan pencarian ilmu yang disertai iman, etika, dan 

tanggung jawab. Amanah atau tanggung jawab, 

sebagaimana diuraikan oleh H.A.R Tilaar (2002), 

menjadikan pendidikan sebagai tanggung jawab bersama 

antara keluarga, masyarakat, dan peserta didik itu sendiri. 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

22 

 

Nilai akhlak al-karimah, menurut Zakiah Daradjat (1992), 

menempatkan pendidikan moral sebagai tujuan utama, 

meneladani karakter Nabi Muhammad SAW. Selanjutnya, 

nilai tawazun atau keseimbangan, menurut Azyumardi 

Azra (2019), menunjukkan bahwa pendidikan Islam harus 

seimbang antara kebutuhan duniawi dan ukhrawi. 

Terakhir, nilai hurriyah atau kebebasan bertanggung 

jawab, seperti dijelaskan oleh M. Quraish Shihab (2021), 

menekankan pentingnya memberikan ruang bagi peserta 

didik untuk berpikir dan berkembang, namun tetap dalam 

bingkai nilai-nilai Islam. Seluruh nilai ini mencerminkan 

bahwa pendidikan Islam adalah proses yang menyeluruh, 

etis, dan kontekstual dalam membina manusia seutuhnya. 

 

G. Perbedaan dengan Pemikiran Pendidikan Barat 

Pemikiran pendidikan Islam dan pemikiran 

pendidikan Barat memiliki perbedaan mendasar dalam hal 

tujuan, sumber nilai, orientasi manusia, dan pendekatan 

epistemologinya. Pendidikan Islam berakar dari wahyu ilahi 

(Al-Qur’an dan Hadis) serta ijtihad para ulama, dengan 

tujuan utama membentuk insan kamil manusia yang 

beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Sedangkan 

pendidikan Barat, khususnya sejak era pencerahan 

(Enlightenment), lebih mengandalkan rasionalitas, 

pengalaman empiris, dan humanisme sekuler sebagai 

landasan berpikir. Menurut Syed Muhammad Naquib al-

Attas (1999), pendidikan Islam berorientasi pada 

“penanaman adab” dan integrasi antara akal dan wahyu, 

sementara pendidikan Barat cenderung memisahkan aspek 

spiritual dari aspek intelektual. Azyumardi Azra (2019) juga 

menegaskan bahwa pendidikan Islam memadukan antara 

dunia dan akhirat (tawazun), sedangkan pendidikan Barat 

modern lebih menekankan pada pencapaian duniawi dan 

pragmatisme. 

Dalam hal sumber nilai, pendidikan Islam bersifat 

teosentris menempatkan Allah sebagai pusat nilai dan 

tujuan pendidikan, sedangkan pendidikan Barat bersifat 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

23 

 

antroposentris mengutamakan manusia sebagai pusat dan 

tolok ukur segala hal (H.A.R Tilaar, 2002). Pendidikan Islam 

juga lebih mengedepankan nilai-nilai moral-transendental 

seperti tauhid, akhlak, dan amanah, sedangkan pendidikan 

Barat lebih menonjolkan nilai-nilai kebebasan individual, 

rasionalitas, dan sekularisasi. 

Dari sisi pendekatan epistemologi, pendidikan Islam 

memadukan wahyu dan akal, sedangkan pendidikan Barat 

modern lebih mengutamakan pendekatan empiris dan 

rasional (Wan Mohd Nor Wan Daud, 2003). Meskipun 

begitu, dalam perkembangan kontemporer, sebagian 

pemikir pendidikan Islam seperti Fazlur Rahman dan 

Nurcholish Madjid mendorong rekonstruksi pemikiran 

Islam agar lebih kontekstual dan terbuka terhadap ilmu 

pengetahuan modern, selama tidak bertentangan dengan 

nilai-nilai tauhid. 

Kesimpulannya, pemikiran pendidikan Islam dan 

pemikiran pendidikan Barat memiliki perbedaan 

fundamental dalam orientasi dan landasan filosofisnya. 

Pendidikan Islam berakar pada wahyu ilahi, dengan tujuan 

membentuk insan kamil yang beriman, berilmu, dan 

berakhlak, serta menyeimbangkan kehidupan dunia dan 

akhirat. Nilai-nilainya bersifat teosentris dan 

transendental, menempatkan Allah sebagai pusat dan 

mengintegrasikan wahyu dengan akal. Sementara itu, 

pendidikan Barat, khususnya pasca-Enlightenment, 

cenderung mengedepankan pendekatan rasional, empiris, 

dan humanisme sekuler yang antroposentris. Pendidikan 

Barat menekankan kebebasan individu, rasionalitas, dan 

tujuan duniawi. Meski demikian, pemikiran pendidikan 

Islam modern terus mengalami rekontekstualisasi oleh 

para cendekiawan Muslim agar mampu berdialog secara 

kritis dengan ilmu pengetahuan dan tantangan zaman, 

selama tetap berpijak pada nilai-nilai tauhid sebagai 

fondasi utamanya. 

 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

24 

 

 

 

 

BAB 2 

SUMBER-SUMBER PEMIKIRAN 

PENDIDIKAN ISLAM 

 

A. Al-Qur’an sebagai Sumber Utama Pendidikan 

Sejarah pendidikan Islam berakar dari sumber 

utama ajaran Islam, yaitu Al-Qur’an sebagai firman Allah 

SWT, yang menjadi landasan nilai dan prinsip pendidikan. 

Sumber kedua adalah Sunnah Nabi Muhammad SAW, yang 

melalui perkataan, perbuatan, dan persetujuannya (taqrir), 

menjadi contoh konkret dan aplikatif dari nilai-nilai 

pendidikan Islam. Al-Qur’an mengandung banyak ayat 

yang berimplikasi kuat terhadap nilai-nilai pendidikan, 

seperti dalam Surat Al-‘Alaq ayat 1–5 yang memotivasi umat 

untuk mencari ilmu dan berpikir kritis sebagai bentuk 

penghambaan kepada Allah. Surat Az-Zumar ayat 9 

menegaskan keutamaan orang yang berilmu dan 

mendorong terbentuknya peradaban yang rahmatan lil 

‘alamin. Pendidikan Islam, oleh karena itu, harus berfokus 

pada peningkatan kualitas hidup manusia secara 

menyeluruh dan terintegrasi, baik secara spiritual, 

intelektual, sosial, maupun moral. Ilmu dalam pandangan 

Islam tidak boleh dipisahkan dari nilai-nilai wahyu, 

melainkan harus bersumber dari Al-Qur’an dan As-

Sunnah, serta dikembangkan secara seimbang melalui 

pemahaman terhadap ayat-ayat kauniyah (fenomena alam) 

dan ayat-ayat qauliyah (firman Allah). Dengan pendekatan 

ini, pendidikan Islam dapat menciptakan insan yang utuh 

dan beradab. (Nurlaila, 2018).  



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

25 

 

Ilmu pendidikan Islam membutuhkan landasan 

teori yang kuat sebagai pedoman operasional dalam 

pelaksanaan praktik pendidikan. Pengetahuan mengenai 

hakikat, metode, dan tujuan pendidikan dalam pandangan 

Islam sangat penting, terutama yang bersumber dari Al-

Qur’an. Nilai-nilai dan ajaran dalam Al-Qur’an tidak hanya 

menjadi dasar normatif, tetapi juga dapat dijadikan sumber 

konseptual dalam merumuskan teori dan prinsip-prinsip 

pendidikan Islam. Dengan demikian, pemahaman terhadap 

Al-Qur’an akan memperkaya perumusan konsepsi Ilmu 

Pendidikan Islam yang bersifat integratif, aplikatif, dan 

sesuai dengan nilai-nilai ketauhidan (Arif, 2011).  

Pendidikan dalam Islam dipandang sebagai bagian 

dari mu’amalah, yakni aktivitas manusia yang berkaitan 

dengan kehidupan sosial dan pembentukan karakter. 

Karena menyangkut proses pembentukan manusia, 

pendidikan memiliki peran penting dalam menentukan 

arah dan kualitas amal serta kehidupan individu maupun 

masyarakat. Al-Qur’an memberikan landasan prinsipil bagi 

aktivitas pendidikan, termasuk dalam menggambarkan 

proses penciptaan dan perkembangan manusia secara 

bertahap sebagaimana tercantum dalam QS. Al-Mu’min 

ayat 67. Selain itu, pemahaman akan aspek kesehatan dan 

kesembuhan manusia, seperti dalam QS. Asy-Syu’ara ayat 

80, juga menjadi bagian dari pendidikan yang holistik. Hal 

ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam mencakup 

dimensi spiritual, fisik, dan sosial, serta menekankan 

pentingnya pemahaman terhadap proses kehidupan yang 

berasal dari wahyu Ilahi (Aris, 2022).  

Al-Qur’an merupakan sumber utama dalam 

pendidikan Islam karena mengandung petunjuk hidup 

(hudan), nilai-nilai dasar, dan prinsip-prinsip pendidikan 

yang mencakup seluruh aspek kehidupan manusia. 

Sebagai kalam Allah, Al-Qur’an tidak hanya mengarahkan 

umat manusia pada keimanan dan akhlak mulia, tetapi 

juga memberikan dasar epistemologis dan pedagogis dalam 

proses pendidikan. Pendidikan dalam perspektif Al-Qur’an 

bertujuan membentuk manusia seutuhnya (insan kamil) 

yang beriman, berilmu, dan beramal saleh.  



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

26 

 

Ayat-ayat seperti QS. Al-‘Alaq: 1–5 menekankan 

pentingnya membaca, menuntut ilmu, dan berpikir kritis 

sebagai proses pendidikan awal yang terintegrasi dengan 

nilai spiritual. QS. Az-Zumar: 9 juga menegaskan bahwa 

orang-orang yang berilmu memiliki kedudukan yang lebih 

tinggi di sisi Allah, menunjukkan nilai luhur ilmu dalam 

Islam. Al-Qur’an bukan hanya menjadi sumber nilai dan 

norma, tetapi juga memberikan kerangka kurikulum 

pendidikan: mencakup aspek tauhid (QS. Al-Baqarah: 2), 

akhlak (QS. Luqman: 12–19), ibadah (QS. Al-Muzzammil: 

20), sosial (QS. Al-Hujurat: 13), dan pembentukan karakter. 

Menurut Syed Muhammad Naquib Al-Attas (1999) 

dalam The Concept of Education in Islam menyatakan bahwa 

Al-Qur’an adalah sumber utama ilmu yang harus 

diintegrasikan dengan akal dan pengalaman dalam 

pendidikan. Sedangkan menurut Azyumardi Azra (2019) 

menyebut bahwa pendidikan Islam harus kembali 

berorientasi pada nilai-nilai Al-Qur’an untuk menjawab 

tantangan modern, termasuk globalisasi dan krisis moral. 

Fazlur Rahman (1982) juga menekankan bahwa pendidikan 

Islam harus menggali nilai-nilai progresif dari Al-Qur’an 

untuk merumuskan sistem pendidikan yang dinamis, 

terbuka terhadap ilmu modern tanpa mengorbankan nilai-

nilai ilahiah. 

Kesimpulannya, Al-Qur’an menjadi landasan utama 

pendidikan Islam baik dalam nilai, metode, maupun 

tujuan. Dalam konteks kekinian, pemikir-pemikir Islam 

mendorong interpretasi Al-Qur’an yang dinamis dan 

kontekstual agar pendidikan Islam mampu bersaing dan 

relevan di era modern. 

 

B. Hadis dan Sunnah Nabi dalam Perspektif Pendidikan 

Islam memandang pendidikan sebagai hal yang 

sangat fundamental dan strategis, sebagaimana dijelaskan 

dalam Al-Qur'an dan Hadis. Kesadaran akan pentingnya 

ilmu pengetahuan dalam Islam bukanlah sesuatu yang 

muncul secara tiba-tiba, melainkan hasil dari proses 

panjang yang telah ditanamkan sejak masa kerasulan Nabi 

Muhammad SAW. Nabi secara konsisten menanamkan nilai 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

27 

 

urgensi ilmu kepada para sahabat dan umatnya, serta 

mendorong mereka untuk terus menuntut ilmu. Hal ini 

tercermin dari banyaknya hadis yang menekankan 

keutamaan ilmu dan orang berilmu. Bahkan, Nabi 

Muhammad SAW secara eksplisit menyatakan bahwa 

menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap Muslim, baik 

laki-laki maupun perempuan (Lubna, 2020).  

Tujuan pendidikan Islam hanya dapat tercapai 

apabila berlandaskan pada dasar-dasar mutlak, yaitu Al-

Qur’an dan Hadis. Hal ini disebabkan karena baik tujuan 

Islam secara umum maupun tujuan pendidikan Islam 

secara khusus memiliki sumber yang sama, yakni Al-

Qur’an dan Hadis. Dengan menjadikan keduanya sebagai 

pijakan utama, proses pendidikan dalam Islam akan 

sejalan dengan nilai-nilai ajaran Islam yang hakiki serta 

mampu membentuk pribadi yang beriman, berilmu, dan 

berakhlak mulia (Wantu, dkk, 2023). Dalam hadis-hadis 

Nabi Muhammad SAW, pendidik menempati posisi yang 

sangat mulia dan terhormat. Hal ini sejalan dengan 

pandangan bahwa ilmu pengetahuan berasal dari Allah 

SWT, sebagaimana disebut dalam QS. Al-Baqarah: 32, 

bahwa tidak ada pengetahuan selain yang diajarkan oleh 

Allah. Karena itu, Allah sebagai pendidik pertama 

menempatkan ilmu dan pendidik dalam posisi yang agung. 

Nabi pun menegaskan bahwa para ulamatermasuk para 

pendidik adalah pewaris para nabi. Paradigma ini 

menunjukkan bahwa dalam pendidikan Islam, kedudukan 

pendidik bukan sekadar sebagai pengajar, tetapi juga 

sebagai penerus misi kenabian dalam membimbing umat 

menuju kebenaran dan ilmu yang berkah (Hasibuan, 2022).  

Hadis dan Sunnah Nabi dalam perspektif 

pendidikan menurut para ahli, diantaranya; Abuddin 

(2012) berpendapat bahwa Hadis dan sunnah Nabi 

merupakan sumber kedua dalam pendidikan Islam setelah 

Al-Qur’an. Nabi tidak hanya menyampaikan wahyu, tetapi 

juga mempraktikkan langsung ajaran Islam melalui 

pembinaan akhlak, pembelajaran dengan keteladanan, dan 

bimbingan personal terhadap para sahabat. Sedangkan 

menurut Al-Attas, S.M.N. (1991) menekankan bahwa 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

28 

 

tujuan utama pendidikan Islam adalah menanamkan adab 

dan hikmah. Sunnah Nabi menjadi teladan ideal dalam 

pencapaian tujuan tersebut, karena beliau merupakan 

cerminan insan kamil (manusia sempurna). Hasan. (2003) 

juga menjelaskan Hadis dan sunnah Nabi memberikan 

dasar psikologis, metodologis, dan moral dalam pendidikan. 

Nabi Muhammad SAW adalah figur pendidik ideal yang 

mendidik umat dengan cara yang efektif dan kontekstual, 

seperti metode dialog, cerita, dan keteladanan. Zuhairini, 

dkk (1992) juga menjelaskan bahwa Pendidikan Islam tidak 

dapat dipisahkan dari hadis dan sunnah Nabi, karena dari 

sanalah kita memahami bagaimana cara mendidik yang 

baik, menyentuh aspek spiritual, moral, dan intelektual, 

dan Muhaimin. (2010) menjelaskan bahwa Hadis dan 

sunnah Nabi menjadi acuan penting dalam pembentukan 

kurikulum pendidikan Islam yang integratif dan holistik. 

Sunnah dijadikan sebagai referensi dalam menyusun 

materi pembelajaran berbasis akhlak dan keteladanan.  

 

C. Ijtihad, Qiyas, dan Ijma dalam Konteks Pendidikan 

1. Ijtihad 

Untuk mendorong kreativitas berpikir dalam Islam, 

diperlukan suatu kerangka metodologis yang bebas, 

sistematis, dan berlandaskan pada nilai-nilai universal 

ajaran Islam. Kerangka ideal ini dirumuskan melalui 

ijtihad, yaitu upaya intelektual yang sungguh-sungguh 

dalam mencari solusi atas berbagai persoalan yang 

tidak secara eksplisit dijelaskan dalam Al-Qur’an dan 

Hadis. Dengan ijtihad, pemikiran umat Islam dapat 

terus berkembang secara dinamis namun tetap berada 

dalam koridor syari’ah (Mukhtarom, 2020).  

Dasar ideal pendidikan Islam bertumpu pada dua 

sumber utama, yaitu Al-Qur’an sebagai dasar utama 

dan Sunnah Nabi Muhammad SAW sebagai dasar 

kedua. Kedua sumber ini menjadi fondasi normatif 

dalam merumuskan nilai, tujuan, dan metode 

pendidikan Islam. Untuk menjawab kebutuhan zaman 

yang terus berkembang, dasar ini kemudian dapat 

dikembangkan melalui ijtihad dan berbagai metode 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

29 

 

pemikiran hukum Islam lainnya seperti qiyas, ijma’, al-

maslahah al-mursalah, istihsan, dan adat. Dengan 

demikian, pendidikan Islam bersifat dinamis dan 

kontekstual, namun tetap berpijak pada prinsip-prinsip 

dasar ajaran Islam (Lubna, 2020).  

Ijtihad secara bahasa berarti "mengerahkan 

segenap tenaga". Dalam konteks pendidikan Islam, 

ijtihad adalah proses pemikiran kreatif, rasional, dan 

sistematis oleh para ulama atau ahli pendidikan untuk 

merumuskan konsep, strategi, kurikulum, hingga 

metode pembelajaran yang sesuai dengan nilai-nilai 

Islam namun relevan dengan kebutuhan zaman. 

Menurut Muhaimin (2020), Ijtihad menjadi dasar 

penting dalam pengembangan kurikulum dan 

metodologi pembelajaran Islam modern. Quraish 

Shihab (2018) menjelaskan bahwa ijtihad adalah 

jembatan agar ajaran Islam tetap relevan di segala 

masa, termasuk dalam dunia pendidikan. Abdul Mujib 

& Jusuf Mudzakkir (2019) juga menjelaskan bahwa 

ijtihad memungkinkan para pendidik Muslim untuk 

menyesuaikan proses pendidikan dengan kebutuhan 

manusia kontemporer tanpa kehilangan nilai 

spiritualitasnya.  

Pendapat-pendapat di atas dapat disimpulkan 

bahwa ijtihad dalam konteks pendidikan Islam 

merupakan instrumen penting untuk merespons 

perubahan zaman dan tantangan pendidikan modern. 

Dengan berpijak pada Al-Qur’an dan Hadis, ijtihad 

memungkinkan lahirnya sistem pendidikan Islam yang 

adaptif, inovatif, dan tetap berakar pada nilai-nilai 

syari’ah. Melalui pendekatan ini, pendidikan Islam 

dapat terus relevan dan solutif bagi generasi masa kini 

dan mendatang. 

 

2. Qiyas 

Para ahli pendidikan dan pemikir Islam 

mengembangkan konsep pendidikan Islam dengan 

berlandaskan pada sumber utama, yaitu Al-Qur’an dan 

Hadis, serta didukung oleh metode pengembangan 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

30 

 

hukum dan pemikiran Islam seperti qiyas, ijma’, ijtihad, 

dan tafsir. Melalui pendekatan ini, pendidikan Islam 

menjadi sistem yang komprehensif, dinamis, dan 

kontekstual, yang tidak hanya berakar pada nilai-nilai 

wahyu, tetapi juga mampu menjawab tantangan zaman 

melalui pemikiran rasional dan kolektif (Wantu, dkk, 

2023). Qiyas secara bahasa berarti “mengukur” atau 

“membandingkan”. Dalam ilmu usul fiqh, qiyas adalah 

menyamakan hukum suatu masalah baru (al-far’) 

dengan masalah lama (al-ashl) karena adanya 

persamaan illat (alasan hukum). Dalam konteks 

pendidikan Islam, qiyas berarti menetapkan kebijakan, 

metode, atau pendekatan pendidikan modern 

berdasarkan analogi prinsip-prinsip yang sudah ada 

dalam Al-Qur’an dan Hadis. 

Muhaimin (2020) menjelaskan bahwa qiyas dapat 

digunakan untuk menjawab berbagai tantangan baru 

dalam pengembangan kurikulum dan strategi 

pembelajaran, selama masih berakar pada prinsip 

dasar Islam. Abdullah (2018) juga menjelaskan bahwa 

qiyas adalah instrumen epistemologis yang 

memungkinkan pendidikan Islam tidak stagnan di 

masa lalu, tetapi dinamis dan kontekstual. Fungsi 

Qiyas dalam Pendidikan Islam, yaitu: 

a. Menjawab Masalah Baru dalam Pendidikan 

Contoh: Tidak ada dalil eksplisit tentang 

pendidikan online dalam Al-Qur’an dan Sunnah, 

tapi melalui qiyas dengan konsep “thalabul ‘ilm” 

dan “mudahnya akses ilmu”, pendidikan online 

dapat dibenarkan. 

b. Mengembangkan Metode Pendidikan 

Qiyas digunakan untuk menyetarakan 

metode pembelajaran yang modern (seperti 

pembelajaran berbasis proyek) dengan metode 

Rasulullah SAW seperti praktik langsung (tatbiq). 

c. Menentukan Kebijakan Sekolah/Madrasah 

Misalnya, keputusan tentang kurikulum 

merdeka dikaji dengan prinsip-prinsip dasar 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

31 

 

syari’at melalui pendekatan qiyas terhadap 

kurikulum klasik. 

 

Jadi, qiyas dalam konteks pendidikan Islam 

berfungsi sebagai alat analogi yang memungkinkan 

umat Islam menjawab tantangan dan perubahan dalam 

dunia pendidikan, dengan tetap berpijak pada prinsip-

prinsip syari’ah. Melalui qiyas, pendidikan Islam dapat 

berkembang secara relevan dan aplikatif terhadap 

zaman modern, tanpa melepaskan nilai-nilai dasar Al-

Qur’an dan Sunnah. 

 

3. Ijma 

Ijma’ secara bahasa berarti kesepakatan. 

Secara istilah dalam usul fiqh, ijma’ adalah 

kesepakatan para ulama mujtahid atas suatu hukum 

syari’at setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW. Dalam 

konteks pendidikan Islam, Ijma’ berarti kesepakatan 

para ulama dan ahli pendidikan Islam mengenai 

prinsip, pendekatan, atau kebijakan pendidikan yang 

tidak dijelaskan secara eksplisit dalam Al-Qur’an dan 

Hadis, namun dibutuhkan dalam praktik modern. 

Menurut Azyumardi Azra (2021), ijma’ kolektif penting 

dalam reformasi pendidikan Islam agar tetap inklusif, 

terbuka, dan sejalan dengan dinamika zaman. 

Muhaimin (2020) juga menjelaskan bahwa ijma’ 

menjadi salah satu acuan dalam pengembangan 

kurikulum dan struktur pendidikan Islam yang mampu 

menjembatani antara nilai wahyu dan realitas sosial.  

Ijma dalam Pendidikan menurut para ahli, yaitu Al-

Abrasyi (2003) menyatakan bahwa pembentukan sistem 

pendidikan Islam tidak hanya berdasarkan teks (nash), 

tetapi juga pada kesepakatan para ahli melalui ijma’, 

yang memungkinkan pendidikan Islam bersifat fleksibel 

namun tetap berakar pada nilai syariat. Sedangkan 

menurut Mujib & Mudzakkir (2019), Ijma’ merupakan 

sarana penting dalam pengambilan keputusan 

pendidikan yang kompleks dan terus berkembang. 

Dalam pendidikan Islam, ijma’ memberi ruang bagi 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

32 

 

konsensus para pendidik dan ulama untuk menyusun 

strategi pendidikan yang tidak bertentangan dengan 

ajaran Islam namun tetap kontekstual.  

Menurut Langgulung (2003), ijma’ memainkan 

peran besar dalam menjaga kesinambungan pendidikan 

Islam, khususnya dalam menjawab kebutuhan zaman. 

Ia menekankan pentingnya konsensus ilmuwan Muslim 

dalam menyikapi perubahan sosial dan budaya yang 

mempengaruhi proses pendidikan. Azra (2021) 

menjelaskan bahwa ijma’ berfungsi sebagai bentuk 

legitimasi sosial dan akademik atas pembaharuan 

pendidikan Islam. Ijma’ para ulama dan akademisi 

sangat penting untuk menjadikan sistem pendidikan 

Islam tetap relevan dalam konteks globalisasi dan 

modernisasi. Muhaimin (2020) juga menjelaskan bahwa 

ijma’ dalam pendidikan Islam merupakan dasar 

pengembangan pemikiran dan kebijakan pendidikan 

yang bersifat kolektif. Ia melihat ijma’ sebagai bentuk 

respons bersama ulama dan pakar pendidikan terhadap 

tantangan zaman, termasuk dalam pengembangan 

kurikulum, metode, dan tujuan pendidikan.  

Para ahli sepakat bahwa ijma’ dalam konteks 

pendidikan Islam merupakan sarana kolektif untuk 

merumuskan keputusan dan kebijakan pendidikan 

yang tidak secara langsung dijelaskan dalam Al-Qur’an 

dan Hadis. Ijma’ menjadikan pendidikan Islam bersifat 

dinamis, relevan, dan kontekstual, sambil tetap 

berpijak pada prinsip-prinsip dasar ajaran Islam. 

Sementara itu, peran Ijma dalam pendidikan Islam 

diantaranya: 

a. Menjadi Dasar Konsensus Pendidikan 

Ijma digunakan sebagai dasar pembentukan 

kebijakan atau sistem pendidikan Islam, seperti 

penyusunan kurikulum madrasah, standar 

kompetensi guru, atau integrasi nilai Islam dalam 

pendidikan formal. 

b. Menjaga Kesatuan Pemikiran 

Ijma menjadi alat untuk menyatukan 

pandangan di kalangan ulama dan pendidik 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

33 

 

terhadap isu-isu kontemporer, sehingga 

pendidikan Islam tetap konsisten dan terarah 

secara kolektif.  

c. Merespon Perubahan Zaman 

Dengan ijma, pemikir dan praktisi 

pendidikan Islam dapat merumuskan solusi atas 

tantangan modern seperti digitalisasi, etika 

pendidikan, atau pendekatan interdisipliner dalam 

pendidikan. 

 

Penjelasan di atas mengenai ijma dalam pemikiran 

pendidikan Islam bahwasanya ijma’ dalam konteks 

pendidikan Islam berperan sebagai dasar kolektif dalam 

menetapkan kebijakan, strategi, dan konsep pendidikan 

yang tidak ditemukan secara langsung dalam nash (Al-

Qur’an dan Hadis). Melalui ijma’, pendidikan Islam 

dapat berkembang secara adaptif dan tetap konsisten 

dalam nilai-nilainya. Sumber-sumber kekinian 

menunjukkan bahwa ijma’ menjadi instrumen penting 

dalam reformasi dan modernisasi pendidikan Islam 

yang kontekstual dan solutif. 

 

D. Warisan Intelektual Ulama dan Filsuf Muslim 

Warisan intelektual ulama dan filsuf Muslim adalah 

seluruh hasil pemikiran, tulisan, teori, pendekatan, dan 

sistem ilmu yang dikembangkan oleh para cendekiawan 

Islam sejak abad klasik hingga kontemporer, yang 

mencakup berbagai bidang seperti: 

1. Ilmu agama (tafsir, hadis, fiqh, kalam) 

2. Filsafat dan teologi 

3. Ilmu alam dan eksakta 

4. Etika dan pendidikan 

5. Kedokteran, matematika, astronomi, dan lain-lain 

Tujuan utama intelektual ulama dan filsuf Muslim 

bukan sekadar ilmiah, tetapi mengintegrasikan antara 

wahyu dan akal, serta mengharmoniskan ilmu dunia dan 

akhirat. Menurut al-Attas (1993), warisan intelektual Islam 

merupakan sistem ilmu yang lahir dari akar keimanan, 

bukan sekadar rasionalitas bebas. Abdullah (2021) 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

34 

 

menjelaskan bahwa para filsuf dan ulama Islam telah 

membangun fondasi epistemologi integratif yang 

menggabungkan wahyu, akal, dan realitas sosial. Azra 

(2013) juga menjelaskan bahwa Warisan keilmuan Islam 

merupakan jaringan keilmuan global, yang membentuk 

tradisi intelektual dari Timur Tengah hingga Nusantara. 

Madjid (2000) menjelaskan juga bahwa pemikiran Islam 

klasik tidak boleh hanya dikagumi, tetapi harus 

dikembangkan agar menjadi pendorong kemajuan 

peradaban kontemporer. Sedangkan pendapat para tokoh-

tokoh Islam dirinci dalam tabel berikut: 

Tabel.2.1. Tokoh-Tokoh dan Kontribusi Intelektual 

Nama 

Tokoh 

Bidang Kontribusi Utama 

Al-Farabi Filsafat, logika Konsep negara utama dan 

akal aktif 

Ibn Sina 

(Avicenna) 

Kedokteran, 

filsafat 

Al-Qanun fi al-Tibb, teori jiwa 

dan intelek 

Al-Ghazali Tasawuf, teologi, 

pendidikan 

Ihya’ Ulumuddin, kritik 

filsafat, etika Islami 

Ibn 

Khaldun 

Sejarah, sosiologi, 

pendidikan 

Muqaddimah, teori 

perkembangan sosial 

Ibn Rushd 

(Averroes) 

Filsafat, hukum 

Islam 

Integrasi filsafat dan syari’ah, 

pembelaan terhadap akal 

 

Karakteristik warisan intelektual Islam adalah 

sebagai berikut:   

1. Berbasis pada Tauhid 

Semua ilmu dikembalikan pada keyakinan bahwa 

Allah adalah sumber segala pengetahuan. 

2. Holistik (Integratif) 

Tidak ada dikotomi antara ilmu agama dan ilmu 

umum. 

3. Humanistik dan Etis 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

35 

 

Ilmu diarahkan untuk kemaslahatan umat manusia. 

4. Rasional namun tetap berbasis wahyu 

Filsuf Muslim seperti Al-Farabi dan Ibn Sina 

menggunakan logika Aristoteles, namun tetap dalam 

kerangka syari’at Islam. 

Jadi, berdasarkan uraian di atas, warisan intelektual 

ulama dan filsuf Muslim merupakan kontribusi besar bagi 

peradaban dunia yang bersifat holistik, spiritual, rasional, 

dan etis. Para pemikir Islam tidak hanya menjaga tradisi 

keilmuan, tetapi juga mengembangkan metode pemikiran 

yang integratif antara wahyu dan akal. Warisan ini sangat 

relevan untuk dijadikan landasan dalam membangun 

sistem pendidikan Islam modern yang unggul, kontekstual, 

dan tetap bernilai ilahiah. 

 

E. Tradisi Keilmuan Islam sebagai Basis Pengembangan 

Pendidikan 

Tradisi keilmuan Islam adalah sistem dan nilai-nilai 

keilmuan yang berkembang sejak masa awal Islam, yang 

berpijak pada Al-Qur’an, Hadis, ijtihad, dan pemikiran 

rasional para ulama dan filsuf Muslim. Tradisi ini tidak 

hanya mencakup ilmu agama, tetapi juga ilmu alam, sosial, 

logika, dan filsafat. Sedangkan dalam tradisi keilmuan 

Islam dalam pengembangan pendidikan Tradisi keilmuan 

Islam menjadi pondasi penting dalam membentuk sistem 

pendidikan Islam modern. Melalui integrasi antara nilai 

wahyu dan pemikiran rasional, pendidikan Islam dapat: 

1. Menciptakan sistem kurikulum integratif (agama-

sains) 

2. Mengembangkan etika akademik yang kuat 

3. Menanamkan tujuan pendidikan spiritual dan moral 

4. Mendorong lahirnya generasi yang kritis dan 

berakhlak 

Menurut Nashir (2021), revitalisasi tradisi keilmuan 

Islam adalah kunci untuk membangun pendidikan Islam 

yang mencerahkan, inklusif, dan kontekstual. Azra (2021) 

menjelaskan bahwa tradisi keilmuan Islam telah 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

36 

 

melahirkan lembaga-lembaga pendidikan klasik seperti 

madrasah dan pesantren yang bisa diadaptasi ke sistem 

pendidikan modern. Nata (2020) juga menjelaskan bahwa 

tradisi keilmuan Islam memiliki sistem yang 

komprehensif, mulai dari sumber ilmu, metode pencarian 

ilmu, hingga aplikasi ilmu dalam kehidupan manusia. 

Abdullah (2021) menjelaskan juga bahwa pengembangan 

pendidikan Islam perlu berpijak pada tradisi intelektual 

Islam yang multidisipliner dan terbuka terhadap ilmu-

ilmu kontemporer.  

Jadi, tradisi keilmuan Islam merupakan basis 

fundamental dalam pengembangan pendidikan Islam. 

Tradisi ini bukan hanya berisi warisan masa lalu, tetapi 

juga menyimpan nilai-nilai metodologis, etis, dan spiritual 

yang dapat diadaptasi untuk menjawab tantangan zaman 

modern. Dengan mengintegrasikan antara wahyu dan 

akal, serta ilmu agama dan umum, pendidikan Islam 

dapat dibangun secara holistik, kritis, dan berkarakter, 

selaras dengan cita-cita Islam sebagai rahmatan lil 

‘alamin. 

 

F. Integrasi antara Wahyu dan Akal dalam Pendidikan 

Islam 

Integrasi antara wahyu dan akal dalam pendidikan 

Islam adalah penyatuan antara sumber pengetahuan 

ilahiyah (wahyu: Al-Qur’an dan Hadis) dengan potensi 

rasional manusia (akal) sebagai landasan epistemologi 

pendidikan. Dalam Islam, wahyu adalah petunjuk mutlak, 

sementara akal adalah alat untuk memahami, 

menafsirkan, dan mengaplikasikan petunjuk tersebut 

dalam kehidupan. Menurut Azra (2021), Ulama klasik 

mengembangkan ilmu dengan sintesis antara wahyu dan 

rasionalitas. Tradisi ini relevan untuk membangun 

pendidikan Islam kontemporer.  

Nata (2020) menjelaskan bahwa Pendidikan Islam 

modern harus menolak dikotomi ilmu dan merumuskan 

sistem pendidikan yang integratif antara wahyu dan 

rasionalitas. Sedangkan menurut Nashir (2021), wahyu 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

37 

 

memberi arah nilai, akal mengolah realitas; integrasi 

keduanya menjadi dasar pendidikan Islam berkemajuan. 

Abdullah (2021) juga menjelaskan bahwa diperlukan 

pendekatan epistemologi integratif antara wahyu (bayani), 

akal (burhani), dan pengalaman (irfani) untuk 

mengembangkan pendidikan Islam kontekstual. Berikut 

implementasi dalam pendidikan dirinci dalam tabel di 

bawah ini: 

 

Tabel.2.2. Integrasi Antara Wahyu dan Akal Dalam 

Pendidikan Islam 

Aspek Implementasi Integratif 

Kurikulum Menggabungkan ilmu agama (tauhid, fikih) 
dan ilmu umum (sains, teknologi) 

Metode Menggunakan nalar (ijtihad, analisis) 
dalam memahami wahyu 

Tujuan Pendidikan Melahirkan insan yang berilmu, beriman, 

dan berakhlak 

Evaluasi Menilai aspek kognitif, afektif, dan 

spiritual secara seimbang 

 

Berikut dasar Integrasi dalam Al-Qur’an dan Hadis, yaitu: 

1. QS. Al-‘Alaq: 1–5: Wahyu pertama yang menekankan 

pentingnya membaca, ilmu, dan pena 

2. QS. Al-Baqarah: 269: Allah memberi hikmah kepada 

siapa yang dikehendaki-Nya 

3. HR. Ibnu Majah: “Menuntut ilmu itu wajib atas setiap 

Muslim” 

4. HR. Bukhari-Muslim: Nabi memuji penggunaan akal 

dan ijtihad dalam memahami syariat 

 

Kesimpulan dari uraian di atas, integrasi wahyu dan 

akal adalah pilar utama pendidikan Islam. Pendidikan tidak 

hanya mendidik intelektual, tetapi juga spiritualitas dan 

moralitas peserta didik. Dengan menggabungkan petunjuk 

wahyu dan kekuatan nalar manusia, pendidikan Islam 

mampu menjadi sistem yang utuh, adaptif, dan relevan 

dengan tantangan zaman. 

 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

38 

 

G. Konteks Sosial-Budaya sebagai Sumber Pengayaan 

Pemikiran 

Konteks sosial-budaya adalah kondisi sosial, 

budaya, nilai, norma, dan kebiasaan masyarakat yang 

berkembang dalam suatu lingkungan. Dalam pendidikan 

Islam, konteks ini dapat menjadi sumber pengayaan 

pemikiran karena dapat memperkaya proses pemahaman 

ajaran Islam agar lebih kontekstual, relevan, dan solutif 

terhadap permasalahan nyata. Menurut Abdullah (2021), 

Konteks sosial dan budaya lokal sangat penting dalam 

membentuk karakter keislaman yang moderat dan inklusif. 

Epistemologi Islam harus integratif antara teks (wahyu) dan 

konteks (sosial-budaya). Sedangkan menurut Azra (2020), 

Pendidikan Islam tidak bisa lepas dari lingkungan sosial-

budaya. Dinamika masyarakat mendorong Islam untuk 

tampil sebagai agama yang adaptif dan humanis.  

Nashir (2021), menjelaskan bahwa pengembangan 

pemikiran Islam harus melibatkan dimensi sosial-kultural 

sebagai bagian dari dakwah dan pendidikan yang 

membumi. Hasyim (2020) juga berpendapat bahwa 

pendidikan Islam harus mengintegrasikan nilai-nilai lokal 

dan kultural agar tidak kehilangan relevansi di tengah 

masyarakat majemuk. Fungsi sosial-budaya dalam 

pendidikan Islam, yaitu: 

1. Menjadikan pemikiran Islam responsif terhadap 

dinamika zaman 
2. Mendorong pembaharuan (tajdid) dalam pemikiran dan 

praktik pendidikan 

3. Menghindari pendekatan tekstual yang kaku dan tidak 
adaptif 

4. Menumbuhkan pendekatan kontekstual, partisipatif, 

dan transformatif 
 

  Sementara itu, implementasi sosil budaya dalam 

pendidikan Islam dirinci dalam tabel di bawah ini: 
 

 

 

 
 



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd 

39 

 

Tabel.2.3. Implementasi Sosial-Budaya dalam              

Pendidikan Islam  

 

Aspek Pengayaan dari Konteks Sosial-Budaya 

Kurikulum Menyisipkan muatan lokal dan kearifan 

budaya 

Metode 

pembelajaran 

Partisipatif, kontekstual, dialogis 

Nilai-nilai yang 
ditanamkan 

Toleransi, adaptasi budaya, nilai 
kemasyarakatan 

Evaluasi Penekanan pada keterampilan sosial dan 
relevansi local 

 

Jadi, Konteks sosial-budaya merupakan sumber 

penting dalam pengayaan pemikiran dan pendidikan Islam. 

Dengan memahami dan merespons realitas sosial secara 
konstruktif, pemikiran Islam menjadi lebih dinamis, 

inklusif, dan aplikatif. Para ahli pendidikan Islam 

kontemporer sepakat bahwa teks suci harus dibaca dalam 
terang realitas sosial, agar ajaran Islam tetap hidup dan 

membumi dalam masyarakat yang terus berubah. 

 

 

 

 

 

 

 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

40 

 

 

 

 

BAB 3 

TOKOH-TOKOH KLASIK DALAM 

PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM 

 

A. Al-Ghazali: Pendidikan Jiwa dan Etika 

a) Biografi Al Ghazali 

Al Ghazali atau nama lengkap Abu Hamid 

Muhammad ibn Muhammad al-Ghazali al-Tusi al-Shafi’i 

yang dianggap sebagai Hujjatul Islam karena memadukan 

berbagai disiplin ilmu dengan teologi, filsafat dan tasawuf 

(Shalahudin & Fauzi, 2024). Beliau lahir di Tus Khurasan 

(Iran) pada 450 H atau 1058 M merupakan seorang 

intelektual dalam ilmu kalam, tasawuf, fiqih dan filsafat. Al 

Ghazali lahir dikeluarga yang sederhana dan religius, 

ayahnya merupakan seorang peminal wol yang sangat 

mencintai ilmu (Hassan et al., 2024). (Al-Ghozzal) atau 

pebisnis wol, menjadi penisbahan dari nama imam Al-

Ghazali ini.  

Tulisan-tulisan Al Ghazali tentang tasawuf dan 

filsafat Islam memberikan dampak yang besar terhadap 

dunia Islam. Ia memainkan peran penting dalam 

menyelaraskan ajaran Islam dan filsafat, menyelesaikan 

konflik intelektual antara keduanya (Shalahudin & Fauzi, 

2024).  

Al Ghazali menempuh pendidikan awal di madrasan 

Nizamiyyah di Nishapur yang merupakan tempat pusat 

intelektual besar pada masa itu. Fiqih dipelajari oleh Al-

Ghazali sejak kecil di kota Thus, di bawah bimbingan sang 

guru, yang bernama Ahmad bin Muhammad Ar-Razkani. 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

41 

 

Guru pertama Al-Ghazali adalah Yusuf An-Nassaj, seorang 

sufi. Kemudian, dia pergi kesebuahKotayang bernama 

Jurjan (sekarang Georgia) untuk memperdalam dan 

mempertajam ilmu fiqihnya. Dia belajar kepadasalah  

seorang  guru  yaitu,Abu  Nashr  Al-Isma'ili (Shalahudin & 

Fauzi, 2024).   

Dalam perjalanan menuntut ilmu berguru pada 

Imam al-Juwayni yang merupakan imam al haramyn. 

Kemudian sepeningal wafatnnya sang guru, Al Ghazali 

diundang ke istana Nizam al-Mulk, wazir Dinasti Seljuk. Ia 

kemudian ditunjuk menjadi profesor di Madrasah 

Nizamiyyah Baghdad pada usia yang masih muda, sekitar 

33 tahun. Di Baghdad, ia menjadi tokoh sentral dalam 

diskursus filsafat, teologi, dan hukum Islam.  

Namun, di tengah puncak ketenarannya, Al-Ghazali 

mengalami krisis spiritual besar. Ia merasa ilmunya tidak 

memberi kedamaian batin, dan pada tahun 1095, ia 

meninggalkan jabatan dan kehidupannya di Baghdad. 

Selama hampir 11 tahun, Al-Ghazali menjalani kehidupan 

sebagai sufi. Ia mengembara ke Damaskus, Yerusalem, 

Hijaz (Mekah dan Madinah), dan akhirnya kembali ke Tus. 

Dalam masa pengembaraan ini, ia memperdalam praktik 

spiritual dan menulis banyak karya monumental. Sekitar 

tahun 1106 M, Al-Ghazali kembali ke Tus dan mengajar di 

madrasah lokal serta mendirikan zawiyah (pondok sufi). Ia 

menolak kembali ke jabatan tinggi resmi, sebagai bentuk 

komitmen terhadap kehidupan zuhud dan ikhlas. Beliau 

melahirkan karya diantaranya yaitu dalam bidang tasawuf 

Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn (Menghidupkan Ilmu-ilmu Agama), dalam 

biang filafat Tahāfut al-Falāsifah (Kekacauan Para Filosof), 

al-Munqidh min al-Ḍalāl (Penyelamat dari Kesesatan), al-

Maqāṣid al-Falāsifah (Tujuan Para Filosof), al-Mustasfā min 

‘Ilm al-Uṣūl. Kitab dalam bidang fiqih ialah Kitab Al-Wasith, 

KitabAl-Basith, KitabAl-Wajiz, dan KitabAl-Khulashah. 

Kemudian dalam bidang ushul fiqh ialah Kitab Al-Wasith, 

KitabAl-Basith, KitabAl-Wajiz, dan KitabAl-Khulashah. 

 

 

 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

42 

 

b) Pendidikan Jiwa Al Ghazali  

Imam Al Ghazali (1058-1111 M) merupakan pemikir 

besar dalam peradaban islam klasik, juga merupakan 

seorang teolog dan fakih sekaligus merupakan seorang 

filsuf moral dan pendidik jiwa. Melalui karya-karya seperti 

Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Mīzān al-‘Amal, Kimiyā’ al-Sa‘ādah, dan 

al-Munqidh min al-Ḍalāl, Al-Ghazali meletakkan landasan 

pendidikan spiritual dan etika Islam yang menyatu antara 

ilmu, amal, dan penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs). 

Tazkiyatun Nafs menurut Al Ghazali merupakan 

landasan pembentukan karakter, akhlak bisa berubah jika 

melalui proses belajar yang berkesinambungan dan dengan 

dorongan yang kuat (Syifa & Ridwan, 2024). Pendidikan 

tidak hanya sekadar mengajarkan pengetahuan, tetapi juga  

mencakup  pembentukan  akhlak  mulia  melalui  hati  yang  

bersih,  pengendalian  hawa  nafsu,  dan  pemahaman  

agama  yang  mendalam (Syifa & Ridwan, 2024). 

Al-Ghazali juga memberikan kontribusi penting 

dalam bidang pendidikan. Ia menekankan pentingnya 

pengetahuan, baik dari sisi keagamaan maupun duniawi. 

Pendekatannya terhadap pendidikan bersifat menyeluruh, 

yang menggabungkan aspek moral, intelektual, dan 

spiritual.  

Menurut Al-Ghazali, pengetahuan yang sejati harus 

membawa seseorang kepada pemahaman mendalam 

terhadap dirinya sendiri, alam semesta, dan Allah SWT. 

kata jiwa, yaitu "nafs" yang berarti diri atau jiwa. 

Dalam bahasa Inggris, jiwa disebut "soul" atau "spirit". 

Terminologi ini melihat terhadap berbagai pendapat ulama 

dan filsuf muslim. Al-Kindi, Al-Farabi, dan Ibnu Sina 

membuat definisi jiwa sebagai kesempurnaan awal bagi 

fisik yang bersifat alamiah, mekanistik, dan memiliki 

kehidupan yang energik (Shalahudin & Fauzi, 2024).  

Dalam ajaran Islam, manusia terdiri dari jasmani 

atau raga dan rohani atau jiwa (Sulistuyani et al., 2025). 

Adapun  menurut  Al-Ghazali  yang  dimaksud nafs (jiwa)  

ialah  suatu  hal  yang terkumpul terhadap kekuatan 

amarah dan  syahwat manusia yang memiliki konotasi 

tercela. Yang kedua ialah al-latifah (substansi halus) hal 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

43 

 

inilah yang dimaksud hakikat manusia, yaitu manusia 

dengan substansinya (Shalahudin & Fauzi, 2024). 

Manusia tidak terpisahkan dalam dua hal tersebut. 

Pemikiran Al Ghazali menekankan pada penanaman nilai 

spiritual dan karakter kokoh dalam jiwa seseorang 

sehingga menjadi manusia yang sehat secara fisik dan 

intelektual. Menurut Al Ghazali “Ilmu merupakan 

keutamaan hakikatnya yang tiada tara, karena ilmu 

merupakan sifat kesempurnaan Allah SWT. Dan dengan 

ilmu, maka mulialah para rasul dan nabi” (Shahruddin et 

al., 2024). Dalam pemikiran Al Ghazali pendidikan 

ditempuh manusia semata-mata hanyalah untuk 

kepetingan ilmu itu sendiriserta sebagai wujud ketakwaan 

kepada Allah SWT. Pendidikan islam juga sebagai sarana 

pembentukan akhlak mulia, menuntut ilmu adalah 

menyaring jiwa dari sifat hina kemudian mengisinya 

dengan sifat dan akhlak yang terpuji. (Maisarah et al., 

2025) Pendidikan Islam juga bertujuan untuk membentuk 

manusia menjadi manusia yang mampu memberikan 

makna hidup, berdaya saing, dan berkontribusi positif bagi 

masyarakat (Maisarah et al., 2025). 

 

Jiwa menurut Al Ghazali merupakan suatu 

substansi spiritual manusia yang memiliki potensi untuk 

menuju kesempurnaan atau kehancuran moral. Jiwa (Nafs) 

dibagi oleh Al Ghazali menjadi 3 diantaranya yaitu  

1) Al-nafs al-ammarah bi al-su’ yaitu jiwa yang cenderung 

memerintah kepada hal yang buruk atau kejahatan. 

2) Al-nafs al-lawwamah yiatu jiwa yang mencela dirinya 

atas kesalahan. Nafs ini mencaci maki dirinya sendiri 

ketika pada saat ia teledor dan lalai beribadah kepada 

Allah Swt. 

3) Al-nafs al-muthma’innah yaitu jiwa yang bersih dan jauh 

dari penyakit hati, jiwa ini pula yang merupakan jiwa 

yang lebih dekat kepada Allah SWT(Shalahudin & 

Fauzi, 2024).  

 

Pendidikan jiwa menurut Al Ghazali yaitu untuk 

membimbing jiwa manusia dari potensi hewani untuk 

menuju ke kesempurnaan rohani sehingga mampu lebih 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

44 

 

dekat kepada Allah SWT. Allah menegaskan kepada 

manusia untuk tidak mengotori dan tetap memelihara 

kesucian an-nafs agar dapat bermanfaat bagi dirinya 

sendiri maupun kepada orang lain (Ramli et al., 2024). 

 

Pendidikan jiwa dalam teori Al Ghazali ditekankan 

untuk senantiasa tazkiyatun Nafs atau menyucikan diri 

dari hal-hal yang menodai kebersihan jiwa, diantara 

1) Mujahadah, yaitu perjuangan melawan hawa naf, baik 

syahwat, ambisi duniawi maupun kemarahan dan 

kedengkian yang menjadi tabir penghalang untuk dekat 

dengan Allah SWT. Dilakukan dengan mengurangi 

makan yang berlebihan, menjaga pandangan, 

menghindarkan diri dari tidur berlebihan dan menjauhi 

ghibah dan riya (Ramli et al., 2024).  

2) Muhasabah, yaitu intropeksi dan mengevaluasi 

menganai niat, akhlak setiap hari. Menyadari kesalaha 

dan dosa yang diperbuat kemudian memperbaiki dari 

waktu ke waktu. Kemudian senantiasa mengevaluasi 

apa yang dilakukan untuk memperbaiki dan 

merencanakan ke depan (Hakim et al., 2024). 

3) Tazkiyah Al Nafs , yaitu penyucian jiwa dari sikap riya 

4) Taubat dan Dzikir yaitu senantiasa  kembali kepada 

Allah SWT setiap setelah melakukan dosa. Kemudian 

berkomitmen menyesali dosa dan tidak berniat 

mengulang kembali dosa yang sama(Anwar et al., 2025). 

5) Pembiasaan akhlak/ Riyadhah al-Nafs, yaitu melatih 

diri untuk konsisten melakukan perbuatan yang mulia 

seperti rendah ati, kejujuran, kasih sayang dan 

keadilan (Delviany et al., 2024). 

 

Ia juga menekankan pentingnya guru ruhani 

(murabbi) yang membimbing murid secara langsung, serta 

perlunya lingkungan yang kondusif bagi perkembangan 

spiritual. 

 

c) Etika dan Akhlak Menurut AL Ghazali 

Etika dan akhlak menurut Al Ghazali dalam Mīzān 

al-‘Amal dan Iḥyā’ menekankan bahwa akhlak bukan 

sekedar adab namun juga merupakan suatu jalan menuju 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

45 

 

kesempurnaan rohani serta kebahagiaan akhirat. Akhlak 

menurut Al Ghazali keadaan jiwa yang mapan yang darinya 

lahir perbuatan-perbuatan secara spontan tanpa perlu 

berpikir. 

Teori akhlak Al Ghazali yaitu teori empat kekuatan 

jiwa dari filsafat Yunani sedangkan etika Al-Ghazali adalah 

etika keselarasan jiwa. Hal ini mirip dengan pemikiran 

Aristotelian virtue ethics (Tachibana, 2024), tetapi bedanya 

pada pemikiran Al Ghazali berakar pada wahyu dan 

kesadaran ketuhanan(Anwar et al., 2025).  

Imam Al-Ghazali membangun teori akhlaknya 

dengan menyinergikan antara ajaran wahyu, pengalaman 

tasawuf, dan filsafat. Ia mengadaptasi teori empat kekuatan 

jiwa dari filsuf Yunani seperti Plato dan Aristoteles (Safitri 

et al., 2024), lalu mengislamkannya melalui panduan 

Qur'an dan Hadis. Menurutnya, dalam diri manusia 

terdapat empat potensi dasar jiwa:  

1) Akal (al-‘aql) yang bertugas membimbing dan menilai 

benar-salah kemudian menjadikan adanya hikmah atau 

kebijaksaaan bersumber dari akal yang seimbang. 

2) Amarah (al-ghadab) yang berfungsi untuk 

mempertahankan diri kemudian melahirkan syajaah 

atau keberanian dari amarah yang terkendali 

(Mahmudin et al., 2025). 

3) Syahwat (al-shahwah) yang menarik pada kenikmatan 

duniawi yang kemudian melahirkan iffah atau kesucian 

diri yang bersumbe rdari amarah yang terkendali. 

4) Keadilan (‘adalah) sebagai harmoni atau keseimbangan 

antara ketiganya (Safitri et al., 2024). 

 

Sedangkan Pembentukan akhlak menurut Al 

Ghazali yaitu pembiasaan, keteladanan, ilmu dan amal, 

kontrol diri dan kesadaran terhadap akhirat.  

Ia juga menegaskan bahwa akhlak dapat diubah, 

menolak pandangan bahwa moral adalah bawaan takdir. 

Akhlak bisa dibentuk sebagaimana tubuh bisa dibentuk 

melalui olahraga. Maka, pendidikan akhlak menurut Al-

Ghazali adalah proses panjang yang menuntut kesabaran, 

bimbingan guru yang saleh, dan lingkungan yang kondusif.  



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

46 

 

Lebih dari sekadar teori, akhlak dalam pandangan 

Al-Ghazali adalah jalan menuju kebahagiaan sejati 

(sa‘ādah) — yaitu kebahagiaan yang tidak hanya dirasakan 

di dunia, tetapi juga di akhirat. Karena itu, dalam 

pandangan Al-Ghazali, pendidikan akhlak adalah inti dari 

pendidikan Islam itu sendiri. Tanpa akhlak, ilmu hanyalah 

alat yang bisa menyesatkan; dan tanpa pembersihan jiwa, 

amal hanya menjadi rutinitas hampa tanpa ruh. 

,  

B. Ibn Sina: Filsafat dan Tahapan Pendidikan 

a) Biografi Ibnu Sina 

Ibnu Sina atau di barat dikenal dengan nama 

Avicenna yang juga dikenal   Di  dunia  muslim,  ia  

mendapat  julukan  sebagai "Syaraful Mulk", "Hujjatul 

Haq",dan "Syaikhur Rais".Ia dianggap sebagai salah satu 

dokter,  astronom,  filsuf,  dan  penulis  terpenting  dalam  

sejarah  Zaman  Keemasan Islam (The Golden Age of Islam) 

secara khusus dan Abad Pertengahan secara umum. Ia  

disebut  sebagaifilsuf  paling  berpengaruh  era  pra-

modern,  pemimpin  utama Mazhab Peripatetik (Saripudin 

& Maragustam, 2024). 

Ibnu Sina dengan nama asli Abu 'Ali al-Husayn ibn 

'Abdullah ibn Sina yang lahir di tahun  370  M/980  M  di  

Afshana,  Kabupaten  Balkh,  Afghanistan,  dekat Bukhara, 

sekarang disebut sebagai Uzbekistan  dan  meninggal  pada  

tahun  1037  M  pada  usia  58  tahun. Dimakamkan di 

Hamzan. Nama  ibunya  adalah  Astara  dan  nama ayahnya  

adalah Abdullah (Bulek, 2025). Ayahnya merupakan 

seorang pejabat pemerintahan. Sejak kecil tumbuh dalam 

lingkungan intelektual. Ibnu Sina dikenal sebagai anak 

jenius (Bulek, 2025) Ia menghafal Al-Qur’an pada usia 10 

tahun dan menguasai logika, matematika, dan ilmu-ilmu 

dasar hanya dalam hitungan tahun. Ibnu Sina dididik 

dalam aqidah, fiqh, ushul fiqh, dan keilmuan Islam lainnya  

oleh  Syaikh  Isma'il  az-Zahid(Saripudin & Maragustam, 

2024). Ibnu Sina dengan cepat menguasai Isagoge-nya  

Porphyry  (234-305  M),  Organon-nya  Aristoteles  (384-322  

SM),  Almagest-nya Ptolemy (100-170 M), dan Element-nya 

Euclid (w. 300 SM), Pada usia 16 tahun, ia telah menjadi 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

47 

 

dokter yang diakui, dan mulai mengobati pasien tanpa 

bayaran. 

Pada usia 18 tahun, ia sudah dianggap sebagai 

seorang filsuf dan dokter utama. Ia berhasil 

menyembuhkan raja Samanid, Nuh bin Mansur, dan 

sebagai imbalannya diberi akses ke perpustakaan kerajaan 

Bukhara, yang sangat berpengaruh dalam memperluas 

ilmunya. Setelah kejatuhan Samanid, Ibnu Sina hidup 

berpindah-pindah dari kota ke kota di Persia seperti 

Gurgan, Rayy, Hamadan, dan Isfahan. Ia menjabat sebagai 

vizier (menteri) di beberapa kerajaan kecil dan juga 

mengajar para murid. Karya yang ditinggalkan diantaranya 

Al-Qanun fi al-Tibb (The Canon of Medicine), Kitab al-Shifa’ 

(The Book of Healing) 

b) Gagasan Pendidikan Ibnu Sina 

Ibnu sina mempercayai bahwa tujuan pendidikan 

bersifat realistis dan juga filosofi, seperti mengembangkan 

potensi manusia secara menyeluruh, baik jasmani, 

intelektual, moral, dan spiritual agar manusia dapat 

mencapai kesempurnaan pribadi (Hidayat & Kuswanto, 

2024) dan mampu membeirkan manfaat kepada 

masyarakat. Dalam pemikiran pendidikannya, terhadap 

tahapan usia dan kurikulum yang diberikan kepada anak 

sesuai dengan perkembangan usia anak (Bulek, 2025) 

(Hidayat & Kuswanto, 2024) 

 

Usia Jenis Pendidikan Penjelasan 

0-6 Tahun Pendidikan 
dirumah  

Anak harus 
diajarkan mengenai 

adab yang baik, 

dimulai dari adab 
ketika makan, 

minum, memakai 

baju dan segala hal 
yang dilakukan 

anak dirumah. 

Pada usia ini, anak 
harus 

mendapatkan kasih 

sayang 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

48 

 

6-14 Tahun Pendidikan Dasar Pada usia ini, anak 
harus diajarkan 

cara membaca, 

menulis, mengenal 
mengenai Allah, 

diajarkan 

berolahraga 

sebagai bentuk 
pengajaraan 

psikomotorik anak. 

14 Tahun - 

Seterusnya 

Pendidikan 

Lanjutan 

Ilmu khusus: 

logika, filsafat, 
kedokteran, 

matematika, dan 

spesialisasi 

 

Metode pengajaran yang diusulkan Oleh Al Ghazali 

diantaranya yaitu melalui pengajaran individu dan 

kelompok disesuaikan dengan kecerdasan dan potensi 

anak, kemudian pembiasaan dan teladan, diskusi dan 

dialog kritis, meluui latihan dan evaluasi bertahap. 

Ibnu Sina menggabungkan pendidikan akhlak 

(etika) dengan pembentukan karakter rasional. Ia menolak 

pendekatan indoktrinasi dengan menanamkan dokktrin 

ideologi serta keyakinan pada seseorang namun tidak 

disertai dengan berpikir kritus. Tujuan untuk 

mempraktikkan doktrin tanpa mempertanyakan maupunn 

mengevaluasi kebenaran dari doktrin tersebut.(Bulek, 

2025).  

Ibnu Sina adalah pelopor gagasan bahwa setiap 

anak harus dididik sesuai bakat dan minatnya, bukan 

dipaksakan seragam. Konsep ini sangat mirip dengan 

Pendidikan berbasis perkembangan anak (developmentally 

appropriate), Pendidikan berbasis minat dan diferensiasi 

kurikulum, Pendidikan karakter dan humanis, pendidikan 

diferensial dan vokasional dalam pendidikan modern. 

 

 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

49 

 

C. Ibn Khaldun: Pendidikan dan Peradaban 

a) Biografi Ibnu Khaldun 

Ibnu Khaldun memiliki nama asli Abū Zayd ‘Abd al-

Raḥ mān ibn Muḥ ammad ibn Khaldūn al-Ḥ aḍ ramī lahir di 

Tunis, Afrika Utara kini dijuluki sebagai Tunisia. Beliau 

lahir pada 1332–1406 M / 732–808 H. Ibnu Khaldun 

merupakan tokoh terkemuka dalam ilmu pengetahuan 

Islam, yang sering dijuluki sebagai bapak ilmu sejarah, ia 

juga berkontribusi yang besar di berbagai bidang keilmuan, 

Ibnu Khaldun paling dikenal sebagai seorang sosiolog. 

Beliau juga kenal  dengan  pemikirannya  yang  revolusioner  

mengenai  peradaban  dan perubahan  sosial (Efendi, 2024). 

Pendidikan awalnya ia dapatkan dari orang tuanya, 

kemudian melanjutkan studi di Tunisia, yang saat itu 

merupakan pusat ilmu bagi para sarjana dan penulis dari 

Maghrib dan Andalus (Saripudin & Maragustam, 2024) ia 

yang mengungsi akibat berbagai pergolakan. Di sana, Ibnu 

Khaldun mempelajari syariah dan ilmu balaghah (retorika) 

dari para ulama tersebut. Kemampuannya dalam ilmu 

keagamaan, logika (mantiq), dan filsafat membuatnya 

sangat dikagumi oleh para gurunya 

Beliau merupakan seorang anak yang lahir dari 

keluarga elit terpelajar dan religius, terlibat dalam 

pemerintahan dan pendidikan. Ibnu Khaldun tumbuh di 

lingkungan sangat terlibat dalam dunia politik dan ilmu 

pengetahuan. Menjabat sebagai sekretaris istana, diplomat, 

hakim agung (qadhi) (Suandi & Herman, 2024), dan guru di 

berbagai kota: Fez (Maroko), Tlemcen, Granada (Andalusia), 

Biskra, Kairo. Pernah menjadi Mufti Mazhab Maliki dan 

Ketua Qadhi di Mesir. Pernah menjadi Mufti Mazhab Maliki 

dan Ketua Qadhi di Mesir (Suandi & Herman, 2024).  

Dalam dunia politik dan keilmuan, dengan 

kecerdasan otaknya yang luar biasa, Ibnu Khaldun mampu 

menguasai filsafat, sosiologi, dan pendidikan, serta 

berperan aktif dalam membangun karier dan kontribusi 

intelektualnya (Suandi & Herman, 2024) 

 

 

 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

50 

 

b) Pemikian Ibnu Khaldun mengenai Pendidikan 

Menurut Ibnu Khaldun, pendidikan merupakan 

suatu sarana dalam pembentukan peradaban (Efendi, 

2024). Karya monumentalnya yaitu muqaddimah 

menjelaskan mengenai peradaban yang komperehesif serta 

dinamika masyarakat (Efendi, 2024). Ibn Khaldun 

menempatkan pendidikan (ta‘līm) sebagai poros utama 

dalam bangunan peradaban manusia (‘umrān al-basharī). 

Disebutkan dalam kitabnya muqaddimah ibnu 

khaldun “Ilmu adalah pondasi dari kehidupan sosial. Tanpa 

ilmu, masyarakat akan runtuh dan kehilangan 

kebudayaannya.” (Yani, 2024)  Ibnu Khaldun 

berpandangan bahwa setiap bentuk kemajuan sosial, 

politik, ekonomi, dan budaya sangat bergantung pada 

kualitas pendidikan dan keberlangsungan proses transmisi 

ilmu antar generasi (Efendi, 2024). 

Pendidikan menjadi suatu pondasi peradaban dan 

instrumen utama dalam pewarisan ilmu, moral, dan nilai 

budaya. Pendidikan bukan sekadar penguasaan ilmu, 

tetapi proses pembentukan karakter, penguatan akal, dan 

pengasahan keterampilan sosial dan spiritual. Tujuan 

pendidikan menurut Ibnu Khaldun ialah sebagai 

pemelihara warisan intelektual peradaban islam, 

membentuk kepribadian yang seimbang, menyiapkan 

generasi untuk kehidupan sosial dan politik serta 

menumbuhkan peradaban melalui ilmu dan amal, 

Membentuk mentalitas kolektif (asabiyyah ilmiah) yang 

memperkuat solidaritas dan kebudayaan.  

 

Pendidikan sebagai penopag peradaban maju 

(Syakdiyah et al., 2024). Suatu peradaban atau suatu 

negara maju menurut ibnu khaldun haruslah terdapat 

generasi-genarasi yang membawa ilmu(Said, 2024), 

mencintai ilmu, generasi berilmu dan berahlak. Harus pula 

terdapat sistem pendidikan yang terstruktur berdasarkan 

kebutuha masyarakatnya, dan pendidikan yang 

mengakomodasi pembentuka watak produktif bukan hanya 

sekedar akademik namun juga produktif secara sosial. 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

51 

 

Prinsip pendidikan untuk peradaban menurut Ibnu 

Khaldun ialah 

1) Pendidikan harus melalui proses panjang, bukan hanya 

suatu yang instan  

2) Pendidikan yang berbasis pada praktik nyata atau 

pengalaman 

3) Menyesuikan pada perkembangan akal anak 

4) Pendidikan harus menghindari metode dengan 

kekerasan 

5) Guru sebagai teladan peradaban. 

 

Menurut Ibnu Khaldun, pendidikan yang terputus dari 

realitas sosial dan moral akan mempercepat keruntuhan 

peradaban (Nasim, 2024). Hal ini ditandai dengan adanya elit 

yang belajar hanya untuk prestise sosial, bukan untuk 

kontribusi kepada masyarakat. Inilah bentuk degenerasi ilmiah 

yang merusak struktur peradaban dari dalam.  

Ia juga menyatakan dalam bukunya muqaddimah bahwa 

pendidikan tidak lain merupakan sebuah innvestasi jangka 

panjang. Sebagaimana  dalam buku muqaddimah “Negara dan 

pemerintahan yang baik akan berinvestasi dalam ilmu dan 

pendidikan... karena stabilitas negara sangat bergantung pada 

kualitas moral dan intelektual rakyatnya.” (Syakdiyah et al., 

2024) keberhasilan sistem pemerintahan dan ekonomi harus 

ditopang oleh pendidikan yang efektif dan berkelanjutan 

(Syakdiyah et al., 2024). 

Metode pengajaran yang dilakukan Ibnu Khaldun ialah 

mengajarkan pengetahuan setapak demi setapak, sedikit demi 

sedikit hingga anak memahami pokok bahasan. Menurut  Ibnu  

Khaldun  seseorang  yang  dahulunya  diajarkan  dengan cara 

kasar,  keras dan  cacian akan dapat mengakibatkan gangguan 

jiwa pada siswa (Yani, 2024). 

Menurut Ibnu Khaldun ada tiga tingkatan tujuan yang 

hendak dicapai dalam proses pendidikan diantaranya yaitu: 

1. Pengembangan keahlian atau skills, seseorang yang 

memiliki pengetahuan dan pemahaman akan tetapi 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

52 

 

kemahiran tidak dimiliki oleh setiap orang. Diperlukan 

usaha untuk mengembangkannya, hal tersebut dilakukan 

melalui pendidikan (Yani, 2024). 

2. Penguasaan terhadap keterampilan profesional yang sesuai 

dengan zamannya. Hal ini bertujuan agar setiap 

pengetahuan dari proses pendidikan mampu membantu 

menunjang kemajuan zaman.  

3. Membina pemikiran yang baik berasaskan pengetahuan 

dan kemampuan berpikir (Yani, 2024) 

 

D. Imam Syafi’i dan Pemikiran Kependidikan Fikih 

a) Biografi Imam Syafi’i 

Imam Syafi’i atau yang biasa dikenal dengan nama 

Abū ʿAbd Allāh Muhammad ibn Idrīs ibn al-ʿAbbās ibn 

ʿUthmān ibn Shāfiʿ ibn al-Sāʾib beliau lahir di Gaza, 

Palestina pada 150 H / 767 M – 204 H / 820 M kemudian 

wafat di Fustat (Kairo lama) atau saat ini dikenal dengan 

negara Mesir. Beliau berada pada garis keturunan Quraisy 

Bani Muthallib yang memiliki hubungan kekerabatan 

dengan Nabi Muhammad. 

 Setelah ayahnya wafat, Syafi’i kecil dan ibunya 

pindah ke Mekah. Di sana, ia tumbuh dalam kemiskinan 

tetapi dengan semangat belajar yang tinggi. Ia menghafal 

Al-Qur'an pada usia 7 tahun, dan menghafal kitab al-

Muwaththa’ karya Imam Malik pada usia 10 tahun. Ia 

menuntut ilmu di Madinah,  Yaman,  Baghdad, dan Mesir. 

Belajar dibawah naungan Malik ibn Anas di Madinah, 

pendiri mazhab Maliki, dan Muhammad bin al-Hasan al-

Shaybani  di  Baghdad,  seorang  murid  Imam  Abu  

Hanifah  yang  merupakan  pendiri mazhab Hanafi(Ruslan 

et al., 2025). 

Dalam proses belajar ia mensintesis   dan   

menyelaraskan   metodologi   hukum   yang   berlaku   pada 

masanya, yang seringkali saling bertentangan antar 

madzab yang beliau pelajari. Metodologi fiqih Imam Syafi’i 

didukung oleh faktor paparan madzab Ahl al-Hadith di 

Madinah yang  menekankan  teks dan  tradisi,  dan Ahl  al-

Ra'yi di Irak  yang lebih   mengedepankan   penalaran dalam 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

53 

 

istinbath hukum islam. Imam syafi’i mejembatani 

pendekatan terpadu dan sistematis terhadap yurisprudensi 

islam(Ruslan et al., 2025). 

 

b) Metodeologi Pendidikan Fiqih Imam Syafi’i  

Imam syafi’i di akui kepiawaianya oleh banyak 

tokoh, salah satunya Abu Ubaid al-Qasim bin Salam al-

Baghdadi, yang menyatakan bahwa pada masanya tidak 

ada seorang pun yang melebihi Imam Syafi’i dalam hal 

kekuatan akal, kehati-hatian (wara’), kefasihan berbicara, 

serta keutamaan pribadi. Imam Ahmad bin Hanbal, pendiri 

mazhab Hanbali, yang menyebutkan bahwa Imam Syafi’i 

adalah sosok ulama yang sangat sedikit melakukan 

kesalahan dalam bertutur, dan senantiasa merujuk pada 

hadis-hadis Nabi SAW dalam penjelasannya. 

Pendekatan yang digunakan Imam Syafi’i dalam 

mendidik muridnya adalah: 

1. Metode Menghafal atau muhafadzah 

Teknik pembelajaran yang menekankan pada 

kemampuan menghafal yang kuat didukung dengan 

hafalan secara berulang yang mana metode ini pada 

masa itu menjadi metode yang paling utama digunakan. 

Hal ini agar murid mengingat pelajaran secara 

mendalam dengan terus melatih kemampuan kognitif 

serta daya ingatnya.  

2. Metode Menulis atau Kitabah 

Metode ini digunakan dan telah menjadi tradisi 

penting dalam era keemasan islam karena dianggap 

merupakan sutau cara melestarikan pengetahuan 

meskipun pemiliknya telah tiada. Dalam sejarah 

pendidikan Islam, menulis merupakan salah satu pilar 

utama dalam penyebaran dan penguatan ilmu, bahkan 

menjadi ciri dari budaya keilmuan yang maju. 

3. Metode Pengulangan atau Tikrar 

Imam Syafi’i menekankan pengulangan dalam 

kegiatan pembelajaran karena tidak semua peserta 

didik memiliki kemampuan yang sama; ada yang cepat 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

54 

 

memahami, ada yang sedang, dan ada pula yang lambat 

(slow learner) (Zahra et al., 2024). 

Imam Syafi’i mendidik murid dengan pendekatan 

yang adaptif, khususnya bagi mereka yang memiliki 

kesulitan dalam memahami pelajaran. Dengan 

mengulang-ulang materi secara sabar dan sistematis, 

beliau membantu peserta didik untuk memahami dan 

menguasai ilmu secara bertahap, sesuai dengan 

kapasitas masing-masing (Ruslan et al., 2025). 

4. Metode Amstal atau Perumpamaan 

Pembelajaran dilakukan dengan pembelajaran yang 

bertujuan untuk mendekatkan konsep yang abstrak 

atau sulit dengan menggunakan analogi atau 

perumpamaan yang sederhana. Melalui perbandingan-

perbandingan yang ringan, konsep-konsep syariat yang 

kompleks menjadi lebih mudah dipahami oleh peserta 

didik (Zahra et al., 2024). 

5. Metode Munazharah atau Diskusi Ilmiah 

Pembelajaran ini yaitu dengan melibatkan 

interakasi verbal antara dua pihak atau lebih untuk 

membahas suatu permasalahan atau mempertahankan 

argumen secara rasional. Diskusi ilmiah dapat 

dilakukan peserta didik, antar pendidik, maupun 

antara pendidik dengan peserta didik. Hal ini 

ditanamkan oleh Imam Syafi’i degan tujuan untuk 

melatih kemampuan berpikir kritism kemampuan 

mengemukakan pendapat dan menerika pandangan 

orang lainn secara objektif (Ruslan et al., 2025).  

Imam Syafi’i kerap menerapkan metode ini untuk 

mendorong pembelajaran yang dialogis dan partisipatif, 

sehingga murid tidak hanya menjadi penerima ilmu 

pasif, tetapi juga terlibat aktif dalam proses pencarian 

dan klarifikasi kebenaran (Zahra et al., 2024). 

 

 

 

 

 

 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

55 

 

E. Al-Zarnuji: Strategi Pembelajaran dalam Ta’lim al-

Muta’allim 

a) Biografi Al Zarnuji 

Al Zarnuji atau yang memiliki nama lengkap Burhān 

al-Dīn al-Zarnūjī. Beliau berasa dari kota zarnuj atau 

sebuah kwasan yang terletak dengan dengan wilayah 

Transoxiana (sekarang masuk dalam Uzbekistan). Beliau 

hidup pada sekitar awal abad ke-13 M (abad ke-7 H). Beliau 

belajar dikota bukhara dan baghdad yang merupakan 2 

pusat ilmu dalam dunia islam Ia adalah murid dari Fakhr 

al-Islām al-Bazdawī, seorang ahli fikih terkenal dari mazhab 

Hanafi. Karyanya menunjukkan ia memiliki pemahaman 

mendalam dalam bidang fikih, adab, pedagogi, dan etika 

belajar. 

b) Prinsip dan Strategi Pembelajaran dalam Kitab Ta’lim 

Muta’alim 

Menurut Al Zarnuji menuntuut ilmu bertujuan 

untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT, mnegangkap 

kebodohan pada diri sendiri dan orang lain serta 

menghidupkan syariat agama islam. Ia menentang keras 

pencarian ilmu semata untuk kekuasaan, harta, atau 

kemegahan status sosial. Maka, niat (niyyah) menjadi 

fondasi utama strategi pembelajaran. 

Strategi pembelajaran yang ditekankan yaitu 

mengenai niat, adab, metode serrta relasi guru dengan 

murid. 

1) Adab dan Etika sebagai dasar strategi  

Menurut Al Zarnuji dalam menuntut ilmu seseorang 

harus memurnniakan niat karena Allah SWT, kemudian 

memuliakan ilmu dan guru. Dalam proses mencari ilmu 

seseorang juga garus berbakti kepada orang tua dan 

masyarakat serta menjauhi sifat sombong dan merasa 

cukup. Seorang pencari ilmu harus senantiasa renda 

diri dan merasa diri tidak tau apa-apa. 

2) Strategi Pembelajaran secara Teknis 

Dalam menuntut ilmu sebagaimana pemikiran Al 

Zarnuji seseorang haruslah (1) memilih ilmu yang 

bemanfaat atau setiap ilmu yang dicari merupakan ilmu 

yang relevan dan sejalan dengan kehidupan 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

56 

 

masyarakat, (2) memilih guru yang kompeten dan 

sholeh, ilmu tidak akan didapatkan jika tidak berasal 

dari seseorang yang meyakinkan agama, (3) memilih 

waktu yang efektif untuk digunakan sebagai belajar. (4) 

Belajar dengan bertahap, seorang murid tidak 

diperkenankan mempelajari terlalu banyak kitab 

sekaligus, hal ini guna menghindari kebingungan 

karena keragaman pandangan. (5) Seorang pelajar 

harus sentiasa siap mengulag dan menelaah ilmu 

dengan menulis ulang pembelajaran, berdiskusi dan 

belajar kolektif dalam halaqah-halaqah. 

 

F. Perbandingan Pemikiran Tokoh-Tokoh Klasik 

Al Ghazali lebih menekankan pada pendidikan jiwa dan 

pembentukan akhlak sebagai inti dari pendidikan. Pendidikan 

menurutnya harus membawa manusia pada kesucian jiwa 

untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT. pemikiran Ibnu 

Sina menawarkan pendidikan berbasis perkembangan usia 

dan potensi individu, bahwa pendidikan harus disesuaikan 

dengan perkembangan dan kematangan usia anak dalam 

menerima pengetahuan tersebut. Ibnu Sina menolak 

indoktrinasi dan mendorong pembelajaran rasional serta 

diferensiasi kurikulum. 

Sedangkan Ibn Khaldun melihat pendidikan sebagai 

fondasi peradaban. Bahwa pendidikan adalah untuk 

membangun peradaban yang berkemajuan. Imam Syafi’i 

mengembangkan metode pendidikan fiqih berbasis hafalan, 

pengulangan, diskusi, dan logika syar’i. Metode ini kuat 

diterapkan di pesantren salaf dalam memperkuat ketelitian 

berpikir dan pemahaman hukum Islam. Al-Zarnuji 

menekankan niat, adab, dan pembelajaran bertahap. Ia 

meyakini keberhasilan belajar tergantung pada sikap terhadap 

ilmu dan guru. Kelima tokoh ini menawarkan dasar konseptual 

penting bagi pengembangan pendidikan Islam di Indonesia: 

spiritualitas (Al-Ghazali), rasionalitas (Ibnu Sina), peradaban 

(Ibnu Khaldun), kotekstualitas (Imam Syafi’i), dan pendidikan 

berbasis adab (Al-Zarnuji). 

 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

57 

 

 

 

 

BAB 4 

TOKOH-TOKOH MODERN DALAM 

PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM 

 

A. Muhammad Abduh: Rasionalisme dalam Pendidikan 

a) Biografi Muhammad Abduh  

Muhammad Abduh dengan nama lengkap 

Muhammad Abduh bin Hasan Khairullah. Beliau lahir di 

Desa Mahallat Nasr, Tanta, Provinsi al-Gharbiyyah, Mesir 

dan wafat di Alexandaria, Mesir pada 11 juli 1905 M. 

Ayahnya bukan dari kalangan intelektualis, namun beliau 

di didik dengan nilai moral tinggi serta agama sejak dini. 

Pada usia 10 tahun beliau telah mampu menghafal dan 

menyelesaikan hafalan dalam waktu hanya 2 tahun 

(Rahmawati & Sihono, 2025). 

Abduh Pemikiran yang terkenal yaitu mengenai 

rasionalisme islam dan reformasi modern. Tokoh yang 

mempengaruhi Muhammad Abduh adalah Jamal al-Din al-

Afghani (reformis pan-Islamisme). Abduh mulai  

mengembangkan  pandangan  tentang  pentingnya  

pembaruan  dalam dunia Islam, yang mendorongnya 

menuju reformasi pemikiran Islam dan pendidikan 

(Rahmawati & Sihono, 2025). 

Abduh sering menyampaikan karta tulisnya dalam 

berbagai seminar-seminar maupun dari piato-pidato yang 

beliau bawakan. Pendekatannya ini selaras dengan 

pemikirannya yang lebih mengutamakan interaksi  

langsung dalam pendidikan, baik di lembaga pendidikan 

maupun di masjid-masjid besar. Abduh juga menulis tafsir 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

58 

 

Al Manar yang merupakan karya tafsir monumental yang 

penafsirannya senantiasa mengedepankan  metode  tafsir  

yang  tidak  hanya  mengandalkan penafsiran   tekstual,   

tetapi   juga   memperhitungkan   konteks   sejarah,   sosial,   

dan  kebudayaan  yang  melingkupi  ayat-ayat tersebut. 

Beliau juga sennatiasa mengintegrasikan ilmu modern ke 

dalam penafsirannya sehingga pendekatan tersebut 

akhirnaya merubah cara pandang terhadap tafsir 

tradisional yang sering terjebak dalam interpretasi literal 

dan penuh dogma (Rahmawati & Sihono, 2025). 

 

 

b) Rasionalisme dalam Pendidikan 

Islam modern dalam konsep beliau mengusung 

rasionalisme Islam, yaitu keyakinan bahwa akal adalah 

anugerah Ilahi yang harus digunakan untuk memahami 

wahyu dan membangun peradaban. Beliau menekankan 

bahwa kemunduran islam selalu diakibatkan oleh paham 

jumud, atau keadaan membeku, statis dan tidak ada 

perubahan (Zainuddin & Thawwifi, 2023).  

Abduh merupakan seorang reformasi rasionalis 

dalam pendidikan Islam yang tidak menyetujui jika 

terdapat dikotomi antara ilmu pengetahuan umum dan 

ilmu pengetahuan agama. Menurutnya segala ilmu 

pengetahuan bersumber sama, yaitu dari Allah SWT dan 

setiap ilmu pengetahuan di dunia digunakan untuk 

mendekatan diri kepada Allah SWT (Zainuddin & Thawwifi, 

2023). 

Menurut Muhammad Abduh pendidikan 

merupakan alat emanasipasi intelektual, sosial dan 

spiritual. Menurutnya, pendidikan Islam haruslah 

terbebas dari taklid buta dan pembekuan pemikiran. 

Tujuan pendidikan dicetuskan dalam beberapa poin 

diantaranya yaitu: 

1) Emansipasi Akal yaitu pendidikan harus membebaskan 

manusia dari berbagai dogma dan taklid (Muliati et al., 

2020)  



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

59 

 

2) Pendidikan haruslah membangun manusia bermoral 

dengan kesadaran akal dan bukan sekedar hafalan 

hukum 

3) Pendidikan menjadikan siswa mandiri dalam berpikir 

sehingga kritis dan tidak pasif 

4) Pendidikan haruslah menjadi alat transformasi umat 

dan peradaban (Zainuddin & Thawwifi, 2023). 

Muhammad Abduh menyatakan bahwa dalam 

tuntutan era modern yang serba kompleks ini, diperlukan 

interpretasi dan penafsiran baru yang sesuai dengan 

kondisi zamannya. Ijtihad menurut Abduh bukan hanya 

boleh, namun merupakan suatu keharusan. Abduh 

mennetang budaya taklid yang mengungkung pemikiran 

umat islam dengan dogma-dogma. Umat islam mestinya 

harus terbebas dari ikatan taklid sehingga kemajuan dapat 

dirasakan.  

  Pemikirannya mengenai pendidikan rasionalis 

Abduh merupakan gerakan pembaharu dalam pendidikan 

islam. Abduh menyatakan bahwa akal merupakan pintu 

utama ilmu. Akal harus digunakan untuk memahami nash, 

bukan untuk menolaknya. Pendidikan harus 

menumbuhkan kemampuan bernalar (critical thinking), 

maka harus diintegrasikan dengan filsafat, logika, sains 

harus diajarkan sejajar dengan fiqih dan tafsir (Rahmawati 

& Sihono, 2025). Menurutnya, pendidikan agama juga 

harus mengemabngkan hikmah kebebasan, bukan sekedar 

hukum bersifat dogma literal. 

  Menurutnya, pendidikan haruslah melatih anak 

untuk berkemamuan ijtihad, bukan sekedar taklid, guru 

juga sebagai pemantik nalar anak, bukan sekedar 

penguasa absolut atas ilmu. Pemikiran Abduh berperan 

dalam modernisasi pengetahuan islam seperti dijadikannya 

pemikiran abduh sebagai arah dasar kurikulum di dunia 

arab, beliau juga menginspirasi tokoh seperti Rashid Rida, 

Ahmad Dahlan, Muhammad Iqbal kemudian pendidikan 

dalam pemikiran abduh sebagai jalan menuju Tuhan dan 

peradaban. 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

60 

 

 

B. Syed Muhammad Naquib al-Attas: Islamisasi Ilmu dan 

Tujuan Pendidikan 

a) Biografi Muhammad Naquib Al Attas  

Nama lengkap Naquib Al Attas ialah Syed 

Muhammad Naquib bin Ali al-Attas. Lahir di Indonesia, 

yaitu di Bogor pada 5 September 1931. Berkebangsaan 

malaysia merupakan keturunan dari Hadhrami (Arab-

Yaman) dari keluarga Ba ‘Alawi. Beliau merupakan ulama 

yang fokus pada Filsafat Islam, Tasawuf, Sejarah, 

Pendidikan Islam, Islamisasi Ilmu. Beliau mempelajari 

pengetahuan bahasa dan sastra dari kebudayaan melayu 

di Johor sedangkan  

Beliau menempuh pendidikan di sekolah melayu di 

Malaysia yaitu Ngee Heng English School Johor (Syafa’atin 

& Muamanah, 2020) dan melanjutkan pendidikan di 

Indonesia yaitu Madrasah Al Urwah Al Wustha pada 1941 

inggris di Johor Bahru kemudian melajutkan pendidikan 

di Royal Military Academy, Sandhurst (UK), University of 

Malaya, Singapura dengan spesialisasi studi islam, McGill 

University, Kanada, dan mendapatkan gelar S3 Ph.D 

dalam bidang filsafat dan metafisika di University of London 

(SOAS). (Syafa’atin & Muamanah, 2020) 

Beliau merupakan Dosen di University of Malaya 

dan National University of Malaysia, Pendiri dan Direktur 

pertama International Institute of Islamic Thought and 

Civilization (ISTAC), Kuala Lumpur, Pelopor pemikiran 

Islamisasi Ilmu dan konsep pendidikan beradab (ta’dīb) 

(Siregar & Siregar, 2018) 

 

b) Islamisasi ilmu pengetahuan 

Miskonsepsi dalam kata islamisasi ilmu 

pengetahuan sering disalah artikan dengan 

menngislamkan segala ilmu pengetahuan. Padahal 

Islamisasi ilmu bukan berarti "membuat ilmu menjadi 

Islami" secara superficial, namun suatu proses 

pembebasan ilmu modern dari unsur-unsur sekuler, 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

61 

 

materialistik, dan dualistik, lalu mentransformasikannya 

berdasarkan worldview Islam yang benar. 

Tujuan islamisasi ilmu pengetahuan ialah 

mengembalikan ilmu ke arah tauhid dan adab, bukan 

sekedar melabeli ilmu sekuler dengan nama islam, 

islamisasi ilmu membedakan antara ilmu yang bermanfaat 

dan tidak bermanfaat, mengintegrasikan ilmu dunia dan 

agama dengan harmonis, melahirkan insan berilmu yang 

bermoral. Dalam pandangan beliau, ilmu yang harus di 

islamisasi ialah konsep dasar mengenai agama, manusia, 

akal, kebebasan dan progress, sistem pendidikan dan 

epistimologi. 

Islamisasi ilmu pengetahuan menurut Al Attas 

adalah pembebasan manusia dari tradisi magis, 

mmitologis, animistis, dan berbagai kultur yang 

bertentangan dengan Islam. Hal ini bermakna bahwa umat 

islam sesungguhnya harusnya memiliki pemikiran yang 

bebas, terbebas dari pengaruh magis, mitos, animisme, 

nasionalisme buta dan sekularisme yang cenderung 

mencederai an mezholimi diri. Akibatnya manusia lupa 

akan hakikat dirinya(Siregar & Siregar, 2018). 

Beliau juga mengkritik ilmu pengetahuan dewasa 

ini yang kehilangan tujuannya. Hal ini dikarenakan ilmu 

pengetahuan yang ada merupakan hasil dari skeptisme 

yang meletakkan keraguan dan spekulasi sederajat dengan 

metode ilmiah yang menjadikannya sebagai alat 

epistimologi(Siregar & Siregar, 2018). Beliau mengkritik 

dengan keras mengenai sistem pendidikan modern yang 

haya mengasah kemampuan intelektual namun tidak 

membentuk pribadi yang spritualis dan bermoral.  

Sebagaimana dalam bukunya Aims and Objectives 

of Islamic Education, 1979 disebutkan “Tujuan pendidikan 

dalam Islam adalah menghasilkan manusia yang baik 

(insan kamil), bukan sekadar manusia profesional atau 

produktif.” 

Menurut Al-Attas, pendidikan harus dibangun di atas 

pandangan hidup Islami (Islamic worldview), bukan 

sekadar kurikulum Islami. 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

62 

 

 

C. Fazlur Rahman: Kontekstualisasi Pendidikan Islam 

a) Biografi Fazlur Rahman 

Memiliki nama asli Fazlur Rahman Malik, beliau 

lahir di Hazara, British India (sekarang Pakistan) pada 21 

September 1919. Kemudian wafat di Chicago, Amerika 

Serikat, 26 Juli 1988.  Beliau berkebangsaan pakistan. 

Beliau menempuh pendidikan dari madrasah tradisional 

belajar Islam klasik dari ayahnya bernama Maulana Sahab 

Ad Din seorang ulama Deobandi (Oktaria et al., 2025),  

Rahman telah menghafal Al Qur’an pada usianya 10 

tahun, ia di didik oleh seorang ayah yang dari kalangan 

ulama dan dibesarkan dikeluarga dengan madzab hanafi 

(Oktaria et al., 2025) 

kemudian melanjutkan studi di Universitas Punjab, 

Lahore, kemudian mendapatkan gelar Ph. D di Oxford 

University. Beliau ahli dalam Filsafat Islam, Tafsir, Etika 

Islam, Pendidikan Islam, Kontekstualisasi Pemikiran 

Islam. Fazlur Rahmann kemudian mengemban jabatan 

akademik dibeberapa tempat diantaranya yaitu Profesor di 

McGill University, Kanada, Direktur Institute of Islamic 

Research, Pakistan, Profesor Studi Islam, Universitas 

Chicago, AS. Karya tulisnya dijadikan sumber diantaranya 

Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual 

Tradition, Major Themes of the Qur’an, Revival and Reform 

in Islam, Islamic Methodology in History. 

 

b) Pemikiran Kontekstualisasi Pendidikan Islam  

Fazlur Rahman dikenal sebagai pemikir Muslim 

modernis yang mengusung gagasan penting mengenai 

kontekstualisasi pendidikan Islam, yakni upaya 

menyesuaikan ajaran Islam dengan konteks zaman 

modern tanpa kehilangan esensi nilai-nilainya. Diantara 

gagasan yang diberikan oleh Fazlur Rahman adalah: 

 

1) Pendidikan islam haruslah kontekstual 

Rahman menegaskan bahwa pendidikan Islam 

harus mampu membaca Al-Qur’an secara historis dan 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

63 

 

moral-filosofis, bukan secara literal semata. Ia 

mengusulkan metode “double movement” dalam 

menafsirkan teks seperti bergerak dari konteks sosial-

historis teks (turunnya wahyu) ke nilai moral 

universal, kemudian mengaplikasikan nilai tersebut 

ke konteks kehidupan masa kini. 

Pengajaran islam harus disesuaikan dengan 

kondisi sosial dan bduaya masyarakat agar relevan, ia 

juga menekannkan mengenai pentingnya konsep 

tajdid (pembaharuan) dan ijtihad (pemikiran kritis dan 

independen), yaitu upaya untuk memahami ajaran 

Islam secara kontekstual, sesuai dengan waktu dan 

tempatnya. Dalam pendekatannya, Rahman mengkaji 

kondisi sosial-moral umat pada masa Nabi serta 

memperluas pemahaman terhadap dunia modern 

melalui penerapan nilai-nilai dan prinsip-prinsip 

universal Islam secara sistematis (Oktaria et al., 2025). 

Tujuannya adalah agar pembaca Al-Qur’an 

kontemporer mampu menggali makna yang lebih segar 

dan kreatif, serta menghasilkan pemahaman baru 

yang kontekstual dan solutif terhadap problematika 

masa kini (Oktaria et al., 2025). 

 

2) Revitaslisasi pendidikan islam melalui integrasi ilmu 

Rahman mengkritik pemisahan ilmu agama dan 

ilmu dunia. Menurutnya, pendidikan Islam yang baik 

harus menyatukan ilmu-ilmu keislaman dan rasional 

(scientific knowledge) agar umat Islam tidak tertinggal 

secara intelektual. Ungkapan beliau dalam buku 

evival and Reform in Islam “We need a creative and 

integrated educational system where religious and 

secular disciplines are not mutually exclusive but are 

merged into a holistic Islamic worldview.” (Moslimany 

et al., 2024) 

Beliau juga mengkritik sistem madrasah tradisional 

yang terlalu tekstual dan tidak resposif terhadap realitas 

sosial modern. Madrasah menghasilkan “ulama pasif” yang 

tidak mampu menjawab tantangan zaman. Ia mendorong 

reformasi kurikulum agar siswa diajak berpikir kritis dan 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

64 

 

reflektif (Oktaria et al., 2025). Rahman menyatakan bahwa 

tujuan utama pendidikan Islam bukan hanya menyiapkan 

manusia yang saleh secara individual, tetapi juga manusia 

yang aktif secara sosial, etis, dan mampu 

mentransformasikan masyarakat. 

 

 

D. Nurcholish Madjid: Pluralisme dan Reformasi Pendidikan 

Islam 

a) Biografi Nurcholis Madjid  

Nurcholis Madjid atau erat dengan sapaan Cak Nur. 

Beliau lahir di Jombang, Jawa Timur Indonesia pada 17 

Maret 1939 dan wafat di Jakarta pada 29 Agustus 2005. 

Beliau berkebangsaan Indonesia dengan pemikiran Neo-

modernisme Islam. Ayahnya H. Abdul Madjid merupakan 

ulama Tebu Ireng dan memiliki hubungan kekerabatan 

dengan K.H Hasyim Asy’ari dan Abdurahman Wahid atau 

Gus Dur (Dias et al., 2023) Nurcholis bahkan juga 

menimbah ilmu kepada K.H Hasyim Asy’ari. Beliau 

tumbuh dilingkungan yang kondusif bersama dengan 

sahabatnya yaitu Gus Dur, keduanya tampil sebagai 

seorang akademisi yang memiliki visi dan pemikiran yang 

luas (Dias et al., 2023) 

Beliau menempuh pendidikan dasar di Pesantren 

Tambakberas, Jombang Pondok Pesantren Darul Ulum 

dan Pondok Modern Darussalam Gontor.  Kemudian lanjut 

menempuh S1 di IAIN Syarif Hidayatullah, Jakarta 

kemudian mendapatkan gelar S2, S3 di University of 

Chicago, AS dengan islamic studies. Kiprah karirnya yaitu 

menjadi Rektor Universitas Paramadina, Dosen 

Pascasarjana IAIN Jakarta dan Universitas Indonesia (Dias 

et al., 2023). 

 

b) Reformasi Pendidikan Islam 

Nurcholish Madjid berpandangan bahwa 

pendidikan Islam harus direformasi secara mendasar 

karena terlalu lama terjebak pada formalitas, dogmatisme, 

dan pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum. 

Reformasi pendidikan Islam menurutnya menjadi kunci 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

65 

 

kemajuan umat Muslim agar mampu menjawab tantangan 

zaman modern. Menurutnya, reformasi pendidikan adalah 

bagian dari reformasi keagamaan, untuk menyegarkan 

kembali semangat Islam yang sejati terbuka, rasional, dan 

berkeadaban. 

Beliau juga menolak adanya dikotomi antara ilmu 

agama dan sains yang menurutnya merupakan suatu 

warisan kolonialisme yang menyesatkan dan 

menyebabkan kemunduran islam. Menurut beliau tidak 

ada ilmu yang sekuler dalam Islam. Semua ilmu adalah 

milik Tuhan, yang penting adalah bagaimana ilmu itu 

digunakan. 

Beliau juga menekankan pendidikan islam harus 

kontekstual dan berorientasi etika. Cak Nur menegaskan 

bahwa pendidikan Islam tidak boleh sekadar transfer ilmu, 

tetapi harus menyentuh dimensi etika, moral, dan 

pembebasan. Tujuan pendidikan Islam adalah membentuk 

manusia beradab (insal kamil) bukan sekadar manusia 

pintar. Beliau juga mnegkritisi bahwa kelembagaan 

pendidikan islam harus mentransformasikan diri, baik 

pesantren, madrasah, dan IAIN harus bertransformasi 

menjadi pusat keunggulan ilmiah dan moral. Ia mendorong 

interdisipliner dalam kurikulum dan penggunaan 

metodologi ilmiah modern dalam studi Islam. 

Islam bukan milik masa lalu, tetapi agama masa 

depan. Maka, pendidikan Islam harus membentuk Muslim 

yang bukan hanya saleh secara pribadi, tetapi juga 

berdaya dalam masyarakat plural dan global. 

Cak Nur mengembangkan kerangka berpikir yang 

mendorong transformasi dengan pendekatan kritis-

dekonstruktif dan humanistis (antroposentris). Metode 

kritis yang ia usung berbeda dari metode klasik karena 

menegaskan pentingnya relativisme dan menghindari 

absolutisme dalam memahami ajaran agama.  
Pemahaman manusia terhadap kebenaran bersifat 

dinamis dan terus berkembang, bukan sesuatu yang final. 

Oleh karena itu, kritik, reinterpretasi, revisi, hingga 

dekonstruksi terhadap pemikiran keagamaan menjadi 

bagian penting dalam proses pembaharuan Islam. Cak Nur 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

66 

 

menekankan bahwa pendekatan humanistik adalah 

prioritas utama. Ia berpendapat bahwa menjaga martabat 

dan kemanusiaan lebih penting daripada sekadar 

mengklaim kebenaran teologis. Pandangan ini menjadikan 

ajaran agama lebih kontekstual dan relevan dalam 

kehidupan manusia modern, di mana teosentrisme (pusat 

pada Tuhan) harus dipadukan dengan antroposentrisme 

(pusat pada manusia). 

Melalui pendekatan ini, pembaruan Islam dapat 

membuka ruang pemikiran baru, termasuk dalam 

diskursus hak asasi manusia dalam perspektif Islam. 

Dengan menekankan nilai-nilai dasar seperti keadilan, 

kesetaraan, dan kesejahteraan, pendekatan ini 

memungkinkan Islam berkontribusi secara positif dalam 

perbincangan global mengenai nilai-nilai kemanusiaan. 

Cak Nur juga menegaskan pentingnya hubungan 

transendental dengan Tuhan, yang bermula dari 

pemahaman terhadap kemanusiaan. Manusia yang 

menyadari nilai-nilai kemanusiaannya akan lebih mampu 

menjalankan peran sebagai khalifah di bumi, bertanggung 

jawab atas kehidupan, sesama, dan lingkungannya. 

Dengan demikian, ibadah ritual bukan satu-satunya jalan 

untuk mengabdi kepada Tuhan. Tindakan sosial seperti 

menolong yang tertindas, memperjuangkan keadilan, serta 

merawat lingkungan merupakan bentuk pengabdian 

spiritual yang tidak kalah pentingnya. 

Penggabungan antara teosentrisme dan 

antroposentrisme menghasilkan sebuah pemikiran Islam 

yang progresif, relevan dengan tantangan kontemporer, 

sekaligus tetap berakar pada spiritualitas. Inilah wujud 

pembaruan Islam yang ditawarkan oleh Cak Nur—yang 

tidak hanya berdampak pada teori dan pemikiran, tetapi 

juga pada tindakan nyata dalam kehidupan sosial. 

 

E. KH Ahmad Dahlan dan Pembaruan Pendidikan 

a) Biografi KH. Ahmad Dahlan 

Memiliki nama asli yaitu Muhammad Darwis yang 

kemudian dikenal sebagai Ahmad Dahlan. Beliau lahir di 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

67 

 

Yogyakarta, 1 Agustus 1868  di Kampung  Kauman.  Ia  

adalah  anak  keempat  dari  tujuh  bersaudara, kemudian 

wafat di Yogyakarta, 23 Februari 1923. Ahmad  Dahlan  

adalah  generasi  kedua belas  dari  Maulana  Malik  

Ibrahim,  seorang  wali  songo  yang  menjadi  pelopor  

dalam penyebaran dan pengembangan dakwah Islam di 

Tanah Jawa. Muhammad  Darwis  diasuh  oleh  ayahnya,  

K.H.  Abu Bakar. Sejak masa kecil, Muhammad Darwis  

telah  terbiasa  memerahkan  kitab-kitab  klasik  yang  

ditulis  oleh  ulama  Nusantara. Muhammad  Darwis  

tumbuh  menjadi  individu  yang  mencintai  ilmu  dan  

memiliki  akhlak mulia di bawah pengaruhnya (Akhyar et 

al., 2024). 

 Beliau berkebangsaan Indonesia dan beragama 

islam. Menempuh pendidikan dasar di Pesantren lokal 

Yogyakarta, Menunaikan haji dan belajar selama 5 tahun 

di Mekkah (1890–1895), berguru pada ulama pembaru 

seperti Syekh Ahmad Khatib Minangkabau dan ulama 

salafi di Haramain, setelah memperoleh pengetahuan dari 

para guru di Tanah Air, pada tahun 1883 M hingga 1888 

M, Muhammad Darwis berangkat ke Mekkah untuk 

mengejar ilmu agama dan bahasa Arab. Di sana, ia terlibat 

dalam diskusi dengan pemikir-pemikir terkemuka dalam 

dunia Islam seperti Syekh Muhammad bin Abdil Wahhab, 

Syekh Jamalaluddin Al-Afghani, Syekh  Muhammad  

Abduh,  Syekh  Muhammad  Rasyid  Ridha,  dan  Shaykh  

al-Islām Ibnu Taimiyah. 

Di Indonesia K.H Ahmad Dahlan begitu prihatin 

melihat kondisi masyarakat Indonesia pada masa itu yang 

sedang berada dalam kondisi krisis, baik dari segi 

pendidikan maupun dari  segi  keagamaan. Akhirnya 

beliau mendirikan Muhammadiyah yang merupakan 

gerakan islam modernis, dan Aisyiyah dan beliau dianggap 

sebagai Bapak Pembaru Islam Indonesia 

 

b) Pemikiran Pembaharuan Pendidikan  

Menurut Ahmad Dahlan, pendidikan Islam harus 

menghasilkan manusia yang beriman, berilmu, dan 

beramal, bukan sekadar ahli ibadah ritual. Ia percaya 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

68 

 

pendidikan dapat menjadi alat emansipasi sosial dan 

kebangkitan umat Islam dari keterbelakangan. 

Ahmad dahlan memiliki pemikiran bahwa 

pendidikan mestinya sebagai jalan perubahan sosial “Ilmu 

dan amal harus seiring. Ilmu yang tidak diamalkan adalah 

sia-sia, dan amal tanpa ilmu adalah buta.” 

 Ahmad Dahlan menolak dikotomi antara ilmu 

agama dan ilmu sekuler,  dan mengajarkan bahwa 

keduanya adalah manifestasi dari perintah Tuhan. Ia 

memperkenalkan mata pelajaran umum (matematika, 

ilmu alam, geografi) ke sekolah-sekolah Islam 

Muhammadiyah, bersamaan dengan Al-Qur’an, akhlak, 

dan tauhid. Berbeda dari pendekatan menghafal 

tradisional, Ahmad Dahlan mendorong penggunaan akal 

dan pemahaman dalam belajar. Ia mengajarkan tafsir Al-

Qur’an secara kontekstual dan tematik, dan 

mengutamakan pendekatan rasional dan reflektif (Akhyar 

et al., 2024). Ahmad Dahlan menekankan pentingnya 

pengajaran tajdid yang mengkombinasikan   nilai-nilai   

Qur'ani   dengan   ilmu   pengetahuan   modern   serta  

menggunakan  teknologi  digital  untuk  meningkatkan  

kualitas  pembelajaran.  

Dalam visi pendidikan yang diusulkan K.H Ahmad 

Dahlan menyusun bahan ajar yang mencakup pengajaran 

terhadap Qur’an, Hadist dan keterampilan lain seperti 

membaca, menulis, berhitung, ilmu bumi, dan 

menggambar. Materi Al-Qur'an dan Hadis yang diajarkan 

tidak semata-mata berisi doktrin keagamaan, tetapi juga 

mengandung nilai-nilai seperti ajaran tentang ibadah, 

kesetaraan manusia, serta pengaruh perilaku manusia 

terhadap nasibnya sendiri (Setiyani & Tentiasih, 2025).  

Selain itu, K.H. Ahmad Dahlan juga mengajarkan 

pentingnya penyuluhan dan pembuktian rasional 

terhadap kebenaran Al-Qur'an dan Hadis, yang 

menunjukkan bahwa ajaran Islam tidak bertentangan 

dengan akal. Ia menekankan pentingnya sinergi antara 

agama dan budaya, serta menjadikan pendidikan sebagai 

alat transformasi peradaban menuju kemajuan (Setiyani & 

Tentiasih, 2025). 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

69 

 

Aspek moralitas juga menjadi bagian penting dari 

kurikulum yang dikembangkan. Pendidikan diarahkan 

untuk membentuk kepribadian yang luhur, 

menumbuhkan kehendak dan kesadaran diri, serta 

menanamkan nilai-nilai demokrasi dan pembebasan. K.H. 

Ahmad Dahlan juga memberikan ruang besar bagi 

kebebasan berpikir, menumbuhkan kesadaran akan 

dinamika kehidupan, serta mempertegas peran manusia 

sebagai pelaku aktif dalam sejarah dan peradaban (Akhyar 

et al., 2024). 

Gagasan Ahmad Dahlan diantaranya yaitu tujuan 

didirikan Muhammadiyah yaitu agar membebaskan 

masyarakat dari kebodohan dan kemiskinan akal pikiran,  

sehingga  mampu  membangkkitkan  kembali  semangat  

juang  untuk melawan penjajahan (Akhyar et al., 2024). 

Dalamnasehat  K.H.Ahmad Dahlan mengungkapkan akan 

pentingnya Pendidikan untuk kemajuan  Organisasi 

Muhammadiyah khususnya dan Umat Islam pada 

umumnya. Maka   dikatakan oleh K.H Ahmad Dahlah 

“teruslah   kamu   bersekolah,   menuntut   ilmu pengetahuan  

dimanasaja.  Jadilah  guru,  kembalilah  ke  

Muhammadiyah.  Jadilah dokter,  kembalilah  ke 

Muhammadiyah. Jadilahmaster, Insinyur dan lain-lain 

kembalilah kepada Muhammadiyah” (Akhyar et al., 2024) 

Ahmad Dahlan mendobrak tradisi konservatif 

dengan mendirikan sekolah untuk perempuan (Aisyiyah) 

dan membuka akses pendidikan bagi kalangan miskin dan 

anak yatim. Ia mengusung nilai egaliter, inklusif, dan anti-

feodalisme dalam lembaga pendidikannya. 

F. KH Hasyim Asy’ari dan Sistem Pesantren 

a) Biografi KH. Hasyim Asy’ari 

Beliau memiliki nama asli KH. Muhammad Hasyim 

Asy’ari. Beliau lahir di Gedang, Jombang, Jawa Timur pada 

10 April 1875 dan wafat pada 25 Juli 1947 di usia ke 72 

tahun. Beliau menempuh pendidikan di pondok pesantren 

di Jawa Timur (Sugari, 2024) beliau mondok di Pesantren 

Siwalan Pandji Sidoarjo, yang diasuh oleh Kyai  Ya’qub  

Siwalan. Beliau menempuh pendidikan selama 7 tahun di 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

70 

 

Makkah dan mendapatkan gelar Hadratus Syaikh (Guru 

Besar para Ulama). Beliau lahir dari keluarga ulama. 

Ayahnya bernama KH. Asy’ari, pendiri pesantren di 

Gedang, Jombang. Ibunya Nyai Halimah, keturunan ulama 

dari Banjarmasin. Dari lingkungan ini, Hasyim Asy’ari 

tumbuh dalam tradisi keilmuan Islam yang kuat (Sugari, 

2024). 

Sejak usia 15 tahun, beliau menempuh pendidikan 

di berbagai pesantren di Jawa Timur kemudian 

melanjutkan pendidikan ke Makkah Al Mukarramah pada 

1892-1899 (Setiyani & Tentiasih, 2025). Beliau mendirikan 

pondok pesantren tebuireng Jombang yang menjadi salah 

satu pusat pendidikan Islam terbesar di Indonesia.. 

Mendeklarasikan Nahdhatul Ulama’ yang berarti 

“kebangkitan ulama” sebagai wadah perjuangan umat 

islam tradisional dengan aqidah ahlusunnah wal jamaah 

serta madzab syafi’i. Pada 1945 mengeluarkan resolusi 

jihad yang mendoronng perlawanan santri terhadap 

pejajah dalam pertempuran disurabaya pada 10 November 

1945 

b) Sistem Pesantren 

Pemikiran KH. Hasyim Asy’ari tentang pesantren 

sangat penting karena menjadi basis dari sistem 

pendidikan Islam tradisional di Indonesia yang berakar 

kuat pada budaya lokal dan Islam klasik. Diantara 

pemikiran-pemikirannya adalah 

1) Pesantren haruslah mengintegrasikan ilmu agama 

dan umum 

Ilmu agama serta ilmu umum sangat penting 

diintegrasikan dengan sistem pendidikan pesantren. 

Pada awal mula tebu ireng hadir, bahasa Belanda, 

sejarah, dan geografi di diajarkan di pesantren 

tersebut, Hal ini mencerminkan moderasi pada 

perkembangan ilmu agama sambil mempertahankan 

nilai keislaman. 

2) Pesantren sebagai Pembentuk Akhlak 

Kitab adab al alim al muta’alim beliau 

mneekankan pentingnya etika dalam proses belajar 

mengajar baik bagi guru ataupun murid.  



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

71 

 

3) Pesantren sebagai Pembentukan Keterampilan Hidup 

K.H Hasyim Asyari memperkenalkan konsep 

pendidikan vokasional di lingkungan pesantren 

dengan pengajaran keterampilan praktis seperti 

pertanian dan perdagangan. Tujuan pendekatan 

pembelajaran ini adalah agar santri dibekali dengan 

kemampuan ekonomi yang mandiri 

 

G. Pengaruh Pemikiran Tokoh Modern terhadap Lembaga 

Pendidikan Islam 

Berdasarkan pada pemikiran-pemikiran masing-maisng 

tokoh diatas didapatkan bahwa setiap tokoh memiliki peran 

dalam memajukan pendidikan islam Indonesia seperti yang 

dilakukan oleh Muhammad Abduh yaitu mengusung 

rasionalisme islam dengan menekankan pentingnya akal dan 

memahami  wahyu serta menolak taklid buta dan juga berbagai 

dogmatis. Pendidikan Islam Indonesia perlahan berubah 

menjadi pendidikan yang mengintegrasikan ilmu agama dan 

umum dengan munculnya pesantren-pesantren modern.  

Pendidikan Indonesia terus menerus memperbarui tafsir 

dan hukum islam agar senantiasa  kontektual dengan adanya 

muhammadiyah dengan membawa tafsir modern serta 

menjadikan model rasionalisme dan integrasi sains dan agama. 

Syed Muhammad Naquib al-Attas mengagas pemikiran 

mnegenai islamisasi ilmu dengan menekankan adab 

menciptakan krisis moral dan spiritual. Hal ini kemudian 

memunculkan diskursus pendidikan beradab dan Islamisasi 

kurikulum di beberapa perguruan tinggi Islam. Kemudian 

Fazlur Rahman dengan konsep Konsep Double Movement yiatu 

menafsirkan al quran berdasarkan pada konteks historis ke 

nilai moral universal dan menerapkannya di era modern. 

Kemudian penekanan mengenai keharusan pendidikan Islam 

harus responsif terhadap tantangan zaman dan problem sosial 

kontemporer. Rahman juga menginspirasi pendekatan tafsir 

kontekstual dan tajdid pemikiran Islam. KH Ahmad Dahlan 

menjadi pelopor pendidikan Islam modern di Indonesia melalui 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

72 

 

pendirian Muhammadiyah. Sistem pendidikannya yang 

menekankan ilmu umum, moral, dan spiritual kini menjadi 

model banyak lembaga pendidikan Islam yang adaptif terhadap 

IPTEK dan perubahan sosial. KH Hasyim Asy’ari meletakkan 

dasar kuat bagi sistem pesantren yang masih eksis dan 

berkembang hingga kini. Nilai-nilainya tentang adab, keilmuan 

tradisional, serta kemandirian ekonomi santri menjadikan 

pesantren tetap relevan sebagai lembaga pendidikan karakter 

dan kebangsaan di Indonesia. 

 

 



Imam Muslih, M.Pd.I 

73 

 

 

 

 

 

 

BAB 5 

KONSEP TUJUAN PENDIDIKAN DALAM 

PEMIKIRAN ISLAM 

 

A. Tujuan Akhir Pendidikan: Insan Kamil 

Pendidikan merupakan proses berkelanjutan yang 

tidak hanya berorientasi pada pencapaian intelektual, 

tetapi juga pada pengembangan kepribadian secara utuh. 

Dalam konteks Islam, pendidikan bukan sekadar transmisi 

ilmu pengetahuan, melainkan proses pembinaan spiritual, 

moral, dan sosial untuk mencetak insan kamil. Konsep 

insan kamil atau manusia paripurna menjadi fondasi 

utama dari tujuan akhir pendidikan dalam Islam. Istilah ini 

merujuk pada individu yang telah mengembangkan seluruh 

potensi dirinya secara seimbang dalam bingkai nilai-nilai 

ketuhanan. 

Konsep insan kamil merupakan istilah yang populer 

dalam khazanah pemikiran tasawuf dan filsafat Islam. 

Secara etimologis, insan berarti manusia, sedangkan kamil 

berarti sempurna. Maka, insan kamil dapat dimaknai 

sebagai “manusia sempurna” atau paripurna, yang telah 

mengembangkan seluruh dimensi kemanusiaannya secara 

harmonis dan proporsional. 

Menurut Al-Jili (1997), seorang sufi dan filsuf Muslim, 

insan kamil adalah manusia yang mampu menjadi cermin 

bagi sifat-sifat ilahi dan mencapai kesatuan spiritual 

dengan Tuhan. Sementara itu, Al-Ghazali (2005) 

menekankan bahwa kesempurnaan manusia terletak pada 



Imam Muslih, M.Pd.I 

74 

 

kemampuannya menyelaraskan akal, hati, dan tindakan 

dengan tuntunan syariat. 

Insan kamil bukanlah sosok yang terbebas dari 

kesalahan, tetapi individu yang terus berproses untuk 

menyempurnakan dirinya melalui ilmu, amal, dan akhlak. 

Dalam pendidikan Islam, model ini dijadikan sebagai figur 

ideal bagi seluruh aktivitas pembelajaran dan 

pengembangan diri. 

1. Dasar Teologis dan Filosofis Tujuan Pendidikan 

Menuju Insan Kamil 

a. Al-Qur’an dan Hadis 

Konsep insan kamil memiliki pijakan kuat 

dalam Al-Qur’an. Allah SWT berfirman: 

“Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia 

dalam bentuk yang sebaik-baiknya” (QS. At-Tin: 4). 

Ayat ini menegaskan bahwa manusia memiliki 

potensi luhur yang dapat dikembangkan menuju 

kesempurnaan. 

Rasulullah SAW juga bersabda: 

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan 

akhlak yang mulia” (HR. Ahmad). 

Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam 

bertujuan memanusiakan manusia melalui 

pengembangan karakter dan akhlak mulia. 

b. Pemikiran Ulama Klasik 

Tokoh seperti Ibn Sina, Al-Farabi, dan Ibn 

Khaldun memiliki kontribusi besar dalam 

pengembangan filsafat pendidikan Islam. Al-Farabi 

menyebut insan kamil sebagai "al-insān al-fāḍ il" 

dalam karyanya Ara’ Ahl al-Madina al-Fadila, yaitu 

manusia ideal yang mampu memimpin masyarakat 

dengan hikmah dan moralitas tinggi (Nasr, 2006). 

Al-Ghazali mengembangkan konsep ini lebih 

jauh dalam konteks penyucian jiwa (tazkiyah al-

nafs) dan kedekatan dengan Tuhan sebagai puncak 

perjalanan pendidikan. 

2. Tujuan Pendidikan Islam dalam Mewujudkan Insan 

Kamil 



Imam Muslih, M.Pd.I 

75 

 

Tujuan pendidikan Islam secara komprehensif 

mencakup aspek spiritual, intelektual, sosial, dan 

emosional. Dalam konteks ini, pendidikan diarahkan 

untuk: 

a. Mengembangkan seluruh potensi manusia secara 

seimbang (fitrah). 

b. Menanamkan kesadaran tauhid sebagai poros 
utama kehidupan. 

c. Membentuk akhlak mulia dalam seluruh aspek 

interaksi sosial. 
d. Mempersiapkan manusia sebagai khalifah di 

bumi, yang bertanggung jawab menjaga keadilan 

dan kemaslahatan. 

Menurut Al-Attas (1979), pendidikan Islam harus 

membentuk manusia yang mengenali tempatnya di 

alam semesta, yang memahami hakikat dan tujuan 

hidupnya. Dalam pandangan ini, insan kamil bukan 

hanya produktif secara ekonomi, tetapi juga sadar 

spiritual, etis, dan sosial. 

3. Karakteristik Insan Kamil dalam Perspektif Pendidikan 

a. Kesempurnaan Spiritual 

Insan kamil adalah manusia yang menjadikan 

nilai-nilai tauhid dan ubudiyah sebagai pedoman 

hidup. Ia memiliki hubungan yang erat dengan 

Tuhannya melalui ibadah yang konsisten dan 

kesadaran spiritual yang tinggi. 

b. Kematangan Intelektual 

Pendidikan menuju insan kamil menuntut 

penguasaan ilmu yang luas dan mendalam. 

Namun, ilmu tersebut harus diarahkan untuk 

kemaslahatan, bukan untuk kepentingan pribadi 

atau destruktif. 

c. Integritas Moral 

Akhlak merupakan fondasi utama dalam 

konsep insan kamil. Seorang insan kamil harus 

menunjukkan kejujuran, kesabaran, tanggung 

jawab, dan empati dalam seluruh aspek 

kehidupannya. 

d. Kepedulian Sosial 



Imam Muslih, M.Pd.I 

76 

 

Insan kamil tidak hidup untuk dirinya sendiri. 

Ia harus berkontribusi pada masyarakat, 

mengusahakan keadilan, dan mendorong 

perubahan sosial yang positif. 

4. Relevansi Konsep Insan Kamil dalam Pendidikan 

Kontemporer 

Dalam era globalisasi dan teknologi digital saat ini, 

sistem pendidikan cenderung berorientasi pada 

pencapaian akademik dan kompetensi kerja. Konsep 

insan kamil menawarkan koreksi kritis terhadap 

paradigma pendidikan modern yang mengabaikan 

aspek spiritual dan etis. 

Menurut Hujair AH Sanaky (2003), pendidikan 

yang hanya berorientasi pada kognisi dan keterampilan 

tanpa memperhatikan nilai spiritual dan akhlak akan 

menghasilkan manusia yang cerdas namun dangkal 

secara moral. 

Di Indonesia, konsep insan kamil mulai 

diintegrasikan dalam visi lembaga pendidikan Islam. 

Kurikulum di madrasah dan pesantren dirancang 

untuk mengembangkan akidah, akhlak, serta 

kompetensi ilmu pengetahuan dan teknologi secara 

holistik. 

Secara global, lembaga seperti International 

Islamic University Malaysia (IIUM) menerapkan konsep 

Islamization of Knowledge sebagai bagian dari upaya 

membentuk insan kamil modern (Zarkasyi, 2010). 

5. Tantangan dan Strategi Implementasi 

a. Tantangan: 

1) Dominasi pendidikan sekuler yang 
menyingkirkan aspek spiritual. 

2) Kurangnya teladan (uswah hasanah) dalam 

lingkungan pendidikan. 
3) Dualisme kurikulum antara ilmu umum dan 

ilmu agama. 

4) Minimnya pelatihan guru untuk membina 

aspek moral dan spiritual. 

b. Strategi Implementasi: 

1) Integrasi nilai Islam ke dalam semua mata 
pelajaran. 



Imam Muslih, M.Pd.I 

77 

 

2) Penguatan pendidikan karakter melalui 

keteladanan. 

3) Penyusunan kurikulum berbasis nilai-nilai 
tauhid dan akhlak. 

4) Pengembangan guru sebagai pendidik spiritual 

dan intelektual. 

6. Penutup 

Tujuan akhir pendidikan dalam Islam bukan 

semata menghasilkan manusia yang cerdas dan 

produktif secara duniawi, melainkan manusia 

paripurna yang disebut sebagai insan kamil. Ia adalah 

individu yang seimbang antara iman, ilmu, dan amal. 

Konsep ini tidak hanya relevan bagi pendidikan 

keislaman, tetapi juga sangat penting untuk 

direvitalisasi dalam sistem pendidikan modern yang 

sering kali melupakan nilai-nilai kemanusiaan sejati. 

Insan kamil menjadi cita-cita pendidikan yang 

menyatukan potensi manusia dengan nilai-nilai 

transenden, sehingga menghasilkan manusia yang 

tidak hanya berhasil dalam karier, tetapi juga 

bermanfaat bagi sesama dan lingkungan serta mampu 

meraih kebahagiaan dunia dan akhirat. 

 

B. Tujuan Pendidikan Menurut Al-Qur’an dan Hadis 

Pendidikan dalam Islam bukan hanya sarana untuk 

memperoleh pengetahuan semata, tetapi merupakan 

bagian integral dari kehidupan seorang Muslim untuk 

mencapai kesempurnaan pribadi dan sosial. Tujuan 

pendidikan dalam Islam bersifat holistik dan transendental, 

berakar pada ajaran Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad 

SAW. Ia mencakup dimensi spiritual, intelektual, etika, dan 

sosial, serta diarahkan kepada penghambaan kepada Allah 

SWT dan pembangunan peradaban yang adil dan 

berakhlak. 

1. Landasan Teologis Pendidikan dalam Islam 

a. Al-Qur’an sebagai Sumber Utama Pendidikan 

Al-Qur’an merupakan kitab petunjuk (hudan) yang 

pertama kali menginspirasi gerakan pendidikan 

dalam Islam. Wahyu pertama yang diturunkan 

kepada Nabi Muhammad SAW berbunyi: 



Imam Muslih, M.Pd.I 

78 

 

“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang 

menciptakan.” (QS. Al-‘Alaq: 1) 

Ayat ini menekankan pentingnya membaca dan 

belajar dalam konteks kesadaran teologis. 

Menurut Nasr (2002), ayat ini meletakkan dasar 

pendidikan Islam pada hubungan erat antara ilmu 

dan keimanan. 

b. Hadis Nabi sebagai Penjelas Ajaran Pendidikan 

Rasulullah SAW bersabda: 

“Sesungguhnya aku diutus untuk 

menyempurnakan akhlak yang mulia.” (HR. 

Ahmad) 

Hadis ini mengindikasikan bahwa pendidikan 

Islam tidak hanya mentransmisikan pengetahuan, 

tetapi membentuk kepribadian dan moralitas 

manusia. Hadis lain menyebut: 

“Barang siapa menempuh jalan untuk mencari ilmu, 

maka Allah akan memudahkan baginya jalan ke 

surga.” (HR. Muslim) 

Ini menunjukkan nilai sakral dari proses 

pendidikan dalam Islam. 

2. Tujuan Pendidikan Menurut Al-Qur’an 

Tujuan pendidikan dalam Al-Qur’an bersifat 

multi-dimensional. Beberapa tujuan utama dapat 

diringkas sebagai berikut: 

a. Mewujudkan Penghambaan kepada Allah 

(Ubudiyah) 

Tujuan utama pendidikan dalam Islam adalah 

membantu manusia mengenal dan menyembah 

Allah SWT: 

“Dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia 

melainkan supaya mereka menyembah-Ku.” (QS. 

Az-Zariyat: 56) 

Pendidikan yang baik harus membimbing 

peserta didik untuk memahami makna ibadah 

dalam pengertian luas: tidak hanya ritual, tetapi 

juga etika sosial dan spiritualitas. 

b. Pengembangan Akal dan Ilmu Pengetahuan 



Imam Muslih, M.Pd.I 

79 

 

Islam sangat mendorong penggunaan akal. 

Banyak ayat yang menyeru manusia untuk 

berpikir (yatafakkarun), merenung 

(yatadabbarun), dan memahami tanda-tanda Allah 

di alam semesta: 

“Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan 

bumi... terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang 

berpikir.” (QS. Ali Imran: 190) 

Pendidikan diarahkan untuk menggali potensi 

intelektual, bukan sekadar hafalan, tetapi berpikir 

kritis dan reflektif. 

c. Pembentukan Akhlak dan Kepribadian 

Tujuan utama lain adalah pembentukan 

karakter yang mulia: 

“Dan sesungguhnya kamu (Muhammad) benar-

benar berbudi pekerti yang agung.” (QS. Al-Qalam: 

4) 

Pendidikan tidak cukup hanya mencetak 

manusia cerdas, tetapi juga yang berakhlak dan 

bertanggung jawab terhadap sesama. 

d. Menumbuhkan Kesadaran Sosial dan Amanah 

Khalifah 

Manusia diberi amanah sebagai khalifah di 

bumi: 

“Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang 

khalifah di bumi.” (QS. Al-Baqarah: 30) 

Tujuan pendidikan adalah mempersiapkan 

manusia untuk berkontribusi terhadap 

masyarakat, membangun peradaban, dan menjaga 

keadilan serta lingkungan. 

3. Tujuan Pendidikan Menurut Hadis Nabi 

Hadis-hadis Nabi SAW mempertegas prinsip-

prinsip yang sudah disebut dalam Al-Qur’an, serta 

memberikan petunjuk praktis untuk implementasi 

pendidikan. 

a. Pendidikan sebagai Jalan Menuju Surga 

Nabi bersabda: 



Imam Muslih, M.Pd.I 

80 

 

“Barang siapa yang keluar untuk mencari ilmu 

maka dia berada di jalan Allah sampai ia kembali.” 

(HR. Tirmidzi) 

Hadis ini menunjukkan bahwa menuntut 

ilmu bukan aktivitas biasa, melainkan jihad 

spiritual dan sosial. 

b. Pentingnya Akhlak dalam Pendidikan 

Akhlak yang baik adalah inti dari misi 

kenabian. Pendidikan harus mencetak manusia 

yang jujur, adil, sabar, dan berempati. 

“Mukmin yang paling sempurna imannya adalah 

yang paling baik akhlaknya.” (HR. Tirmidzi) 

c. Pendidikan Sebagai Proses Intergenerasi 

Pendidikan adalah tugas berkelanjutan: 

“Setiap kalian adalah pemimpin dan setiap 

pemimpin bertanggung jawab atas yang 

dipimpinnya.” (HR. Bukhari) 

Orang tua, guru, dan pemimpin masyarakat 

bertanggung jawab menanamkan nilai-nilai 

keimanan dan ilmu kepada generasi muda. 

4. Integrasi Nilai-Nilai Pendidikan Qur’ani-Hadis dalam 

Praktik Modern 

Dalam sistem pendidikan kontemporer, ada 

kecenderungan untuk memisahkan ilmu pengetahuan 

dari nilai-nilai agama. Ini berpotensi melahirkan 

individu yang cerdas tetapi kehilangan arah moral dan 

spiritual. Pendidikan Islam, yang berakar pada Al-

Qur’an dan hadis, justru mengedepankan integrasi 

keduanya. 

Menurut Al-Attas (1993), ilmu dalam Islam harus 

disertai dengan adab (etika), sehingga tidak hanya 

menghasilkan pengetahuan, tetapi juga kebijaksanaan. 

Nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, dan 

kesederhanaan harus menjadi bagian dari kurikulum, 

bukan sekadar pelengkap. 

5. Tujuan Pendidikan Islam dalam Konteks Kurikulum 

Nasional Indonesia 

Kurikulum pendidikan nasional di Indonesia 

sebenarnya juga mencerminkan nilai-nilai Qur’ani dan 



Imam Muslih, M.Pd.I 

81 

 

hadis, khususnya dalam tujuan umum pendidikan 

nasional yang tertuang dalam UU No. 20 Tahun 2003: 

“Pendidikan nasional berfungsi mengembangkan 

kemampuan dan membentuk watak serta peradaban 

bangsa... untuk berkembang menjadi manusia yang 

beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha 

Esa...” 

Nilai ini sejalan dengan misi Al-Qur’an dan hadis 

dalam menanamkan iman, ilmu, dan akhlak. 

 

6. Tantangan dan Strategi Implementasi 

a. Tantangan 

1) Sekularisasi sistem pendidikan yang 

menyingkirkan nilai-nilai keagamaan. 

2) Kurangnya integrasi antara ilmu agama dan 

ilmu umum. 

3) Rendahnya kualitas guru dalam 

mengintegrasikan nilai-nilai Qur’ani dalam 

pembelajaran. 

b. Strategi implementasi 

1) Integrasi kurikulum agama dan umum dengan 

pendekatan tematik dan kontekstual. 

2) Pelatihan guru dalam nilai-nilai spiritual dan 

etika Islam. 

3) Evaluasi pendidikan tidak hanya berdasarkan 

aspek kognitif, tetapi juga afektif dan spiritual. 

7. Penutup  

Pendidikan menurut Al-Qur’an dan hadis 

memiliki tujuan yang luhur dan menyeluruh: 

mengembangkan potensi manusia dalam rangka 

penghambaan kepada Allah, membentuk akhlak mulia, 

menumbuhkan kesadaran intelektual dan sosial, serta 

mempersiapkan manusia sebagai khalifah di bumi. 

Konsep ini sangat relevan di tengah krisis moral dan 

degradasi nilai dalam sistem pendidikan modern. Oleh 

karena itu, penting bagi umat Islam untuk terus 

menggali, memahami, dan menerapkan nilai-nilai 

Qur’ani dan hadis dalam praktik pendidikan sehari-

hari. 



Imam Muslih, M.Pd.I 

82 

 

C. Tujuan Pendidikan Menurut Pemikir Klasik dan Modern 

Pendidikan merupakan aktivitas fundamental dalam 

kehidupan manusia yang bertujuan untuk membentuk 

karakter, mengembangkan potensi, dan membangun 

peradaban. Sejak zaman kuno hingga era modern, para 

pemikir pendidikan telah merumuskan tujuan pendidikan 

berdasarkan konteks filosofis, sosial, dan spiritual pada 

zamannya. Pemikiran klasik banyak dipengaruhi oleh nilai-

nilai moral dan metafisik, sedangkan pemikiran modern 

lebih menekankan aspek rasional, pragmatis, dan ilmiah. 

1. Tujuan Pendidikan Menurut Pemikir Klasik 

Para pemikir klasik, baik dari dunia Barat maupun 

dunia Islam, memandang pendidikan sebagai sarana 

untuk membentuk manusia yang utuh—secara moral, 

intelektual, dan spiritual. Mereka berorientasi pada 

pembentukan karakter dan pencapaian kebajikan 

sebagai tujuan utama pendidikan. 

a. Plato (427–347 SM) 

Plato, filsuf Yunani, memandang tujuan 

pendidikan adalah untuk menciptakan individu 

yang adil dan memiliki kemampuan berpikir 

filosofis. Dalam The Republic, ia menekankan 

pentingnya pendidikan sebagai sarana untuk 

membimbing jiwa menuju kebaikan tertinggi (the 

Good). 

“The direction in which education starts a man will 

determine his future in life.” (Plato, The Republic) 

Menurut Plato, pendidikan bertujuan 

membentuk philosopher king, yaitu individu yang 

bijak dan adil untuk memimpin masyarakat. 

b. Aristoteles (384–322 SM) 

Sebagai murid Plato, Aristoteles melihat 

pendidikan sebagai alat untuk mencapai 

eudaimonia (kebahagiaan sejati), yang diperoleh 

melalui pengembangan akal dan kebajikan. 

“The educated differ from the uneducated as much 

as the living from the dead.” (Aristotle, Politics) 

Aristoteles memandang pendidikan harus 

menyeimbangkan aspek rasional, etika, dan 



Imam Muslih, M.Pd.I 

83 

 

estetika, serta menanamkan kebajikan moral dan 

intelektual. 

c. Al-Farabi (872–950 M) 

Sebagai filsuf Muslim klasik, Al-Farabi 

menekankan pendidikan sebagai sarana 

pembentukan insan yang sempurna, yang mampu 

menggabungkan kebijaksanaan intelektual dan 

kebajikan moral. 

Dalam karyanya Tahsil al-Sa’adah, Al-Farabi 

menyebutkan bahwa tujuan pendidikan adalah 

mencapai kebahagiaan hakiki (as-sa’adah), yang 

hanya dapat diraih melalui ilmu dan akhlak. 

d. Ibnu Sina (980–1037 M) 

Ibnu Sina memandang pendidikan sebagai 

proses pengembangan seluruh potensi manusia, 

baik jasmani maupun rohani. Dalam Kitab al-

Najat, ia menyatakan bahwa pendidikan harus 

disesuaikan dengan tahap perkembangan anak 

dan bertujuan untuk membentuk individu yang 

berilmu, beradab, dan beriman. 

e. Al-Ghazali (1058–1111 M) 

Al-Ghazali mengintegrasikan antara ilmu 

duniawi dan ukhrawi. Dalam Ihya’ Ulum al-Din, ia 

menegaskan bahwa tujuan pendidikan adalah 

taqarrub ilallah (mendekatkan diri kepada Allah) 

melalui ilmu dan akhlak. Ia membagi ilmu menjadi 

fardhu ‘ain dan fardhu kifayah serta menekankan 

pentingnya keikhlasan dalam belajar. 

2. Tujuan Pendidikan Menurut Pemikir Modern 

Pemikiran pendidikan modern lebih menekankan 

pada perkembangan individu secara rasional, sosial, 

dan ilmiah. Pemikir modern mengarahkan pendidikan 

untuk menciptakan manusia yang mampu 

beradaptasi, berpikir kritis, dan berkontribusi 

terhadap kemajuan masyarakat. 

a. John Locke (1632–1704) 

John Locke memandang manusia sebagai 

tabula rasa (kertas kosong), dan pendidikan 

merupakan proses pengisian pengalaman. Dalam 



Imam Muslih, M.Pd.I 

84 

 

Some Thoughts Concerning Education, ia 

menekankan pentingnya pembentukan moral dan 

kebiasaan yang baik sejak dini. Pendidikan 

menurutnya adalah proses sosial yang membentuk 

karakter melalui kebiasaan dan pengalaman. 

b. Jean-Jacques Rousseau (1712–1778) 

Dalam Émile, Rousseau mengemukakan 

bahwa pendidikan harus selaras dengan 

perkembangan alamiah anak. Ia mengkritik sistem 

pendidikan otoriter dan menekankan kebebasan 

anak dalam belajar. Tujuan pendidikan 

menurutnya adalah menciptakan individu yang 

merdeka, jujur, dan harmonis dengan alam. 

c. Johann Heinrich Pestalozzi (1746–1827) 

Pestalozzi menekankan pentingnya kasih 

sayang dan pendekatan holistik dalam pendidikan. 

Pendidikan harus mengembangkan "kepala, hati, 

dan tangan", yaitu akal, moral, dan keterampilan. 

Tujuannya adalah membentuk manusia yang 

seimbang antara logika, rasa, dan tindakan. 

d. John Dewey (1859–1952) 

Sebagai tokoh progresivisme pendidikan, 

Dewey menekankan pendidikan sebagai proses 

pengalaman yang demokratis dan kontekstual. 

Dalam Democracy and Education, ia menyatakan 

bahwa pendidikan bertujuan membentuk warga 

negara yang aktif, kritis, dan bertanggung jawab. 

“Education is not preparation for life; education is 

life itself.” (Dewey, 1916) 

Pendidikan menurut Dewey harus 

memfasilitasi pembelajaran yang berbasis masalah 

dan partisipasi aktif. 

e. Paulo Freire (1921–1997) 

Freire, dalam Pedagogy of the Oppressed, 

mengkritik sistem pendidikan “bank style” dan 

mendorong pendidikan yang membebaskan 

(liberating education). Pendidikan harus menjadi 

alat transformasi sosial dan membentuk 

kesadaran kritis (conscientização). 



Imam Muslih, M.Pd.I 

85 

 

3. Persamaan dan Perbedaan antara Pemikiran Klasik 

dan Modern 

Aspek Pemikir Klasik Pemikir Modern 

Orientasi Moral-spiritual Sosial-rasional 

Metode 
Filosofis, 
kontemplatif 

Ilmiah, 
eksperimental 

Subjek 

didik 
Jiwa dan akal 

Individu sebagai 

agen sosial 

Peran guru 
Penuntun menuju 
kebajikan 

Fasilitator 
pembelajaran 

Tujuan 

akhir 

Kebahagiaan, 

akhlak, ketuhanan 

Kemandirian, 

partisipasi sosial 

Meskipun berbeda dalam pendekatan dan konteks 

historis, keduanya sepakat bahwa pendidikan memiliki 

fungsi transformatif dan membentuk manusia 

seutuhnya. 

4. Relevansi dalam Konteks Pendidikan Kontemporer 

Dalam sistem pendidikan abad ke-21, dibutuhkan 

pendekatan integratif yang menggabungkan nilai-nilai 

luhur pemikiran klasik dan metode praktis pemikiran 

modern. Pendidikan tidak lagi bisa semata-mata 

mengandalkan penguasaan materi, tetapi harus 

memperhatikan aspek afektif, etis, dan spiritual. 

Sejumlah kurikulum pendidikan saat ini, seperti 

Kurikulum Merdeka di Indonesia, telah mengadopsi 

prinsip-prinsip Dewey dalam pembelajaran berbasis 

proyek dan diferensiasi. Di sisi lain, upaya 

mengintegrasikan nilai-nilai moral dan keislaman, 

seperti dalam pendekatan Al-Ghazali dan Ibnu Sina, 

juga menjadi penting dalam membangun manusia yang 

beriman dan berilmu. 

5. Penutup 

Pemikiran klasik dan modern tentang tujuan 

pendidikan memberikan kontribusi besar terhadap 

pemahaman kita tentang hakikat pendidikan. Pemikir 

klasik menekankan pembentukan akhlak, kebajikan, 

dan spiritualitas, sedangkan pemikir modern 

menyoroti pentingnya rasionalitas, kebebasan, dan 

transformasi sosial. Dalam konteks pendidikan masa 



Imam Muslih, M.Pd.I 

86 

 

kini, kedua pendekatan ini dapat disinergikan untuk 

menghasilkan manusia yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga matang secara moral dan 

spiritual. 

 

D. Tujuan Intelektual, Spiritual, dan Sosial dalam 

Pendidikan 

Pendidikan memiliki peran penting dalam 

pembentukan manusia yang utuh, tidak hanya dari aspek 

kognitif tetapi juga afektif dan sosial. Tiga pilar utama 

dalam pendidikan yang ideal mencakup pengembangan 

intelektual, spiritual, dan sosial. Tujuan pendidikan bukan 

hanya sekadar mencetak individu yang cerdas secara 

akademik, melainkan juga membentuk manusia yang 

memiliki nilai spiritual dan kepekaan sosial. 

1. Tujuan Intelektual dalam Pendidikan 

Tujuan intelektual dalam pendidikan merujuk pada 

pengembangan kemampuan berpikir, pemahaman, 

penalaran logis, dan penguasaan ilmu pengetahuan. 

Aspek ini identik dengan dimensi kognitif dalam 

taksonomi Bloom, yang mencakup pengetahuan, 

pemahaman, penerapan, analisis, sintesis, dan evaluasi 

(Bloom, 1956). 

Kemampuan intelektual memungkinkan peserta 

didik menjadi individu yang rasional, kritis, dan mandiri 

dalam berpikir. Pendidikan yang menekankan 

intelektualitas akan menghasilkan inovator, pemikir, 

dan pemecah masalah dalam masyarakat. 

Menurut John Dewey (1916), pendidikan 

seharusnya tidak hanya mentransfer informasi tetapi 

juga mendorong siswa untuk berpikir dan memecahkan 

masalah secara aktif. Di Indonesia, Ki Hadjar Dewantara 

juga menekankan bahwa pendidikan harus "menuntun 

segala kekuatan kodrat yang ada pada anak-anak agar 

mereka sebagai manusia dan sebagai anggota 

masyarakat dapat mencapai keselamatan dan 

kebahagiaan yang setinggi-tingginya" (Dewantara, 2004). 

Tujuan intelektual tercermin dalam kurikulum yang 

berorientasi pada penguasaan pengetahuan dan 



Imam Muslih, M.Pd.I 

87 

 

pengembangan berpikir tingkat tinggi. Di Indonesia, 

Kurikulum Merdeka berupaya mengintegrasikan 

pembelajaran berbasis proyek dan diferensiasi untuk 

merangsang potensi intelektual siswa 

(Kemendikbudristek, 2022). 

2. Tujuan Spiritual dalam Pendidikan 

Tujuan spiritual merujuk pada pengembangan 

dimensi transendental dalam diri peserta didik, seperti 

kesadaran akan keberadaan Tuhan, nilai-nilai kebaikan, 

serta hubungan manusia dengan Yang Maha Kuasa dan 

sesama makhluk. Dimensi ini erat kaitannya dengan 

nilai-nilai keimanan dan akhlak dalam pendidikan 

Islam. 

Menurut Al-Ghazali (2005), pendidikan bukan 

hanya untuk mencerdaskan otak, tetapi juga untuk 

menyucikan jiwa dan mendekatkan diri kepada Allah. 

Dalam konteks Barat, pendidikan spiritual dimaknai 

sebagai pengembangan makna hidup, kesadaran diri, 

dan integritas moral (Hay & Nye, 2006). 

Pendidikan spiritual membentuk individu yang 

beretika, berintegritas, dan memiliki kompas moral yang 

kuat. Dalam dunia yang penuh dengan tantangan moral 

dan krisis identitas, penguatan spiritual menjadi 

kebutuhan mendesak agar peserta didik tidak hanya 

menjadi cerdas, tetapi juga bijak dan arif. 

Menurut Tilaar (2002), pendidikan yang 

mengabaikan dimensi spiritual akan menciptakan 

manusia yang hampa makna dan mudah terombang-

ambing oleh kepentingan duniawi. 

Implementasi pendidikan spiritual dapat ditemukan 

dalam mata pelajaran agama, kegiatan keagamaan, dan 

penanaman nilai-nilai melalui budaya sekolah. Di 

beberapa negara seperti Finlandia dan Inggris, 

pendidikan spiritual dan moral masuk dalam kurikulum 

nasional sebagai bagian dari pendidikan karakter (Miller, 

2010). 

3. Tujuan Sosial dalam Pendidikan 

Tujuan sosial dalam pendidikan merujuk pada 

pengembangan kesadaran sosial, keterampilan 



Imam Muslih, M.Pd.I 

88 

 

interpersonal, empati, solidaritas, dan tanggung jawab 

sebagai warga masyarakat. Pendidikan sosial 

membentuk peserta didik agar mampu hidup harmonis 

dalam masyarakat dan berkontribusi terhadap 

kemajuan sosial. 

Durkheim (1956) berpendapat bahwa pendidikan 

berfungsi untuk mentransmisikan norma dan nilai sosial 

kepada generasi muda. Sedangkan Paulo Freire (1970) 

menekankan pentingnya pendidikan yang 

membebaskan, yakni pendidikan yang membangun 

kesadaran kritis terhadap realitas sosial dan 

ketimpangan. 

Pendidikan berfungsi sebagai alat integrasi sosial 

dan mobilitas sosial. Dalam konteks ini, sekolah tidak 

hanya menjadi tempat memperoleh ilmu, tetapi juga 

wahana interaksi, kerja sama, dan pembentukan 

identitas sosial. 

Menurut Undang-Undang Sistem Pendidikan 

Nasional No. 20 Tahun 2003, pendidikan nasional 

bertujuan mengembangkan potensi peserta didik agar 

menjadi manusia yang beriman, bertakwa, berilmu, 

kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang 

demokratis serta bertanggung jawab. 

Tujuan sosial tercermin dalam pelajaran PPKn, 

kegiatan OSIS, kerja kelompok, dan kegiatan 

ekstrakurikuler yang melatih kolaborasi dan 

kepemimpinan. Kurikulum juga menekankan 

pentingnya life skills dan social emotional learning 

sebagai bagian dari pembelajaran abad ke-21. 

4. Integrasi Tiga Tujuan Pendidikan 

Ketiga tujuan pendidikan—intelektual, spiritual, 

dan sosial—tidak bisa dipisahkan, melainkan harus 

terintegrasi secara utuh. Pendidikan yang hanya fokus 

pada salah satu dimensi berisiko menghasilkan individu 

yang timpang dalam perkembangan kepribadian. 

Dimensi Output Ideal 
Risiko Jika 

Diabaikan 

Intelektual Kritis, ilmiah, rasional Irasional, dogmatis 



Imam Muslih, M.Pd.I 

89 

 

Dimensi Output Ideal 
Risiko Jika 

Diabaikan 

Spiritual 
Bijak, bermoral, 

beriman 

Materialistis, 

hedonis 

Sosial 
Peduli, kolaboratif, 

demokratis 

Egois, apatis, 

antisosial 

Menurut UNESCO (1996), pendidikan abad ke-21 

harus mencakup empat pilar: learning to know, learning 

to do, learning to live together, dan learning to be, yang 

mencerminkan keseimbangan antara aspek intelektual, 

sosial, dan spiritual. 

 

 

5. Relevansi dalam Konteks Pendidikan Indonesia 

Indonesia sebagai negara multikultural dan religius 

memiliki tantangan besar dalam mengimplementasikan 

ketiga tujuan pendidikan ini secara berimbang. 

Pendidikan berbasis nilai menjadi sangat penting untuk 

menangkal degradasi moral, radikalisme, dan krisis 

identitas. 

Pemerintah telah mengembangkan program 

Penguatan Pendidikan Karakter (PPK) dan Profil Pelajar 

Pancasila sebagai bagian dari upaya membentuk peserta 

didik yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia, 

berkebinekaan global, mandiri, gotong royong, bernalar 

kritis, dan kreatif. 

Namun, implementasi di lapangan masih 

menghadapi berbagai kendala, seperti beban kurikulum, 

kurangnya pelatihan guru, serta dominasi penilaian 

kognitif. Diperlukan sinergi antara kebijakan, sekolah, 

keluarga, dan masyarakat untuk menciptakan 

ekosistem pendidikan yang menyeluruh. 

6. Penutup 

Tujuan pendidikan yang ideal harus mencakup 

pengembangan intelektual, spiritual, dan sosial secara 

seimbang. Pendidikan yang hanya menekankan aspek 

akademik akan menciptakan individu cerdas tetapi 

miskin empati dan moral. Sebaliknya, pendidikan yang 

holistik akan melahirkan insan yang cerdas, beretika, 



Imam Muslih, M.Pd.I 

90 

 

dan peduli terhadap sesama. Dalam konteks Indonesia 

yang beragam secara budaya dan agama, integrasi ketiga 

dimensi tersebut menjadi fondasi utama untuk 

membangun bangsa yang berkarakter dan 

berperadaban. 

 

E. Pendidikan sebagai Proses Tazkiyah dan Ta’dib 

Pendidikan dalam Islam memiliki makna yang jauh 

lebih dalam dari sekadar proses transmisi pengetahuan 

atau keterampilan. Pendidikan dalam konteks Islam adalah 

proses pembentukan manusia seutuhnya, yaitu manusia 

yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga 

bersih secara spiritual dan luhur dalam akhlak. Dalam 

kerangka tersebut, dua konsep penting muncul, yaitu 

tazkiyah dan ta’dib. Keduanya menjadi landasan dalam 

pemaknaan pendidikan sebagai proses pemurnian jiwa dan 

pembentukan adab. 

1. Konsep Dasar Pendidikan dalam Islam 

Dalam literatur Islam, kata pendidikan sering 

disinonimkan dengan beberapa istilah, antara lain 

tarbiyah, ta’dib, dan ta'lim. Namun, masing-masing 

memiliki nuansa makna yang berbeda. Tarbiyah lebih 

menekankan pada pengembangan potensi, ta’lim pada 

proses penyampaian ilmu, dan ta’dib pada penanaman 

adab atau akhlak. Sementara itu, tazkiyah berarti 

pensucian atau pembersihan jiwa dari penyakit batin 

(Al-Attas, 1980). 

Dalam Al-Qur’an, tujuan pendidikan Islam 

disebutkan sebagai proses "mensucikan jiwa" dan 

"mengajarkan al-Kitab dan al-Hikmah" (QS. Al-

Baqarah: 151). Ini mengindikasikan bahwa aspek 

spiritual dan intelektual adalah dua hal yang tidak 

terpisahkan dalam pendidikan Islam. 

2. Tazkiyah: Pendidikan sebagai Pemurnian Jiwa 

Tazkiyah berasal dari akar kata zakka yang berarti 

menyucikan, menumbuhkan, atau memperbaiki. 

Dalam konteks pendidikan, tazkiyah adalah upaya 

membentuk kepribadian peserta didik yang bersih dari 

sifat-sifat tercela dan memperkuat akhlak mulia. 



Imam Muslih, M.Pd.I 

91 

 

Tazkiyah adalah fondasi dalam proses pendidikan 

spiritual yang bertujuan mendekatkan manusia 

kepada Allah SWT. 

Menurut Al-Ghazali (2005), pendidikan adalah 

sarana untuk menyucikan hati dan menyiapkan 

manusia mencapai derajat kedekatan dengan Tuhan. 

Pendidikan tanpa tazkiyah hanya akan melahirkan 

individu yang berilmu tetapi tidak bermoral. 

Beberapa ayat Al-Qur’an menekankan pentingnya 

tazkiyah dalam pembentukan manusia paripurna, 

antara lain: 

a. “Sesungguhnya beruntunglah orang yang 
menyucikan jiwa itu (tazkiyah), dan sesungguhnya 
merugilah orang yang mengotorinya.” (QS. Asy-
Syams: 9–10) 

b. “Dia-lah yang mengutus kepada kaum yang buta 

huruf seorang Rasul dari kalangan mereka... yang 

membacakan ayat-ayat-Nya, menyucikan mereka 

(yuzakkīhim) dan mengajarkan kepada mereka 

Kitab dan Hikmah...” (QS. Al-Jumu’ah: 2) 

Tazkiyah dalam hadis juga disebutkan melalui 

sabda Nabi Muhammad SAW yang menekankan 

pentingnya niat, ikhlas, dan pembersihan hati dari 

riya, takabur, dan hasad. 

Dalam praktik pendidikan, tazkiyah dapat 

diimplementasikan melalui: 

a. Kurikulum akhlak dan penguatan pendidikan 

karakter. 

b. Pembinaan ruhani melalui kegiatan keagamaan 

seperti salat berjamaah, zikir, dan tilawah. 

c. Pembiasaan nilai-nilai islami seperti kejujuran, 

kesabaran, dan kasih sayang. 

Lembaga pendidikan Islam klasik seperti 

pesantren telah menerapkan tazkiyah sebagai bagian 

penting dari proses pembelajaran. Bahkan dalam 

sistem tazkiyah al-nafs, proses pendidikan difokuskan 

pada hubungan murid dengan guru (murabbi) yang 

berfungsi sebagai pembimbing spiritual. 

3. Ta’dib: Pendidikan sebagai Penanaman Adab 



Imam Muslih, M.Pd.I 

92 

 

Ta’dib berasal dari kata adab yang berarti tata 

krama, sopan santun, atau etika. Namun, dalam 

konteks pendidikan Islam, adab memiliki makna yang 

lebih mendalam, yakni internalisasi nilai-nilai ilahiah 

dan akhlak mulia dalam seluruh aspek kehidupan. 

Syed Muhammad Naquib al-Attas (1980) 

menyatakan bahwa ta’dib adalah istilah paling tepat 

untuk menggambarkan pendidikan Islam karena 

mencakup aspek pengetahuan, amal, dan adab. 

Menurutnya, “education in Islam is the process of 

instilling adab into man.” 

Dalam pandangan Imam Al-Ghazali, adab lebih 

tinggi daripada ilmu karena ilmu tanpa adab akan 

menyesatkan. Ibnu Miskawaih bahkan menyatakan 

bahwa tujuan pendidikan adalah untuk membentuk 

manusia yang beradab (Miskawaih, 1964). 

Dalam konteks pendidikan modern, pendidikan 

karakter atau character education menjadi topik 

penting, yang secara esensial sejalan dengan konsep 

ta’dib. Pendidikan karakter menurut Thomas Lickona 

(1991) adalah upaya sadar untuk membantu anak 

memahami, peduli terhadap, dan bertindak atas nilai-

nilai etika inti. 

Implementasi ta’dib dalam pendidikan mencakup: 

a. Penguatan budaya sekolah yang beradab. 

b. Peran guru sebagai model teladan (uswah 

hasanah). 

c. Pengintegrasian nilai adab dalam semua mata 

pelajaran. 

d. Pembiasaan interaksi sosial yang beretika dan 

santun. 

Pesantren sebagai institusi pendidikan Islam 

tradisional mengedepankan ta’dib dalam praktiknya. 

Santri diajarkan menghormati guru, disiplin, dan 

bertanggung jawab, sebagai bagian dari proses 

internalisasi adab. 

4. Integrasi Tazkiyah dan Ta’dib dalam Pendidikan Islam 

Tazkiyah dan ta’dib bukanlah dua konsep yang 

terpisah, melainkan saling melengkapi. Tazkiyah 



Imam Muslih, M.Pd.I 

93 

 

berfokus pada pembinaan batin dan pembersihan diri, 

sedangkan ta’dib menekankan pada pembentukan 

perilaku dan akhlak mulia dalam kehidupan sosial. 

Menurut Hasan Langgulung (1991), pendidikan 

Islam bertujuan membentuk manusia berilmu, 

beriman, dan berakhlak yang diwujudkan dalam 

pemurnian jiwa (tazkiyah) dan penanaman adab 

(ta’dib). Dengan demikian, proses pendidikan sejati 

harus mencakup kedua aspek ini secara seimbang. 

Al-Attas (1980) mengkritik sistem pendidikan 

modern yang terlalu menekankan aspek kognitif dan 

mengabaikan aspek spiritual dan etika. Ia 

menyarankan bahwa pendidikan Islam harus 

bertumpu pada pemahaman tauhid sebagai asas 

utama yang melandasi seluruh aspek pengembangan 

kepribadian. 

5. Relevansi dalam Konteks Pendidikan Kontemporer 

Di tengah krisis moral, radikalisme, dan 

hedonisme global, urgensi pendidikan yang 

menekankan tazkiyah dan ta’dib semakin nyata. 

Banyak negara, termasuk Indonesia, kini 

mengembangkan pendidikan karakter sebagai bagian 

dari kebijakan pendidikan nasional. 

Program Penguatan Pendidikan Karakter (PPK) dan 

Profil Pelajar Pancasila yang digagas oleh 

Kemendikbudristek mengandung esensi ta’dib dan 

tazkiyah, meskipun tidak secara eksplisit memakai 

istilah tersebut. 

Institusi pendidikan tinggi seperti UIN dan IAIN 

mulai memasukkan kurikulum integratif yang 

menggabungkan ilmu modern dengan spiritualitas dan 

adab Islam. Hal ini menandai kesadaran baru tentang 

pentingnya membentuk insan yang tidak hanya 

kompeten, tetapi juga bermoral dan bertanggung jawab 

secara sosial. 

6. Penutup 

Pendidikan sebagai proses tazkiyah dan ta’dib 

adalah pendekatan integral yang tidak hanya 

menekankan transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga 



Imam Muslih, M.Pd.I 

94 

 

pembentukan karakter dan pensucian jiwa. Konsep ini 

relevan dalam menjawab tantangan zaman yang penuh 

dengan krisis nilai. Untuk mewujudkan sistem 

pendidikan yang utuh dan berimbang, diperlukan 

integrasi antara aspek intelektual, spiritual, dan moral 

yang digali dari nilai-nilai Islam. Tazkiyah dan ta’dib 

bukan hanya idealisme, tetapi harus 

diimplementasikan secara nyata dalam kebijakan, 

kurikulum, metode pembelajaran, dan peran guru 

sebagai pendidik sekaligus pembina akhlak. 

 

F. Relevansi Tujuan Pendidikan Islam dengan Tantangan 

Global 

Pendidikan Islam merupakan sistem pendidikan yang 

memiliki orientasi komprehensif terhadap pengembangan 

manusia seutuhnya. Tujuannya tidak hanya berfokus pada 

kecerdasan intelektual, tetapi juga pembinaan spiritual, 

moral, dan sosial. Dalam konteks globalisasi yang penuh 

tantangan seperti disrupsi teknologi, krisis identitas, 

degradasi moral, dan radikalisme, muncul pertanyaan 

mengenai relevansi pendidikan Islam sebagai sistem yang 

mampu menjawab tantangan-tantangan tersebut. 

1. Tujuan Pendidikan Islam 

Dalam perspektif Islam, tujuan pendidikan tidak 

hanya berorientasi pada dunia, melainkan juga pada 

akhirat. Tujuan tersebut secara umum dirumuskan 

untuk membentuk manusia insan kamil, yaitu 

manusia paripurna yang seimbang antara jasmani dan 

ruhani, akal dan hati, dunia dan akhirat (Al-Attas, 

1980; Langgulung, 1991). 

Adapun beberapa rumusan tujuan pendidikan 

Islam menurut para pakar antara lain: 

a. Mendekatkan diri kepada Allah (taqarrub ilallah) 
melalui penguasaan ilmu dan amal saleh. 

b. Mengembangkan potensi manusia baik fisik, akal, 

dan ruhani. 
c. Menanamkan nilai-nilai tauhid sebagai asas 

kehidupan. 

d. Membentuk akhlak mulia sebagai manifestasi 

iman dan ilmu. 



Imam Muslih, M.Pd.I 

95 

 

e. Melahirkan pribadi yang bertanggung jawab sosial 

dalam membangun peradaban yang berkeadilan 

dan berkeadaban (Muhaimin, 2011). 

2. Tantangan Global dalam Dunia Pendidikan 

a. Globalisasi dan Krisis Identitas 

Globalisasi telah membawa keterbukaan informasi 

dan pertukaran budaya secara masif. Meskipun 

membawa dampak positif, namun hal ini juga 

menyebabkan krisis identitas, terutama di 

kalangan generasi muda Muslim. Nilai-nilai Barat 

yang cenderung sekular sering kali berseberangan 

dengan nilai-nilai Islam, menyebabkan 

kebingungan identitas dan kemerosotan spiritual 

(Huntington, 1996). 

 

 

b. Disrupsi Teknologi dan Revolusi Industri 4.0 

Perkembangan teknologi digital telah mengubah 

cara belajar, bekerja, dan berinteraksi sosial. 

Tantangan pendidikan Islam adalah menyiapkan 

peserta didik yang tidak hanya kompeten dalam 

teknologi, tetapi juga memiliki landasan etis dan 

spiritual yang kokoh (Schwab, 2016). 

c. Degradasi Moral dan Individualisme 

Tingginya angka kejahatan, penyalahgunaan 

narkoba, pornografi, dan perilaku menyimpang 

lainnya menunjukkan adanya degradasi moral 

dalam masyarakat global. Sistem pendidikan 

modern yang terlalu kognitif tidak mampu 

menyeimbangkan aspek afektif dan spiritual, yang 

justru menjadi keunggulan pendidikan Islam 

(Nasr, 1994). 

d. Radikalisme dan Intoleransi 

Munculnya paham-paham ekstrem dan intoleran 

di kalangan sebagian umat Islam merupakan 

tantangan serius. Salah satu penyebabnya adalah 

pemahaman keagamaan yang sempit dan 

pendidikan yang tidak holistik. Pendidikan Islam 

harus mampu menjadi alat kontra-radikalisasi 



Imam Muslih, M.Pd.I 

96 

 

dengan pendekatan moderat dan inklusif (Azra, 

2019). 

3. Relevansi Tujuan Pendidikan Islam dalam Menjawab 

Tantangan Global 

a. Tauhid sebagai Pondasi Identitas Global Muslim 

Tauhid dalam pendidikan Islam tidak hanya 

mengajarkan keimanan kepada Tuhan, tetapi juga 

membentuk worldview yang berpusat pada nilai 

ketuhanan dalam seluruh aspek kehidupan. 

Dalam era globalisasi yang sarat relativisme nilai, 

tauhid menjadi pondasi kuat bagi generasi Muslim 

untuk tetap memiliki jati diri yang kokoh. Ini 

sejalan dengan pendekatan pendidikan karakter 

global yang menekankan pentingnya integritas dan 

spiritualitas (Lickona, 1991). 

b. Pembentukan Akhlak dalam Menghadapi Krisis 

Moral 

Akhlak merupakan pilar utama dalam pendidikan 

Islam. Pembentukan akhlak tidak hanya bersifat 

teoritis tetapi juga praktis dalam seluruh dimensi 

kehidupan, termasuk dunia kerja, relasi sosial, 

dan pengelolaan lingkungan. Pendidikan akhlak 

yang menyatu dalam sistem pendidikan Islam 

sangat relevan dengan tantangan global berupa 

krisis moral dan etika dalam dunia modern (Al-

Ghazali, 2005). 

c. Keseimbangan Ilmu Dunia dan Akhirat dalam Era 

Teknologi 

Pendidikan Islam menekankan keseimbangan 

antara ilmu kauniyah (alam) dan qauliyah (wahyu). 

Dalam konteks Revolusi Industri 4.0, integrasi 

ilmu agama dan teknologi sangat dibutuhkan. 

Model pendidikan integratif seperti yang 

diterapkan oleh International Islamic University 

Malaysia (IIUM) atau Universitas Islam Indonesia 

(UII) menjadi contoh konkret penggabungan ilmu 

syariah dan sains modern (Zarkasyi, 2017). 

d. Pendidikan Islam sebagai Benteng Anti-

Radikalisme 



Imam Muslih, M.Pd.I 

97 

 

Sistem pendidikan Islam yang mengedepankan 

wasathiyah (moderat), toleransi, dan kasih sayang 

sangat potensial sebagai sarana deradikalisasi. 

Penekanan pada maqasid al-syari’ah (tujuan 

syariat) seperti menjaga agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta, dapat membangun sikap 

keagamaan yang rasional dan inklusif (Auda, 

2008). 

4. Contoh Praktik dan Implementasi di Berbagai Negara 

a. Indonesia: Pendidikan Islam Moderat dan Inklusif 

Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim 

terbesar telah mengembangkan pendidikan Islam 

berbasis moderasi. Kementerian Agama RI melalui 

Direktorat Pendidikan Islam secara aktif 

mendorong moderasi beragama dalam kurikulum 

madrasah dan pesantren. Kurikulum 2013 bahkan 

memasukkan nilai-nilai karakter dan 

kewarganegaraan global yang sejalan dengan 

prinsip pendidikan Islam. 

b. Malaysia: Integrasi Ilmu dan Nilai Islam 

Pemerintah Malaysia melalui sistem pendidikan 

Islam seperti di IIUM dan Universiti Sains Islam 

Malaysia (USIM) menerapkan model integrasi 

antara ilmu syariah dan ilmu kontemporer. 

Mahasiswa tidak hanya diajarkan sains dan 

teknologi, tetapi juga filosofi Islam dan etika global 

(Wan Mohd Nor, 1998). 

c. Turki dan Negara Arab: Reformasi Pendidikan 

Islam 

Beberapa negara Timur Tengah juga melakukan 

reformasi pendidikan Islam untuk menanggulangi 

ekstremisme dan mempromosikan Islam yang 

toleran. Di Mesir, Al-Azhar sebagai lembaga 

pendidikan tertua memperkuat kurikulum 

moderat dan memerangi paham takfiri melalui 

pendidikan. Di Turki, pendidikan Islam 

dikembangkan secara demokratis melalui 

madrasah dan sekolah Imam Hatip yang 



Imam Muslih, M.Pd.I 

98 

 

menggabungkan pendidikan agama dan umum 

(Altinordu, 2013). 

5. Strategi Penguatan Tujuan Pendidikan Islam dalam Era 

Global 

a. Rekonstruksi Kurikulum 

Kurikulum pendidikan Islam harus diperkuat 

dengan integrasi antara nilai spiritual, teknologi, 

dan kewirausahaan. 

b. Peningkatan Kompetensi Guru 

Guru harus dibekali dengan pendekatan pedagogik 

yang kontekstual dan global, serta kemampuan 

menjadi teladan adab dan akhlak. 

c. Kolaborasi Internasional 

Institusi pendidikan Islam perlu membangun 

jaringan global untuk pertukaran gagasan, inovasi, 

dan riset bersama. 

d. Penguatan Lembaga Pendidikan Islam 

Pesantren, madrasah, dan sekolah Islam modern 

perlu difasilitasi dengan teknologi dan manajemen 

modern tanpa kehilangan nilai-nilai tradisi. 

6. Penutup 

Tujuan pendidikan Islam yang berorientasi pada 

pembentukan insan kamil masih sangat relevan dalam 

menghadapi berbagai tantangan global. Nilai-nilai inti 

seperti tauhid, akhlak mulia, dan ilmu yang integratif 

menjadi kekuatan utama pendidikan Islam dalam 

membentengi peserta didik dari pengaruh negatif 

globalisasi. Untuk menjawab tantangan disrupsi 

teknologi, krisis moral, dan ekstremisme, pendidikan 

Islam harus terus direkonstruksi dan diperkuat tanpa 

kehilangan jati dirinya sebagai sistem pendidikan yang 

rahmatan lil ‘alamin. 

 

f. Integrasi Tujuan Duniawi dan Ukhrawi dalam 

Pendidikan 

Pendidikan merupakan proses multidimensi yang 

melibatkan pengembangan seluruh aspek kemanusiaan. 

Dalam perspektif Islam, pendidikan tidak hanya 

berorientasi pada pencapaian tujuan duniawi seperti karier, 



Imam Muslih, M.Pd.I 

99 

 

keahlian, dan materi, melainkan juga bertujuan untuk 

mencapai keselamatan dan kebahagiaan ukhrawi. Dalam 

konteks ini, integrasi antara tujuan duniawi dan ukhrawi 

merupakan kunci agar pendidikan tidak terjebak dalam 

sekularisasi, namun tetap relevan dengan kebutuhan 

zaman. 

1. Konsep Dasar Tujuan Pendidikan: Duniawi dan 

Ukhrawi 

Tujuan duniawi dalam pendidikan mencakup 

pencapaian kompetensi intelektual, profesionalisme, 

penguasaan teknologi, serta keterampilan hidup (life 

skills). Tujuan ini lazim ditemukan dalam sistem 

pendidikan modern yang berorientasi pada 

produktivitas ekonomi dan pembangunan manusia 

yang mampu bersaing di pasar global (Tilaar, 2002). 

Sebaliknya, tujuan ukhrawi lebih menekankan 

pembentukan karakter, spiritualitas, dan moralitas. 

Dalam Islam, hal ini tercermin pada cita-cita mencetak 

insan kamil—manusia yang bertakwa kepada Allah dan 

memiliki keseimbangan antara akal, hati, dan perilaku 

(Al-Attas, 1980). Pendidikan ukhrawi tidak hanya 

membekali siswa untuk hidup di dunia, tetapi juga 

mempersiapkan bekal untuk kehidupan akhirat. 

2. Landasan Normatif Integrasi Tujuan Duniawi dan 

Ukhrawi 

Al-Qur’an mengisyaratkan keseimbangan antara 

urusan dunia dan akhirat. Firman Allah SWT: 
"Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan 

Allah kepadamu (kebahagiaan) negeri akhirat, dan 

janganlah kamu melupakan bagianmu dari 
(kenikmatan) duniawi..." (QS. Al-Qashash: 77) 

Ayat ini memberikan landasan teologis bahwa 

manusia wajib berupaya meraih kesejahteraan 
duniawi tanpa mengabaikan dimensi ukhrawi. Hadis 

Nabi SAW juga menggarisbawahi pentingnya mencari 

ilmu sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah, 
bukan semata-mata untuk tujuan dunia. 

Ibnu Khaldun (1332–1406) dalam Muqaddimah 

membedakan antara ilmu duniawi (seperti kedokteran 

dan matematika) dan ilmu agama (seperti fikih dan 

tafsir), namun keduanya penting untuk 



Imam Muslih, M.Pd.I 

100 

 

keberlangsungan peradaban Islam. Al-Ghazali bahkan 

mengklasifikasikan ilmu sebagai fardhu 'ain dan fardhu 

kifayah, mencerminkan kebutuhan akan integrasi dua 

dimensi tujuan pendidikan (Al-Ghazali, 2005). 

Pendidikan dalam Islam tidak dipandang sebagai 

proses sekadar menambah pengetahuan, tetapi sebagai 

jalan tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) dan ta’dib 

(pendidikan adab). Al-Attas (1980) menekankan bahwa 

tujuan pendidikan Islam adalah untuk menanamkan 

keadaban dan kebenaran, bukan hanya pengetahuan 

teknis. Di sinilah pentingnya integrasi: pendidikan 

harus menumbuhkan keunggulan duniawi yang 

bertanggung jawab secara spiritual. 

3. Model Integrasi dalam Praktik Pendidikan 

a. Kurikulum Terintegrasi 

Kurikulum merupakan instrumen penting dalam 

mengintegrasikan dua tujuan ini. Kurikulum 

pendidikan Islam modern di berbagai lembaga saat 

ini, seperti di Universitas Islam Indonesia (UII) dan 

International Islamic University Malaysia (IIUM), 

telah menggabungkan pelajaran agama dan sains 

dalam satu sistem yang saling menguatkan. 

Pendekatan ini dikenal sebagai interdisciplinary 

Islamic education, yang mengupayakan sintesis 

antara ilmu naqli dan ilmu aqli (Zarkasyi, 2017). 

b. Pendekatan Holistik dalam Pembelajaran 

Proses belajar mengajar yang mengintegrasikan 

dimensi dunia dan akhirat menekankan pada 

pembangunan akhlak, motivasi ibadah dalam 

bekerja, dan penguatan niat dalam menuntut 

ilmu. Model ini tidak hanya mengembangkan 

kecerdasan kognitif, tetapi juga kecerdasan 

emosional dan spiritual (Hasan Langgulung, 1991). 

c. Evaluasi Pendidikan Berbasis Nilai 

Evaluasi tidak hanya didasarkan pada penguasaan 

materi, tetapi juga pada ketercapaian karakter dan 

kepribadian. Aspek seperti kejujuran, tanggung 

jawab, dan etika dalam menempuh ujian menjadi 

indikator keberhasilan, sebagaimana yang 



Imam Muslih, M.Pd.I 

101 

 

dikembangkan dalam character-based assessment 

(Lickona, 1991). 

4. Tantangan Implementasi Integrasi Duniawi dan 

Ukhrawi 

a. Sekularisasi Sistem Pendidikan 

Pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum 

masih menjadi tantangan besar di banyak negara 

Muslim, termasuk Indonesia. Sistem pendidikan 

sekuler cenderung menempatkan ilmu agama 

hanya sebagai pelengkap, bukan sebagai basis 

nilai (Azra, 2019). 

b. Kompetensi Guru 

Banyak guru yang tidak memiliki kapasitas untuk 

mengintegrasikan dua tujuan tersebut dalam 

praktik mengajar. Hal ini menuntut pelatihan guru 

yang tidak hanya memperkuat pedagogi, tetapi 

juga wawasan teologis dan filosofis. 

c. Tekanan Globalisasi dan Materialisme 

Tekanan ekonomi dan kompetisi global sering kali 

membuat tujuan pendidikan bergeser menjadi 

semata-mata utilitarian dan pragmatis, 

mengabaikan aspek moral dan spiritual. 

5. Strategi Penguatan Integrasi 

a. Pengembangan kurikulum berbasis maqasid al-

syari’ah 

Kurikulum dirancang untuk menjaga agama, akal, 

jiwa, harta, dan keturunan, yang merupakan dasar 

keseimbangan antara dunia dan akhirat (Auda, 

2008). 

b. Transformasi sistem penilaian 

Menambahkan indikator penilaian karakter, 

spiritualitas, dan adab siswa dalam setiap jenjang 

pendidikan. 

c. Pelatihan guru integrative 

Mengembangkan kompetensi guru dalam 

penguasaan ilmu lintas disiplin dan metodologi 

pengajaran berbasis nilai. 

d. Kolaborasi lembaga keagamaan dan pemerintah 

Membentuk sinergi kebijakan antara lembaga 



Imam Muslih, M.Pd.I 

102 

 

pendidikan Islam dan pemerintah agar integrasi ini 

menjadi kebijakan nasional. 

6. Penutup  

Integrasi antara tujuan duniawi dan ukhrawi 

dalam pendidikan merupakan jawaban terhadap krisis 

spiritualitas, moralitas, dan ketimpangan orientasi 

pendidikan modern. Pendidikan Islam yang 

menyatukan nilai-nilai transendental dan 

keterampilan duniawi akan mencetak manusia yang 

seimbang dan bertanggung jawab. Tantangan 

implementasi memang besar, namun dengan 

pendekatan kurikulum holistik, pelatihan guru yang 

tepat, dan dukungan kebijakan yang menyeluruh, 

integrasi ini sangat mungkin diwujudkan. Oleh karena 

itu, paradigma pendidikan Islam yang integratif harus 

terus dikembangkan sebagai solusi pendidikan yang 

menyeluruh, kontekstual, dan membumi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Imam Muslih, M.Pd.I 

103 

 

 

 

 

 

 

BAB 6 

KONSEP GURU DAN MURID DALAM 

PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM 

 
A. Peran Guru sebagai Murabbi, Mu’allim, dan Mursyid 

Guru dalam pendidikan Islam memiliki posisi 

sentral dan mulia, tidak sekadar sebagai penyampai ilmu, 

tetapi juga sebagai pembimbing spiritual dan pembentuk 

karakter. Dalam khazanah Islam klasik, peran guru 

dikategorikan ke dalam tiga fungsi utama: murabbi, 

mu’allim, dan mursyid. Ketiganya mewakili aspek-aspek 

penting dari pendidikan holistik yang melibatkan 

pengembangan intelektual, moral, spiritual, dan sosial 

peserta didik. Artikel ini bertujuan menguraikan secara 

sistematis peran guru sebagai murabbi (pendidik), mu’allim 

(pengajar), dan mursyid (pembimbing ruhani), serta 

implikasinya dalam praktik pendidikan kontemporer. 

1. Peran Guru sebagai Murabbi 

Kata "murabbi" berasal dari kata dasar rabb, yang 

berarti "Tuhan" atau "Pemelihara". Dalam konteks 

pendidikan, murabbi adalah orang yang membina, 

menumbuhkan, dan memelihara perkembangan 

peserta didik secara menyeluruh—jasmani, akal, hati, 

dan ruh (Al-Attas, 1980). 

Peran guru sebagai murabbi mencakup aspek 

tarbiyah, yakni proses pendidikan yang memfokuskan 

pada pembentukan akhlak, nilai, dan kepribadian. Hal 

ini sesuai dengan sabda Nabi Muhammad SAW: 



Imam Muslih, M.Pd.I 

104 

 

“Sesungguhnya aku diutus untuk 

menyempurnakan akhlak yang mulia.” (HR. Ahmad) 

Sebagai murabbi, guru bertugas menanamkan 

nilai-nilai keislaman dalam perilaku sehari-hari 

peserta didik, bukan sekadar menyampaikan ilmu 

pengetahuan. 

Guru sebagai murabbi berarti memiliki tanggung 

jawab untuk: 

a. Memberikan teladan yang baik (uswah hasanah); 

b. Membangun hubungan emosional dengan siswa; 

c. Mendorong pembentukan karakter dan moral; 

d. Menanamkan nilai tauhid sebagai fondasi semua 

ilmu. 

Pendekatan tarbiyah menekankan pada 

pembelajaran yang tidak hanya kognitif tetapi juga 

afektif dan psikomotorik. Sekolah Islam terpadu dan 

pesantren di Indonesia banyak menerapkan 

pendekatan ini secara konsisten (Suyadi, 2015). 

2. Peran Guru sebagai Mu’allim 

Mu’allim berasal dari kata ’allama yang berarti 

"mengajarkan". Dalam fungsi ini, guru bertugas 

sebagai penyampai ilmu pengetahuan. Al-Qur’an 

mengakui pentingnya peran mu’allim: 

“Dia mengajarkan manusia apa yang tidak 

diketahuinya.” (QS. Al-‘Alaq: 5) 

Fungsi mu’allim menekankan dimensi 

epistemologis pendidikan, yakni transfer dan 

transformasi ilmu kepada peserta didik secara 

sistematis dan bertahap. 

Sebagai mu’allim, guru harus: 

a. Menguasai materi pelajaran; 

b. Memilih strategi pembelajaran yang efektif; 
c. Mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan 

logis siswa; 

d. Menilai hasil belajar secara objektif dan 

berkeadilan. 

Guru sebagai mu’allim tidak hanya berkutat pada 

hafalan atau penyampaian informasi, tetapi juga harus 

mampu menstimulasi daya nalar, mendorong diskusi, 

dan menumbuhkan rasa ingin tahu (Yusuf, 2004). 



Imam Muslih, M.Pd.I 

105 

 

Integrasi antara sains dan nilai Islam juga harus dijaga 

agar ilmu yang disampaikan tidak mengarah pada 

sekularisasi. 

3. Peran Guru sebagai Mursyid 

Mursyid berasal dari kata irsyad yang berarti 

"memberi petunjuk". Guru sebagai mursyid adalah 

pembimbing ruhani yang mengarahkan peserta didik 

kepada jalan kebenaran, kejujuran, dan kedekatan 

dengan Allah SWT. Peran ini sangat penting dalam 

pembentukan jiwa spiritual dan kesadaran 

transendental. 

Dalam tradisi tasawuf, mursyid adalah sosok 

pembimbing ruhani yang mampu menunjukkan jalan 

kebenaran kepada murid-muridnya. Dalam konteks 

pendidikan umum, guru sebagai mursyid dituntut 

menjadi pembimbing moral dan spiritual (Azra, 2019). 

Guru sebagai mursyid harus mampu: 

a. Menanamkan nilai-nilai ilahiyah dalam 

kehidupan sehari-hari siswa; 
b. Membangun kesadaran ibadah dan akhlak mulia; 

c. Menjadi penuntun dalam pengambilan keputusan 

etis; 

d. Menguatkan kesadaran akan tanggung jawab 

sosial dan ukhrawi. 

Dalam pendekatan ini, guru menjadi figur yang 

memberikan nasihat, mendampingi proses hidup 

peserta didik, dan membuka jalan bagi mereka untuk 

lebih dekat kepada Allah. Hal ini tercermin dalam 

pembinaan rohani siswa seperti mentoring, 

muhasabah, dan pembinaan ibadah harian. 

4. Integrasi Ketiga Peran: Model Pendidikan Holistik 

Ketiga peran guru ini tidak bisa dipisahkan satu 

sama lain. Seorang guru yang hanya menjadi mu’allim 

tanpa menjadi murabbi atau mursyid, akan 

menghasilkan lulusan yang cerdas secara intelektual 

namun miskin moral. Sebaliknya, seorang mursyid 

yang tidak menguasai ilmu atau tidak mampu 

mengajar dengan baik juga tidak dapat membawa 

perubahan signifikan pada peserta didik. Oleh karena 



Imam Muslih, M.Pd.I 

106 

 

itu, integrasi peran guru sangat dibutuhkan dalam 

membentuk insan kamil. 

Model pendidikan Islam holistik yang 

menggabungkan ketiga peran ini telah banyak diadopsi 

di sekolah-sekolah Islam modern dan pesantren. Di 

Pesantren Gontor, misalnya, peran guru tidak hanya 

sebagai pengajar, tetapi juga pembina akhlak dan 

pembimbing spiritual yang selalu hadir dalam 

kehidupan siswa sehari-hari (Zarkasyi, 2017). 

5. Tantangan dan Strategi Implementasi 

a. Tantangan: 

1) Kompleksitas Peran Guru 

Guru saat ini menghadapi beban administrasi 

dan kurikulum yang padat sehingga kesulitan 

menjalankan peran sebagai murabbi dan 

mursyid. 

2) Krisis Keteladanan 

Kurangnya figur guru yang menjadi panutan 

membuat peran sebagai murabbi dan mursyid 

tidak optimal. 

3) Sekularisasi Pendidikan 

Pola pendidikan sekuler menjauhkan dimensi 

spiritual dari proses pembelajaran. 

b. Strategi Implementasi 

1) Pelatihan Guru Holistik 

Guru perlu diberi pelatihan intensif tentang 

integrasi ketiga peran tersebut, baik dalam 

aspek keilmuan, kepribadian, maupun 

spiritualitas. 

2) Penyederhanaan Kurikulum 

Fokus kurikulum pada nilai-nilai integratif, 

bukan semata output akademik. 

3) Pembinaan Karakter Guru 

Lembaga pendidikan harus memberi ruang bagi 

pengembangan spiritual dan moral para guru. 

4) Peran Kepala Sekolah dan Komunitas 

Kepemimpinan pendidikan yang visioner dapat 

mendukung guru dalam melaksanakan ketiga 

peran tersebut secara efektif. 



Imam Muslih, M.Pd.I 

107 

 

6. Studi Kasus Implementasi di Indonesia 

Beberapa sekolah dan pesantren di Indonesia telah 

menerapkan konsep peran guru sebagai murabbi, 

mu’allim, dan mursyid secara konsisten: 

a. Sekolah Islam Terpadu (SIT): Mengembangkan 

program mentoring pekanan, pembinaan akhlak 

harian, serta pengajaran terintegrasi dengan nilai 
Islam. 

b. Pondok Pesantren Modern: Seperti Pesantren 

Darunnajah dan Gontor, yang menekankan 
pembinaan moral, spiritual, serta transfer ilmu 

dalam kehidupan asrama. 

c. Madrasah Aliyah Keagamaan (MAK): Menyediakan 

program-program khusus pembinaan ruhani dan 

akademik secara seimbang. 

7. Penutup 

Peran guru sebagai murabbi, mu’allim, dan 

mursyid merupakan pilar utama dalam sistem 

pendidikan Islam. Ketiganya tidak dapat dipisahkan 

dan harus dijalankan secara integratif demi mencetak 

manusia yang tidak hanya cerdas secara intelektual, 

tetapi juga luhur secara moral dan spiritual. Dalam 

konteks pendidikan modern, penting bagi lembaga 

pendidikan untuk mendesain sistem pelatihan guru, 

kurikulum, dan kultur sekolah yang mendukung 

terciptanya sosok guru yang utuh. Pendidikan yang 

berhasil adalah yang melibatkan hati, akal, dan ruh 

dalam setiap proses pembelajarannya—dan peran guru 

sebagai murabbi, mu’allim, dan mursyid adalah 

kuncinya. 

 

B. Kualifikasi dan Etika Guru dalam Pendidikan Islam 

Dalam sistem pendidikan Islam, guru menempati 

posisi sangat penting sebagai pelaku utama dalam proses 

pembentukan generasi yang berilmu dan berakhlak mulia. 

Guru tidak hanya bertugas sebagai pengajar (mu’allim), 

tetapi juga sebagai pembimbing moral (murabbi) dan 

spiritual (mursyid). Oleh karena itu, keberhasilan 

pendidikan sangat bergantung pada kualitas pribadi dan 

profesionalisme guru. Pendidikan Islam menekankan 



Imam Muslih, M.Pd.I 

108 

 

bahwa guru harus memenuhi kualifikasi tertentu, baik 

dalam aspek keilmuan, kepribadian, maupun spiritual. 

Selain itu, guru juga diwajibkan menjaga etika dalam 

menjalankan tugasnya, sebagaimana dicontohkan dalam 

ajaran Islam dan kehidupan Nabi Muhammad SAW. 

1. Kualifikasi Guru dalam Pendidikan Islam 

a. Kualifikasi Ilmiah 

Kualifikasi pertama yang wajib dimiliki oleh 

seorang guru dalam pendidikan Islam adalah 

penguasaan terhadap ilmu pengetahuan yang 

diajarkan. Seorang guru harus memiliki kompetensi 

akademik yang memadai agar mampu 

menyampaikan materi secara benar dan 

mendalam. Al-Qur’an menegaskan pentingnya ilmu 

dalam beberapa ayat: 

“Allah akan meninggikan orang-orang yang 

beriman di antaramu dan orang-orang yang diberi 

ilmu pengetahuan beberapa derajat.” (QS. Al-

Mujadilah: 11) 

Dalam konteks ini, guru wajib terus 

mengembangkan keilmuannya, baik dalam bidang 

agama maupun bidang umum yang menjadi 

spesialisasinya. Seorang guru yang tidak memiliki 

dasar ilmu yang kuat berisiko menyampaikan 

pengetahuan yang salah atau bias. 

Menurut Al-Abrasyi (2003), guru dalam Islam 

harus menguasai: 

1) Ilmu agama (al-Qur’an, hadis, fiqih); 

2) Ilmu bahasa dan metode pengajaran; 

3) Ilmu psikologi anak dan perkembangan moral. 

b. Kualifikasi Spiritual dan Moral 

Pendidikan Islam tidak hanya bertujuan untuk 

mencerdaskan otak, tetapi juga untuk membentuk 

akhlak mulia. Oleh sebab itu, seorang guru harus 

menjadi contoh dalam hal ketakwaan, 

kesederhanaan, dan kejujuran. Kualifikasi spiritual 

menekankan pentingnya hubungan guru dengan 

Allah SWT, seperti dalam ayat: 



Imam Muslih, M.Pd.I 

109 

 

“Sesungguhnya yang takut kepada Allah di 

antara hamba-hamba-Nya hanyalah ulama.” (QS. 

Fathir: 28) 

Guru yang memiliki kekuatan spiritual akan 

mampu membimbing murid bukan hanya pada 

tataran ilmu, tetapi juga pada nilai-nilai kehidupan 

yang lebih tinggi. 

c. Kualifikasi Psikologis dan Sosial 

Kualifikasi ini menyangkut kemampuan guru 

dalam memahami karakter peserta didik serta 

membangun komunikasi yang sehat dan 

konstruktif. Guru harus memiliki empati, 

kesabaran, dan kemampuan menyampaikan materi 

sesuai dengan kondisi psikologis siswa. 

Dalam pendidikan modern, ini disebut sebagai 

kecerdasan emosional (Goleman, 1995), yang 

sejalan dengan ajaran Islam mengenai kelembutan 

dan kasih sayang dalam mendidik, sebagaimana 

disebut dalam QS. Ali Imran: 159: 

“Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu 

berlaku lemah lembut terhadap mereka.” 

2. Etika Guru dalam Pendidikan Islam 

Etika atau akhlak guru adalah bagian integral dari 

profesionalitas dalam Islam. Dalam pendidikan Islam, 

guru dipandang sebagai pewaris para nabi (waratsatul 

anbiya’), sehingga ia wajib menjaga etika dalam setiap 

aspek kehidupannya, baik saat mengajar maupun di 

luar kelas. 

a. Etika terhadap Allah SWT 

Etika pertama yang harus dimiliki guru adalah 

ikhlas dalam mengajar, menjadikan tugasnya 

sebagai ibadah, dan senantiasa memohon 

pertolongan kepada Allah SWT dalam membimbing 

siswa. 

Nabi SAW bersabda: 

“Barang siapa yang menempuh suatu jalan untuk 

mencari ilmu, maka Allah akan memudahkan 

baginya jalan ke surga.” (HR. Muslim) 

b. Etika terhadap Diri Sendiri 



Imam Muslih, M.Pd.I 

110 

 

Guru harus menjaga integritas dan 

kehormatan diri. Ia dituntut untuk: 

1) Tidak melakukan maksiat atau perilaku 

tercela; 

2) Menjaga ucapan dan sikap; 

3) Berpenampilan sopan dan profesional. 

Hasan Langgulung (1991) menekankan 

pentingnya akhlak pribadi guru karena siswa akan 

lebih banyak meniru keteladanan dibandingkan 

sekadar ucapan. 

c. Etika terhadap Peserta Didik 

Etika terhadap peserta didik mencakup kasih 

sayang, keadilan, penghormatan, dan pengakuan 

terhadap potensi yang dimiliki siswa. Guru harus 

memahami bahwa setiap anak memiliki latar 

belakang yang berbeda dan memerlukan 

pendekatan yang tepat. 

Salah satu prinsip penting dalam etika 

mengajar adalah larangan berlaku kasar atau 

memaki siswa. Nabi SAW sendiri dikenal sebagai 

pendidik yang sabar dan penuh kasih, 

sebagaimana disebutkan dalam hadis: 

“Sesungguhnya Allah menyukai kelembutan 

dalam segala hal.” (HR. Bukhari dan Muslim) 

d. Etika terhadap Ilmu dan Profesi 

Guru harus bersikap amanah terhadap ilmu 

yang diajarkan. Ia wajib menyampaikan ilmu 

secara utuh, tidak menyembunyikan kebenaran, 

serta berusaha mengembangkan ilmunya melalui 

membaca dan penelitian. 

Selain itu, guru harus menjaga kerahasiaan 

siswa, menghindari plagiarisme, dan terus 

meningkatkan kualitas profesionalismenya melalui 

pendidikan berkelanjutan. 

3. Relevansi Kualifikasi dan Etika Guru dalam Konteks 

Kontemporer 

Dalam dunia pendidikan modern yang semakin 

kompleks, kualifikasi dan etika guru tetap menjadi 

kunci utama keberhasilan pendidikan. Berbagai studi 

menunjukkan bahwa kualitas guru sangat 



Imam Muslih, M.Pd.I 

111 

 

mempengaruhi hasil belajar siswa (Darling-Hammond, 

2000). Namun, tantangan seperti komersialisasi 

pendidikan, degradasi moral, serta tekanan 

administratif sering kali melemahkan fungsi ideal guru. 

Pendidikan Islam menawarkan pendekatan 

integral dalam menyikapi persoalan tersebut. Dengan 

menekankan pada kualifikasi akademik, spiritual, dan 

sosial, serta etika yang kuat, guru Islam dipersiapkan 

menjadi sosok pendidik yang holistik dan bermakna. 

4. Strategi Penguatan Kualifikasi dan Etika Guru 

Untuk memperkuat peran guru dalam kerangka 

pendidikan Islam, beberapa langkah strategis dapat 

dilakukan: 

a. Reformasi Pendidikan Guru 

Lembaga pendidikan keguruan perlu 

mendesain ulang kurikulumnya agar 

mencakup: 

1) Pendidikan karakter dan akhlak; 

2) Ilmu psikologi pendidikan Islami; 

3) Praktik pembelajaran berbasis nilai. 

b. Pelatihan Profesional Berkelanjutan 

Guru perlu diberi ruang untuk 

mengembangkan kompetensinya melalui 

pelatihan, seminar, dan pembinaan keislaman 

secara berkala. 

c. Teladan dan Kepemimpinan Moral 

Kepala sekolah dan pengelola pendidikan Islam 

harus menjadi teladan dan menciptakan 

budaya sekolah yang menjunjung tinggi nilai 

Islam dalam setiap aktivitas. 

5. Studi Kasus dan Praktik Baik 

Beberapa institusi pendidikan Islam di Indonesia 

telah mengembangkan program untuk memperkuat 

kualifikasi dan etika guru: 

a. Ma’had Aly dan Pesantren Modern: Memberikan 

pelatihan intensif dalam ilmu agama dan 
pendidikan karakter guru. 

b. Sekolah Islam Terpadu (SIT): Menerapkan 

mentoring guru sebagai sarana peningkatan 

spiritual dan akhlak. 



Imam Muslih, M.Pd.I 

112 

 

c. Madrasah Berbasis Kurikulum Integratif: 

Menggabungkan pendidikan umum dan agama 

secara seimbang dan berkesinambungan. 

6. Penutup  

Guru dalam pendidikan Islam bukan hanya 

sebagai pengajar, tetapi juga pendidik, pembimbing, 

dan teladan moral. Oleh karena itu, guru harus 

memiliki kualifikasi ilmiah, spiritual, psikologis, dan 

sosial yang seimbang. Di samping itu, guru juga harus 

menjunjung tinggi etika dalam setiap aspek tugasnya. 

Dengan mengintegrasikan kualifikasi dan etika, guru 

mampu menjadi agen perubahan dalam mencetak 

generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga 

berakhlak mulia. Dalam konteks globalisasi dan 

tantangan pendidikan modern, model guru seperti ini 

menjadi semakin relevan dan penting untuk 

dikembangkan. 

 

C. Hak dan Kewajiban Guru dan Murid 

Pendidikan merupakan proses dua arah yang 

melibatkan peran aktif dari pendidik (guru) dan peserta 

didik (murid). Dalam pandangan Islam, interaksi antara 

guru dan murid bukan sekadar hubungan formal 

melainkan ikatan yang bersifat spiritual dan moral. Oleh 

karena itu, pemahaman terhadap hak dan kewajiban 

masing-masing pihak menjadi penting demi tercapainya 

tujuan pendidikan yang ideal, yaitu pembentukan insan 

kamil—manusia yang sempurna dalam aspek intelektual, 

spiritual, dan sosial. Dalam sistem pendidikan Islam, hak 

dan kewajiban tidak hanya bersifat timbal balik, tetapi juga 

dilandasi oleh nilai-nilai etika dan tanggung jawab yang 

luhur. 

1. Hak dan Kewajiban Guru dalam Pendidikan Islam 

a. Kewajiban guru 

Guru dalam pendidikan Islam bukan hanya 

pengajar, tetapi juga pembimbing moral dan 

spiritual. Oleh karena itu, ia memiliki sejumlah 

kewajiban yang harus dijalankan dengan penuh 

tanggung jawab. 



Imam Muslih, M.Pd.I 

113 

 

1) Menyampaikan Ilmu secara Amanah 

Allah SWT memerintahkan orang-orang 

berilmu untuk menyampaikan ilmunya kepada 

orang lain: 
“...dan janganlah kamu menyembunyikan 

ilmu.” (QS. Al-Baqarah: 283) 

Guru berkewajiban menyampaikan ilmu 

dengan jujur, objektif, dan sesuai kapasitas 

keilmuannya. Ia tidak boleh menyembunyikan 

kebenaran atau menyalahgunakan posisi untuk 

keuntungan pribadi. 

2) Memberikan keteladanan 

Nabi Muhammad SAW bersabda: 
“Sesungguhnya aku diutus untuk 

menyempurnakan akhlak yang mulia.” (HR. 

Ahmad) 

Seorang guru harus menjadi contoh dalam hal 

akhlak, perilaku, dan gaya hidup. Keteladanan 

ini mencakup aspek ibadah, etika sosial, serta 

tanggung jawab profesional. 

3) Menyesuaikan Metode dengan Murid 

Guru wajib menyesuaikan metode dan 

pendekatan pembelajaran sesuai dengan 

karakteristik dan kebutuhan murid. Ini selaras 

dengan prinsip al-ta’dib dalam pendidikan 

Islam yang menekankan pendekatan humanis 

dan kontekstual (Al-Attas, 1990). 

b. Hak guru 

1) Mendapat Penghormatan 

Islam meletakkan guru pada posisi yang mulia. 

Ulama sering menyebut bahwa guru adalah 

waratsatul anbiya’ (pewaris para nabi). Dalam 

praktiknya, guru berhak mendapatkan 

penghormatan dari murid dan masyarakat. 

2) Mendapat Imbalan Layak 

Meskipun mengajar adalah ibadah, guru 

berhak mendapatkan imbalan ekonomi yang 

wajar agar dapat hidup layak dan fokus 

menjalankan tugasnya. Ini sesuai dengan 

kaidah fiqih: 



Imam Muslih, M.Pd.I 

114 

 

"Apa yang tidak sempurna suatu kewajiban 

kecuali dengannya, maka ia menjadi wajib." 

3) Perlindungan Hukum dan Sosial 

Guru berhak mendapat perlindungan dari 

kekerasan, penghinaan, atau intervensi negatif 

dari luar, baik dari siswa, orang tua, maupun 

birokrasi pendidikan. 

2. Hak dan Kewajiban Murid dalam Pendidikan Islam 

a. Kewajiban Murid 

1) Menghormati Guru 

Al-Qur’an menyatakan bahwa penghormatan 

terhadap orang yang berilmu adalah bagian dari 

ketaatan kepada Allah SWT: 

“...Allah meninggikan orang-orang yang 

beriman di antara kamu dan orang-orang yang 

diberi ilmu pengetahuan beberapa derajat.” 

(QS. Al-Mujadilah: 11) 

Murid wajib menghormati guru dengan ucapan, 

sikap, dan perilaku. Dalam tradisi klasik Islam, 

murid bahkan dilarang berjalan di depan guru, 

atau duduk lebih tinggi darinya. 

2) Menerima Ilmu dengan Adab 

Penerimaan ilmu harus dilakukan dengan sikap 

rendah hati (tawadhu’), niat yang ikhlas, dan 

disiplin dalam belajar. Imam Malik 

menyatakan, “Belajarlah adab sebelum belajar 

ilmu.” 

3) Mengamalkan Ilmu 

Ilmu yang tidak diamalkan akan menjadi 

bumerang di akhirat. Murid memiliki kewajiban 

moral untuk menerapkan ilmu yang diperoleh 

demi kemaslahatan diri dan masyarakat. 

b. Hak murid 

1) Mendapat Pengajaran yang Baik 

Murid berhak mendapatkan pengajaran yang 

berkualitas, metodologi yang sesuai, serta 

penjelasan yang mendalam dari gurunya. Ini 

termasuk kesempatan bertanya dan berdiskusi. 

2) Perlakuan Adil dan Tidak Diskriminatif 



Imam Muslih, M.Pd.I 

115 

 

Guru wajib memperlakukan murid secara adil, 

tanpa diskriminasi berdasarkan latar belakang 

ekonomi, sosial, atau kecerdasan. Ini sesuai 

dengan prinsip keadilan dalam Islam: 

“Sesungguhnya Allah memerintahkan kamu 

berlaku adil dan berbuat ihsan...” (QS. An-Nahl: 

90) 

3) Suasana Belajar yang Aman dan Kondusif 

Murid berhak belajar dalam lingkungan yang 

bebas dari kekerasan, tekanan psikologis, dan 

diskriminasi. Guru dan institusi pendidikan 

wajib menjamin keselamatan dan kenyamanan 

siswa. 

3. Relasi Hak dan Kewajiban: Prinsip Timbal Balik dalam 

Pendidikan Islam 

Dalam pendidikan Islam, hak dan kewajiban guru 

serta murid tidak dapat dipisahkan. Hubungan antara 

keduanya bersifat sinergis, bukan hirarkis semata. 

Ketika guru menjalankan kewajibannya dengan baik, 

maka hak murid pun terpenuhi. Demikian pula 

sebaliknya, ketika murid menghormati dan menaati 

guru, maka hak guru pun tercapai. 

Model relasi ini sejalan dengan konsep ukhuwah 

dan mas'uliyyah (tanggung jawab) dalam Islam, yang 

menekankan kerja sama dan saling menjaga amanah. 

4. Dalam sejarah pendidikan Islam, praktik relasi guru-

murid yang ideal dapat ditemukan dalam lembaga-

lembaga seperti halaqah, kuttab, dan madrasah. 

Misalnya: 

a. Imam Syafi’i sangat menghormati gurunya, Imam 

Malik, hingga tidak berani membalik halaman 
kitab di hadapannya karena khawatir 

menimbulkan suara yang mengganggu. 

b. Sistem halaqah di Masjidil Haram menekankan 

kedekatan personal dan spiritual antara guru dan 

murid, di mana adab lebih diutamakan daripada 

capaian intelektual semata. 

7. Relevansi dan Tantangan Kontemporer 

Di era modern, relasi guru dan murid 

mengalami tantangan serius. Beberapa fenomena 



Imam Muslih, M.Pd.I 

116 

 

yang mengaburkan hak dan kewajiban dalam 

pendidikan antara lain: 

a. Komersialisasi pendidikan yang menurunkan 

wibawa guru; 

b. Krisis etika siswa di sekolah dan media sosial; 
c. Ketimpangan perlakuan terhadap siswa dari 

latar belakang berbeda; 

d. Minimnya penghargaan terhadap profesi guru. 

Pendidikan Islam menawarkan jalan keluar 

dengan mengembalikan nilai-nilai luhur dalam 

hubungan guru dan murid. Penanaman adab sejak 

dini, pelatihan etika profesi guru, dan penyusunan 

regulasi perlindungan hak-hak pendidikan dapat 

menjadi langkah konkret. 

8. Strategi Penguatan Hak dan Kewajiban di Lembaga 

Pendidikan 

Beberapa strategi yang bisa diterapkan di 

lembaga pendidikan untuk memperkuat hak dan 

kewajiban guru dan murid antara lain: 

a. Membuat Kode Etik Interaktif 

Lembaga pendidikan Islam sebaiknya memiliki 

kode etik tertulis yang dipahami bersama oleh 
guru dan murid. 

b. Pelatihan Adab untuk Siswa Baru 

Program orientasi siswa sebaiknya mencakup 
pelatihan adab terhadap guru, teman, dan ilmu. 

c. Sosialisasi Hak Guru 

Sekolah perlu memastikan bahwa guru 
mengetahui hak-haknya dan mendapat 

perlindungan jika terjadi pelanggaran. 

d. Monitoring Relasi Guru-Murid 

Supervisi dan evaluasi etika hubungan guru-

murid perlu dilakukan secara berkala, bukan 

hanya pada aspek akademik. 

9. Penutup 

Hak dan kewajiban guru serta murid 

merupakan dua sisi mata uang yang saling 

melengkapi. Dalam pendidikan Islam, relasi ini 

dibingkai dalam nilai-nilai keikhlasan, tanggung 

jawab, dan saling menghormati. Guru berkewajiban 

menyampaikan ilmu secara amanah dan menjadi 



Imam Muslih, M.Pd.I 

117 

 

teladan moral, sementara murid berkewajiban 

menerima ilmu dengan adab dan mengamalkannya. 

Dalam konteks kontemporer, tantangan 

terhadap relasi ini kian kompleks, namun prinsip-

prinsip Islam tetap relevan untuk dijadikan fondasi 

dalam membangun interaksi pendidikan yang 

bermartabat. Pendidikan bukan hanya soal transfer 

ilmu, tetapi juga pembentukan jiwa dan peradaban. 

 

D. Hubungan Spiritual antara Guru dan Murid 

Dalam tradisi pendidikan Islam, hubungan antara 

guru dan murid tidak hanya bersifat formal dan akademik, 

tetapi juga mencerminkan relasi yang mendalam secara 

spiritual. Hubungan ini melebihi aspek kognitif dan 

administratif yang sering menjadi fokus pendidikan 

modern, karena mencakup dimensi akhlak, ruhaniyah, dan 

keterikatan batin. Konsep ini tidak hanya tercermin dalam 

kitab-kitab klasik tetapi juga dalam praktik pendidikan 

para ulama besar Islam sepanjang sejarah. 

Tujuan pendidikan Islam adalah membentuk insan 

kamil—manusia yang sempurna dalam aspek iman, ilmu, 

dan amal (Al-Attas, 1990). Dalam pencapaian tujuan ini, 

peran guru bukan hanya sebagai mu’allim (pengajar), 

melainkan juga sebagai murabbi (pendidik akhlak) dan 

mursyid (pembimbing spiritual). Sementara itu, murid 

diposisikan bukan hanya sebagai penerima ilmu, tetapi 

juga sebagai pribadi yang harus tumbuh secara ruhani 

melalui interaksi dengan gurunya. 

1. Konsep Dasar Hubungan Spiritual Guru-Murid dalam 

Islam 

Dalam Islam, proses pendidikan tidak terlepas dari 

nilai-nilai tauhid. Pendidikan adalah jalan untuk 

mendekatkan diri kepada Allah SWT. Maka, hubungan 

antara guru dan murid pun dibingkai dalam niat dan 

tujuan yang spiritual. Al-Ghazali dalam Ihya’ Ulum al-

Din mengibaratkan guru sebagai petunjuk jalan kepada 

Allah, sedangkan murid adalah pencari kebenaran. 

Hubungan ini berdiri di atas beberapa prinsip: 

a. Ikhlas 



Imam Muslih, M.Pd.I 

118 

 

Niat guru dalam mengajar dan murid dalam belajar 

harus dilandasi keikhlasan, yakni mencari ridha 

Allah SWT (QS. Al-Bayyinah: 5). 

b. Adab 

Adab mendahului ilmu. Dalam konteks ini, murid 

harus memiliki etika terhadap guru sebagai 

bentuk penghormatan terhadap ilmu yang 

dibawanya. 

c. Tawadhu’ dan Mahabbah 

Guru mencintai murid sebagaimana seorang ayah 

mencintai anaknya, dan murid mencintai guru 

sebagai penuntun ruhani. 

d. Tarbiyah Ruhiyah 

Guru berfungsi sebagai pembimbing ruhani yang 

tidak hanya mengajarkan materi, tetapi juga 

membimbing jiwa murid agar lebih dekat kepada 

Allah. 

2. Landasan Normatif dan Historis 

a. Al-Qur’an dan Hadis 

Beberapa ayat dan hadis menegaskan nilai-nilai 

spiritual dalam pendidikan: 

“Sesungguhnya orang yang paling takut kepada 

Allah di antara hamba-hamba-Nya adalah para 

ulama.” (QS. Fathir: 28) 

“Barangsiapa menempuh jalan untuk mencari 

ilmu, maka Allah akan mudahkan baginya jalan ke 

surga.” (HR. Muslim) 

Ayat dan hadis ini menunjukkan bahwa kegiatan 

pendidikan adalah ibadah, dan hubungan antara 

guru dan murid merupakan bagian dari 

pengabdian kepada Allah. 

b. Tradisi Ulama Klasik 

Dalam sejarah Islam, hubungan spiritual guru-

murid sangat ditekankan, khususnya dalam dunia 

tasawuf. Para sufi seperti Imam Al-Ghazali, 

Jalaluddin Rumi, dan Ibn Ata’illah menempatkan 

guru (syaikh) sebagai mursyid ruhani, yang 

membimbing murid melewati tahapan-tahapan 

pembersihan jiwa. 



Imam Muslih, M.Pd.I 

119 

 

3. Aktualisasi Hubungan Spiritual dalam Pendidikan 

Islam 

a. Tanggung Jawab Ruhani Guru 

Guru bertanggung jawab tidak hanya atas 

intelektualitas murid, tetapi juga terhadap 

perkembangan spiritualnya. Al-Ghazali 

mengingatkan bahwa seorang guru hendaknya 

tidak mengajar sekadar demi popularitas atau 

imbalan duniawi, tetapi sebagai bentuk ibadah. 

Guru juga bertindak sebagai muraqib, yaitu 

pengawas spiritual. Ia memperhatikan kondisi 

batin muridnya dan membantu membersihkan 

penyakit-penyakit hati seperti sombong, malas, dan 

ria. 

b. Adab Murid terhadap Guru 

Murid tidak hanya dituntut untuk belajar, tetapi 

juga menjaga etika terhadap gurunya. Imam 

Nawawi dalam al-Tibyan fi Adab Hamalatil Qur’an 

menyebutkan beberapa adab murid terhadap guru: 

tidak duduk lebih tinggi dari guru, tidak memotong 

pembicaraan, tidak membantah, serta mendoakan 

guru. 

Adab ini menjadi dasar spiritual yang memperkuat 

ikatan ruhani, sehingga ilmu yang diberikan 

menjadi lebih berkah dan berdampak pada 

kepribadian murid. 

c. Cinta sebagai Perekat Spiritual 

Ikatan antara guru dan murid dalam pendidikan 

Islam dilandasi cinta (mahabbah). Cinta di sini 

bukan dalam arti duniawi, melainkan kasih sayang 

yang tulus karena Allah. Guru mencintai murid 

seperti ayah mencintai anak, sedangkan murid 

mencintai guru sebagai cahaya penerang jalan 

kebenaran. 

Rumi menggambarkan guru sebagai lilin yang rela 

terbakar demi menerangi orang lain. Relasi 

spiritual ini menghidupkan dimensi emosional dan 

transenden dalam pendidikan. 



Imam Muslih, M.Pd.I 

120 

 

4. Implikasi Hubungan Spiritual dalam Proses 

Pembelajaran 

Hubungan spiritual yang sehat antara guru dan 

murid memberikan dampak signifikan terhadap 

efektivitas proses belajar-mengajar: 

a. Keberkahan Ilmu 

Ilmu yang diajarkan dengan hati dan diterima 

dengan adab akan lebih berkah dan mendalam 

pengaruhnya dalam kehidupan murid. 

b. Motivasi Internal 

Hubungan spiritual melahirkan motivasi belajar 

yang tidak bergantung pada nilai atau hadiah, 

tetapi pada cinta kepada ilmu dan guru. 

c. Kestabilan Emosi dan Mental 

Guru sebagai pembimbing ruhani mampu menjadi 

sandaran emosional bagi murid dalam 

menghadapi tekanan dan krisis batin. 

d. Pembentukan Karakter Islami 

Interaksi yang spiritual memudahkan internalisasi 

nilai-nilai akhlak, karena disampaikan dalam 

konteks teladan, bukan semata teori. 

5. Tantangan Kontemporer dalam Menjaga Hubungan 

Spiritual 

Dalam dunia pendidikan modern yang cenderung 

berorientasi pada hasil kuantitatif dan target 

administratif, hubungan spiritual guru-murid 

menghadapi tantangan besar: 

a. Komersialisasi pendidikan menggeser 
motivasi pengajaran dari ibadah ke profit. 

b. Pengaruh budaya digital menjauhkan murid 

dari hubungan interpersonal dan interaksi 

tatap muka yang mendalam. 
c. Krisis otoritas guru, di mana posisi guru tak 

lagi dihormati seperti masa lalu. 

d. Kurangnya pelatihan ruhiyah untuk guru, 

yang membuat mereka kurang mampu 

menjadi pembimbing spiritual. 

6. Strategi Reaktualisasi Hubungan Spiritual dalam 

Pendidikan 



Imam Muslih, M.Pd.I 

121 

 

Agar hubungan spiritual guru dan murid tetap 

terjaga dan relevan, beberapa langkah strategis dapat 

dilakukan: 

a. Pendidikan Adab dan Akhlak sejak Dini 

Sekolah perlu mengintegrasikan kurikulum adab 

guru-murid dalam pembelajaran. 
b. Pelatihan Ruhiyah untuk Guru 

Guru perlu mendapat pelatihan berkala dalam 

aspek spiritualitas dan pengembangan diri. 
c. Penguatan Nilai-nilai Tasawuf Positif 

Membangun spiritualitas bukan melalui 

formalitas ritual, tetapi dari nilai-nilai seperti 
ikhlas, sabar, tawadhu’, dan cinta ilmu. 

d. Pembinaan Relasi Personal antara Guru dan Murid 

Menumbuhkan dialog, mentoring, dan 

pembimbingan pribadi antara guru dan murid 

sebagai wahana ikatan batin. 

7. Penutup 

Hubungan spiritual antara guru dan murid 

dalam pendidikan Islam merupakan aspek esensial 
yang membedakan pendidikan Islam dengan sistem 

pendidikan sekuler. Hubungan ini bukan hanya 

transmisi ilmu, tetapi juga transformasi jiwa. Ia 
dibangun di atas fondasi keikhlasan, adab, cinta, dan 

bimbingan ruhani. 

Dalam konteks kekinian, pendidikan Islam perlu 

menghidupkan kembali nilai-nilai spiritual ini agar 
proses pendidikan tidak hanya mencetak individu 

yang cerdas, tetapi juga berakhlak mulia dan dekat 

dengan Tuhannya. Dengan demikian, pendidikan 
akan mampu melahirkan generasi pembelajar yang 

paripurna lahir dan batin. 

 

E. Pandangan Tokoh-Tokoh Islam tentang Guru dan Murid 

Pendidikan Islam memiliki akar yang kuat dalam 

ajaran Al-Qur'an dan Hadis yang menekankan pentingnya 

hubungan antara guru dan murid. Dalam konteks ini, figur 

guru bukan hanya seorang pendidik yang menyampaikan 

ilmu, tetapi juga menjadi contoh moral dan spiritual bagi 

murid-muridnya. Sebaliknya, murid bukan hanya seorang 

penerima ilmu, tetapi juga seorang individu yang 

diharapkan untuk menumbuhkan akhlak yang baik dan 

mendalamkan pemahaman agama. 



Imam Muslih, M.Pd.I 

122 

 

Pandangan mengenai guru dan murid telah dibahas 

secara luas oleh berbagai tokoh Islam sepanjang sejarah. 

Mereka memberikan perspektif yang menggabungkan 

aspek intelektual, spiritual, dan moral dalam proses 

pendidikan. 

Dalam tradisi pendidikan Islam, peran guru dan 

murid menempati posisi yang sangat penting dalam proses 

pencarian ilmu. Keduanya adalah komponen utama dalam 

proses ta‘lim (pengajaran) dan tarbiyah (pendidikan). Guru 

tidak hanya diposisikan sebagai pengajar materi ilmiah, 

tetapi juga sebagai murabbi yang membimbing 

perkembangan karakter dan spiritual murid. Sebaliknya, 

murid tidak hanya sebagai penerima ilmu, melainkan 

sebagai pribadi yang aktif, tunduk pada adab, dan terlibat 

dalam pencarian kebenaran. 

Para tokoh besar dalam sejarah Islam, mulai dari 

zaman klasik hingga kontemporer, memberikan perhatian 

serius terhadap kedudukan guru dan murid. Pemikiran 

mereka mencerminkan pandangan filosofis, teologis, hingga 

pedagogis yang menjadi fondasi bagi pendidikan Islam 

hingga saat ini. 

1. Pandangan beberapa tokoh besar Islam tentang peran 

guru dan murid, serta relevansinya dalam sistem 

pendidikan modern, dengan menampilkan perspektif 

dari tokoh klasik 

a. Imam Al-Ghazali (w. 1111 M) 

Imam Al-Ghazali dalam karya monumentalnya 

Ihya’ ‘Ulum al-Din dan Ayyuha al-Walad 

memandang guru sebagai pemandu spiritual 

(mursyid), yang harus mendidik murid tidak hanya 

dengan ilmu, tetapi dengan keteladanan akhlak. Ia 

menyatakan: 

“Guru adalah orang yang menunjukkan jalan 

kepada Allah dan menjadi perantara antara Allah 

dan murid dalam menanamkan ilmu dan 

membentuk jiwa mereka.” 

Menurut Al-Ghazali (2002), murid harus datang 

kepada guru dengan hati yang bersih, adab yang 

tinggi, dan kerendahan hati. Ia menekankan 



Imam Muslih, M.Pd.I 

123 

 

pentingnya adab murid terhadap guru sebagai jalan 

untuk keberkahan ilmu. 

Konsep penting dari Al-Ghazali: 

1) Keikhlasan guru dan murid adalah syarat 

keberhasilan pendidikan. 

2) Murid harus taat dan sopan terhadap guru, 
sebagaimana pasien terhadap dokter. 

3) Guru wajib mengarahkan murid bukan hanya 

pada ilmu, tetapi pada Allah SWT. 

b. Ibn Jama‘ah (w. 1333 M) 

Dalam karya klasiknya Tadhkirat al-Sami‘ wa 

al-Mutakallim, Ibn Jama‘ah memberikan klasifikasi 

adab guru dan murid yang sistematis. Ia 

menyebutkan bahwa guru harus memiliki niat yang 

tulus, menguasai ilmu, serta menjaga wibawa dan 

keteladanan. Murid, menurutnya, harus 

memuliakan guru, tidak mendahului bicara, dan 

tidak memotong pembicaraan. 

Ibn Jama‘ah juga menggarisbawahi pentingnya 

hubungan antara guru dan murid sebagai 

hubungan yang dibangun atas dasar kasih sayang 

dan saling menghargai (Ibn Jama‘ah, 2005). Ia 

adalah salah satu tokoh yang pertama kali 

mengembangkan semacam kode etik dalam dunia 

pendidikan Islam. 

Kontribusi Ibn Jama‘ah: 

1) Menyusun adab guru dan murid secara 
praktis. 

2) Menekankan pentingnya keteladanan guru 

sebagai sumber pembentukan karakter murid. 

3) Menyatakan bahwa guru adalah “orang tua 

kedua” bagi murid. 

c. Ibnu Khaldun (w. 1406 M) 

Ibnu Khaldun, seorang filsuf dan sejarawan, 

menekankan bahwa pendidikan merupakan proses 

yang bertahap dan harus sesuai dengan kapasitas 

intelektual anak. Dalam Muqaddimah, ia 

menyatakan bahwa tekanan berlebihan dari guru 

kepada murid bisa berdampak buruk pada 

perkembangan mental dan kreativitas. 



Imam Muslih, M.Pd.I 

124 

 

Ibnu Khaldun (2011) menyatakan bahwa guru 

harus memahami psikologi murid dan menghindari 

kekerasan atau tekanan yang tidak proporsional. 

Baginya, keberhasilan pendidikan tidak hanya 

dilihat dari seberapa banyak ilmu yang diberikan, 

tetapi seberapa jauh ilmu itu membentuk watak 

dan pemikiran murid. 

Gagasan utama Ibnu Khaldun: 

1) Pendidikan harus mempertimbangkan 

perkembangan usia dan kapasitas murid. 
2) Guru perlu menggunakan metode yang 

bertahap dan komunikatif. 

3) Pendidikan yang keras justru bisa mematikan 

kreativitas murid. 

d. Syed Muhammad Naquib Al-Attas (1931–) 

Al-Attas adalah salah satu tokoh pendidikan 

Islam kontemporer yang mengembangkan konsep 

pendidikan sebagai proses ta’dib—yakni 

penanaman adab sebagai inti dari pendidikan. 

Menurut Al-Attas (1990), guru adalah pewaris Nabi 

dan bertanggung jawab untuk menanamkan adab 

kepada murid sebagai bentuk pendidikan yang 

holistik. 

Ia berpendapat bahwa pendidikan modern telah 

kehilangan ruhnya karena terlalu fokus pada aspek 

teknis dan intelektual, sementara pendidikan Islam 

yang ideal harus menempatkan adab dan 

spiritualitas di pusat perhatian. 

Pandangan Al-Attas: 

1) Pendidikan adalah penanaman adab (ta’dib), 
bukan sekadar transfer pengetahuan. 

2) Guru berperan sebagai pembimbing ruhani, 

bukan hanya pengajar. 

3) Murid adalah pencari kebenaran dan harus 

memiliki kesadaran spiritual. 

e. Fazlur Rahman (1919–1988) 

Fazlur Rahman mengkritik sistem pendidikan 

tradisional Islam yang menurutnya terlalu 

mengedepankan hafalan dan kurang 

memperhatikan pemahaman kritis. Ia menekankan 



Imam Muslih, M.Pd.I 

125 

 

bahwa peran guru harus bergeser dari “pengendali” 

menjadi “fasilitator” yang mampu membimbing 

murid berpikir kritis dalam kerangka nilai-nilai 

Islam (Rahman, 1982). 

Rahman mendorong pembaharuan pendidikan 

Islam agar tidak terjebak pada pengulangan dogma, 

tetapi mendorong pemahaman kontekstual 

terhadap teks dan realitas sosial. 

Gagasan penting Rahman: 

1) Guru harus memfasilitasi pemikiran kritis 

murid dalam bingkai Islam. 
2) Murid bukan objek pasif, melainkan subjek 

aktif yang berpikir dan menganalisis. 

3) Pendidikan harus relevan dengan tantangan 

zaman. 

2. Perbandingan dan Relevansi Gagasan Para Tokoh 

Tokoh Fokus Guru 
Pandangan 

Murid 
Dimensi Relasi 

Al-

Ghazali 

Mursyid 

ruhani 

Murid taat dan 

penuh adab 
Spiritual 

Ibn 

Jama‘ah 

Teladan 
adab dan 

keilmuan 

Murid sebagai 
pelajar yang 

patuh 

Etika dan 

hukum 

Ibnu 

Khaldun 

Pembimbing 

psikologis 

Murid 

berkembang 
bertahap 

Psikopedagogis 

Al-Attas 

Penanam 

adab dan 
akhlak 

Murid sebagai 

pencari 
kebenaran 

Filosofis dan 

spiritual 

Fazlur 

Rahman 

Fasilitator 

pemikiran 

Murid kritis 

dan aktif 

Kontekstual 

dan kritis 

Kelima tokoh tersebut, baik klasik maupun 

modern, menawarkan model pendidikan yang beragam 

namun saling melengkapi. Semua sepakat bahwa guru 

dan murid tidak sekadar menjalin hubungan 

akademik, tetapi juga relasi moral dan spiritual. 

3. Relevansi dalam Konteks Pendidikan Kontemporer 

Dalam sistem pendidikan saat ini, hubungan guru 

dan murid cenderung bersifat transaksional dan 

mekanis. Guru dilihat sebagai penyampai kurikulum, 



Imam Muslih, M.Pd.I 

126 

 

sementara murid sebagai konsumen informasi. 

Padahal, nilai-nilai pendidikan Islam yang diusung 

para tokoh di atas mengajarkan: 

a. Pentingnya Keteladanan Moral Guru 

Pendidikan karakter akan lebih efektif jika guru 

menjadi model hidup murid, bukan sekadar 
instruktur akademik. 

b. Adab sebagai Fondasi Pembelajaran 

Pendidikan modern sering kali mengabaikan nilai 
adab, padahal dalam Islam, adab lebih penting 

daripada ilmu. 

c. Spiritualitas dalam Pendidikan 
Guru harus membawa nilai-nilai ketuhanan dalam 

proses pembelajaran, bukan sekadar fokus pada 

kognisi. 

d. Partisipasi Aktif Murid 

Pandangan Fazlur Rahman relevan dalam 

menghadapi tantangan abad ke-21: membentuk 

murid yang kritis, tidak hanya patuh. 

4. Penutup 

Para tokoh pendidikan Islam dari masa klasik 

hingga kontemporer memberikan landasan filosofis 

dan praktis yang kuat tentang kedudukan guru dan 

murid. Imam Al-Ghazali, Ibn Jama‘ah, Ibnu Khaldun, 

Al-Attas, dan Fazlur Rahman menunjukkan bahwa 

hubungan ini tidak hanya bersifat akademik, tetapi 

juga spiritual, etis, dan humanistik. 

Dalam menghadapi tantangan pendidikan 

modern yang semakin kompleks, nilai-nilai ini dapat 

dijadikan panduan dalam membangun sistem 

pendidikan Islam yang lebih manusiawi, beradab, dan 

bermakna. Pendidikan Islam tidak hanya perlu 

membentuk intelektualitas, tetapi juga membina 

moralitas dan spiritualitas peserta didik melalui 

hubungan guru dan murid yang harmonis dan penuh 

adab. 

 

F. Karakteristik Murid dalam Pendidikan Islam 

Dalam sistem pendidikan Islam, murid atau peserta 

didik memiliki kedudukan yang sangat penting. Pendidikan 

bukan hanya sekadar proses transfer ilmu dari guru 



Imam Muslih, M.Pd.I 

127 

 

kepada murid, tetapi juga merupakan proses pembentukan 

kepribadian dan karakter yang utuh. Oleh karena itu, 

pendidikan Islam memberikan perhatian besar terhadap 

karakteristik murid, baik dari segi intelektual, spiritual, 

moral, maupun sosial. Konsep ini berakar pada ajaran Al-

Qur’an, Hadis, serta diperkuat oleh pemikiran para ulama 

dan filosof Muslim klasik maupun kontemporer. 

1. Konsep Murid dalam Perspektif Islam 

Dalam bahasa Arab, murid berasal dari kata “irada” 

yang berarti “kehendak” atau “keinginan”. Seorang 

murid dalam konteks pendidikan Islam adalah 

seseorang yang memiliki keinginan kuat untuk mencari 

ilmu, memperbaiki diri, dan mendekatkan diri kepada 

Allah SWT. Pendidikan Islam memandang murid bukan 

hanya sebagai objek yang menerima informasi, 

melainkan sebagai subjek aktif dalam proses 

pembelajaran yang harus memiliki kesadaran spiritual 

dan intelektual. 

Menurut Al-Attas (1978), tujuan utama pendidikan 

Islam adalah untuk menanamkan adab dalam diri 

manusia. Oleh karena itu, seorang murid harus 

memperlihatkan adab atau perilaku yang baik kepada 

gurunya, ilmu, dan proses belajar. Dalam kerangka ini, 

karakteristik murid dalam Islam tidak hanya 

menyentuh aspek kognitif, tetapi juga afektif dan 

spiritual. 

2. Karakteristik Murid Menurut Al-Qur’an dan Hadis 

Al-Qur’an dan Hadis memberikan landasan normatif 

mengenai bagaimana seharusnya karakter murid. 

Dalam Surah Al-Mujadalah ayat 11 disebutkan: 

“Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di 

antara kamu dan orang-orang yang diberi ilmu beberapa 

derajat.” (QS. Al-Mujadalah: 11) 

Ayat ini menegaskan bahwa murid ideal dalam Islam 

adalah mereka yang memiliki keimanan dan ilmu, 

menunjukkan bahwa pencarian ilmu tidak boleh 

dipisahkan dari dimensi keimanan. 

Hadis Nabi SAW yang masyhur juga menyatakan: 



Imam Muslih, M.Pd.I 

128 

 

“Menuntut ilmu itu wajib bagi setiap Muslim (laki-laki 

dan perempuan).” (HR. Ibn Majah) 

Dari dua nash ini, dapat disimpulkan bahwa karakter 

murid harus mencakup: 

a. Keimanan yang kuat 

b. Semangat dan kesungguhan dalam menuntut ilmu 

c. Kesadaran bahwa menuntut ilmu adalah ibadah 

3. Karakteristik Murid Menurut Ulama Klasik 

a. Al-Ghazali 

Imam Al-Ghazali dalam Ihya’ Ulum al-Din 

menekankan bahwa murid harus memiliki: 

1) Niat yang benar (ikhlas): Belajar untuk 
mendekatkan diri kepada Allah. 

2) Adab terhadap guru: Hormat, tidak 

membantah, dan tidak mendahului ucapan 
guru. 

3) Kerendahan hati: Tidak sombong meskipun 

sudah menguasai ilmu. 

4) Ketekunan: Semangat dan konsistensi dalam 

belajar. 

Al-Ghazali juga memperingatkan agar murid 

tidak menuntut ilmu semata-mata demi 

memperoleh kedudukan atau kekayaan. 

b. Ibnu Jama’ah 

Dalam bukunya Tazkirah al-Sami’ wa al-

Mutakallim, Ibn Jama’ah menyebutkan bahwa 

murid harus: 

1) Memiliki kebersihan hati dari sifat iri dan 

dengki 

2) Menjaga niat yang suci 

3) Menyediakan waktu dan tenaga khusus untuk 

belajar 

4. Karakteristik Murid Menurut Pemikir Kontemporer 

a. Syed Muhammad Naquib al-Attas 

Menurut al-Attas (1978), murid yang ideal dalam 

pendidikan Islam adalah mereka yang mampu 

memahami hakikat ilmu sebagai amanah. Ia 

menekankan pentingnya adab sebagai pondasi 

karakter murid. Tanpa adab, ilmu menjadi sumber 

kesombongan dan kerusakan. 

b. Fazlur Rahman 



Imam Muslih, M.Pd.I 

129 

 

Fazlur Rahman (1982) berpendapat bahwa murid 

dalam Islam seharusnya tidak hanya mengejar ilmu 

sebagai fakta, tetapi juga sebagai hikmah. Artinya, 

murid harus mampu mengaitkan ilmu yang 

dipelajarinya dengan nilai-nilai kemanusiaan dan 

kemaslahatan umat. 

5. Dimensi Karakteristik Murid dalam Pendidikan Islam 

a. Dimensi spiritual 

1) Memiliki kesadaran bahwa belajar adalah 

bentuk ibadah 
2) Senantiasa memperbaiki niat (ikhlas) 

3) Berdoa dan memohon keberkahan ilmu 

b. Dimensi intelektual 

1) Memiliki rasa ingin tahu (curiosity) 

2) Berpikir kritis dan analitis 

3) Mampu membedakan antara ilmu yang 

bermanfaat dan tidak 

c. Dimensi moral dan social 

1) Berperilaku santun terhadap guru dan sesama 

murid 

2) Menjaga etika dalam proses belajar 

3) Menyebarkan ilmu yang diperoleh untuk 

kemaslahatan 

d. Dimensi psikologis 

1) Mandiri dalam belajar 

2) Disiplin dalam waktu dan tugas 

3) Tangguh dalam menghadapi tantangan 

6. Implementasi dalam Konteks Pendidikan Modern 

Karakteristik murid dalam Islam sangat relevan 

dengan konsep pendidikan karakter yang saat ini 

digaungkan di berbagai lembaga pendidikan modern. 

Kurikulum Merdeka di Indonesia misalnya, 

menekankan penguatan Profil Pelajar Pancasila yang 

mencakup dimensi beriman dan bertakwa, mandiri, 

gotong royong, dan bernalar kritis, yang sejalan dengan 

karakter murid dalam Islam. 

Pendidikan Islam dapat memperkuat nilai-nilai 

ini melalui: 

a. Penguatan mata pelajaran akidah dan akhlak 

b. Integrasi nilai-nilai keislaman dalam seluruh 

mata pelajaran 



Imam Muslih, M.Pd.I 

130 

 

c. Kegiatan ekstrakurikuler berbasis keagamaan 

7. Tantangan dan Solusi 

Beberapa tantangan yang dihadapi dalam 

membentuk karakter murid dalam pendidikan Islam 

antara lain: Pengaruh budaya materialistic, Kurangnya 

keteladanan dari guru, dan Minimnya pendekatan 

pendidikan holistic. 

Untuk mengatasi tantangan tersebut, 

diperlukan: Pelatihan guru agar memahami filosofi 

pendidikan Islam, Kurikulum yang menyatu antara 

ilmu dunia dan ukhrawi, dan Kolaborasi antara 

keluarga, sekolah, dan masyarakat. 

8. Penutup  

Karakteristik murid dalam pendidikan Islam 

tidak hanya mencakup kecerdasan intelektual, tetapi 

juga mencakup aspek spiritual, moral, sosial, dan 

psikologis. Seorang murid ideal adalah mereka yang 

berilmu, beradab, dan beriman. Pendidikan Islam 

memberikan peran sentral kepada proses 

pembentukan karakter murid melalui keteladanan 

guru, kurikulum yang berbasis nilai, dan suasana 

belajar yang kondusif untuk tumbuh kembangnya 

kepribadian yang utuh. 

 

 

G. Tantangan Relasi Guru-Murid di Era Digital 

Perkembangan teknologi digital telah membawa 

transformasi besar dalam berbagai aspek kehidupan 

manusia, termasuk dunia pendidikan. Di era digital, 

hubungan antara guru dan murid tidak lagi terbatas pada 

ruang kelas fisik, melainkan telah meluas ke ruang virtual 

melalui platform daring seperti Learning Management 

System (LMS), video conference, dan aplikasi edukatif 

lainnya. Meskipun teknologi memberikan banyak peluang 

untuk meningkatkan akses dan efektivitas pembelajaran, ia 

juga memunculkan tantangan baru dalam membangun 

relasi antara guru dan murid. 

Relasi antara guru dan murid merupakan aspek 

fundamental dalam proses pendidikan. Hubungan yang 



Imam Muslih, M.Pd.I 

131 

 

sehat dan positif dapat meningkatkan motivasi belajar, 

membentuk karakter, dan mendukung keberhasilan 

akademik. Namun, era digital membawa perubahan 

paradigma yang menuntut guru dan murid untuk 

beradaptasi tidak hanya dengan teknologi, tetapi juga 

dengan pola interaksi yang baru. 

1. Perubahan Pola Interaksi Komunikasi 

Salah satu tantangan utama dalam relasi guru-

murid di era digital adalah perubahan cara 

berkomunikasi. Dalam pembelajaran daring, interaksi 

langsung yang bersifat tatap muka menjadi terbatas 

atau bahkan hilang sama sekali. Guru tidak lagi dapat 

dengan mudah membaca ekspresi wajah, bahasa 

tubuh, atau kondisi emosional murid, yang 

sebelumnya sangat membantu dalam memahami 

kebutuhan dan perasaan mereka (Hattie, 2009). 

Komunikasi yang terjadi dalam bentuk teks atau 

suara, misalnya melalui aplikasi WhatsApp, email, 

atau forum diskusi daring, berpotensi menciptakan 

miskomunikasi. Nuansa empati, ketulusan, dan 

perhatian yang biasanya ditunjukkan guru secara 

langsung, menjadi sulit untuk ditransmisikan secara 

digital. Hal ini berdampak pada penurunan kedekatan 

emosional antara guru dan murid (Gunawan, 2020). 

2. Kesulitan Membangun Kedekatan Personal 

Relasi guru-murid idealnya mencakup aspek 

personal, di mana guru mengenal murid secara 

individu, memahami latar belakang, minat, dan 

kesulitan mereka. Di era digital, interaksi yang 

cenderung bersifat transaksional dan terfokus pada 

penyampaian materi membuat dimensi personal ini 

berkurang. 

Menurut Noddings (2012), pendidikan sejati harus 

melibatkan caring relationship, di mana guru bertindak 

sebagai pendamping dan pembimbing dalam proses 

pembelajaran dan kehidupan murid. Namun, model 

pembelajaran jarak jauh (PJJ) yang marak diterapkan 

sejak pandemi COVID-19, seringkali memisahkan 

relasi ini dari nilai-nilai kemanusiaan dan empati yang 

seharusnya hadir dalam interaksi guru-murid. 



Imam Muslih, M.Pd.I 

132 

 

3. Ketimpangan Akses dan Kesenjangan Digital 

Relasi guru-murid juga terhambat oleh 

kesenjangan akses terhadap perangkat digital dan 

internet. Di negara berkembang seperti Indonesia, 

banyak murid yang tidak memiliki perangkat memadai 

atau koneksi internet yang stabil (Sukoco & Hasanah, 

2021). Hal ini menimbulkan ketidakadilan dalam 

pengalaman belajar, yang pada gilirannya mengganggu 

relasi sosial dan akademik antara guru dan murid. 

Selain itu, keterampilan digital yang tidak merata 

juga menjadi kendala. Banyak guru, terutama di 

daerah tertinggal, belum memiliki kompetensi yang 

cukup dalam menggunakan teknologi pembelajaran 

digital (UNESCO, 2020). Akibatnya, komunikasi 

dengan murid menjadi kaku, terbatas, dan tidak 

efektif. 

4. Perubahan Peran dan Otoritas Guru 

Teknologi digital telah meredefinisi peran guru. 

Dari yang semula sebagai sumber utama informasi, 

kini guru lebih berperan sebagai fasilitator dan 

moderator dalam lautan informasi yang dapat diakses 

oleh murid melalui internet. Perubahan ini menuntut 

guru untuk tidak hanya menguasai konten, tetapi juga 

memiliki keterampilan pedagogis dan digital yang 

mumpuni. 

Namun, tidak semua guru mampu menyesuaikan 

diri dengan peran baru ini. Ketika guru kehilangan 

otoritas karena murid lebih cepat mengakses informasi 

melalui Google atau YouTube, relasi antara keduanya 

bisa menjadi renggang. Jika tidak diimbangi dengan 

keahlian mengelola kelas digital dan memberikan 

pengalaman belajar yang bermakna, peran guru dapat 

tergantikan oleh teknologi, bukan dilengkapi olehnya 

(Anderson, 2016). 

5. Gangguan Konsentrasi dan Ketidakhadiran Sosial 

Media digital seringkali menyebabkan gangguan 

konsentrasi murid. Murid lebih mudah terdistraksi 

oleh media sosial, game, atau hiburan lainnya saat 

belajar secara daring. Ini membuat interaksi guru-

murid menjadi tidak fokus dan fragmentaris. Murid 



Imam Muslih, M.Pd.I 

133 

 

hadir secara fisik dalam ruang virtual, tetapi tidak 

secara mental dan emosional—a phenomenon referred 

to as “social absence” (Garrison et al., 2000). 

Kehadiran sosial atau social presence adalah 

komponen penting dalam komunitas pembelajaran. 

Tanpa interaksi sosial yang kuat, pembelajaran 

menjadi tidak bermakna dan kurang efektif. Guru perlu 

mengembangkan strategi untuk meningkatkan 

kehadiran sosial dan emosional murid di ruang belajar 

digital. 

6. Tantangan Etika dan Batasan Interaksi 

Relasi guru-murid di era digital juga menghadapi 

tantangan etika. Interaksi di luar kelas yang dulunya 

terbatas kini bisa terjadi sepanjang waktu melalui 

platform komunikasi digital. Hal ini dapat 

menimbulkan kebingungan mengenai batas-batas 

profesionalisme. 

Guru harus menjaga komunikasi tetap dalam 

konteks pendidikan dan menghindari pelanggaran 

privasi atau relasi yang tidak etis. Di sisi lain, murid 

juga perlu dibimbing untuk memahami bagaimana 

berkomunikasi secara sopan dan etis dalam ruang 

digital. Kebebasan yang ditawarkan oleh teknologi 

harus diimbangi dengan tanggung jawab moral dan 

sosial. 

7. Upaya Membangun Relasi yang Berkualitas di Era 

Digital 

Meskipun banyak tantangan, era digital juga 

memberikan peluang untuk membangun relasi guru-

murid yang berkualitas dengan pendekatan yang 

kreatif dan adaptif. Beberapa strategi yang dapat 

diterapkan antara lain: 

a. Humanisasi Pembelajaran Digital: Guru perlu 

menyisipkan unsur personal seperti menyapa 

dengan nama, memberikan umpan balik personal, 

dan menunjukkan empati dalam komunikasi 

daring (Gunawan, 2020). 

b. Pemanfaatan Teknologi Interaktif: Penggunaan 

media interaktif seperti kuis online, breakout room 



Imam Muslih, M.Pd.I 

134 

 

diskusi, dan simulasi virtual dapat meningkatkan 

keterlibatan dan komunikasi dua arah. 

c. Peningkatan Kompetensi Guru dan Murid: 

Pelatihan literasi digital bagi guru dan murid 

penting untuk meningkatkan efektivitas relasi dan 

proses belajar-mengajar (OECD, 2020). 

d. Penguatan Etika Digital: Sekolah perlu 

memberikan pembelajaran tentang etika digital 

(digital citizenship) agar interaksi guru-murid tetap 

berada dalam koridor nilai dan norma yang baik. 

8. Penutup 

Relasi guru-murid merupakan aspek esensial 

dalam pendidikan yang menghadapi tantangan baru di 

era digital. Perubahan pola interaksi, keterbatasan 

kedekatan personal, kesenjangan digital, pergeseran 

peran guru, dan tantangan etika menjadi isu-isu utama 

yang perlu disikapi secara serius. Membangun relasi 

yang sehat dan bermakna dalam konteks digital 

menuntut guru untuk tidak hanya menguasai 

teknologi, tetapi juga mengembangkan empati, 

kreativitas, dan kompetensi pedagogis yang 

kontekstual. Pendidikan masa depan harus mampu 

menjembatani dimensi humanistik dan teknologi agar 

relasi guru-murid tetap menjadi fondasi utama dalam 

transformasi pembelajaran. 

 

 



Afif Nurseha 

135 

 

 

 

 

BAB 7 

METODOLOGI PENGAJARAN DALAM 

TRADISI PENDIDIKAN ISLAM 

 

A. Metode Pengajaran: Talaqqi, Hiwar, Mau’izah, dan 

Qudwah 

1. Metode Talaqqi 

Metode talaqqi merupakan salah satu metode 

pengajaran klasik dalam pendidikan Islam, khususnya 

dalam pembelajaran Al-Qur’an. Secara etimologis, talaqqi 

berasal dari bahasa Arab yang berarti “menerima secara 

langsung”. Dalam praktiknya, metode ini dilakukan dengan 

cara guru membacakan ayat Al-Qur’an secara tartil, 

kemudian murid menirukan bacaan tersebut. Guru akan 

memberikan koreksi langsung jika terdapat kesalahan 

dalam makhraj, tajwid, atau irama bacaan (Sudirman, 

2022. 

Sebagai metode pengajaran, talaqqi memiliki sejumlah 

keunggulan. Salah satunya adalah menjamin keakuratan 

bacaan Al-Qur’an karena adanya koreksi langsung dari 

guru. Selain itu, metode ini membangun relasi keilmuan 

dan spiritual yang erat antara guru dan murid. Namun 

demikian, di tengah perkembangan dunia pendidikan 

modern, metode ini menghadapi berbagai tantangan. Di 

antaranya adalah ketergantungan pada kualitas guru, 

keterbatasan waktu karena modelnya bersifat individual, 

dan kesulitan implementasi ketika jumlah siswa banyak. 

Metode ini juga memiliki kekuatan dalam aspek 

ketepatan bacaan dan kesinambungan sanad keilmuan. 



Afif Nurseha 

136 

 

Sejak masa Nabi Muhammad SAW, tradisi pengajaran 

talaqqi telah menjadi rujukan dalam menjaga kemurnian 

bacaan Al-Qur’an (Parlaungan, Hafsah, & Hanum, 2022). 

Hubungan langsung antara guru dan murid 

memungkinkan proses pembelajaran yang tidak hanya 

bersifat kognitif, tetapi juga afektif dan spiritual. 

Pada saat ini talaqqi juga menghadapi tantangan. 

Jumlah murid yang banyak, keterbatasan waktu, dan 

variasi kemampuan siswa menjadi faktor penghambat 

efektivitas metode ini jika tidak disertai strategi tambahan. 

Menurut Fathoni (2021), pembelajaran Al-Qur’an tidak 

cukup hanya dengan talaqqi dan musyafahah. Ia 

menekankan pentingnya penguatan aspek teoritis, seperti 

pemahaman tentang hukum bacaan dan tajwid, agar siswa 

tidak hanya menirukan bacaan tetapi juga memahami 

alasan di balik setiap hukum bacaan. 

Penelitian oleh Rosyidatul, Suhadi, dan Faturrohman 

(2021) menunjukkan bahwa penggunaan metode talaqqi 

dapat meningkatkan kualitas hafalan Al-Qur’an pada siswa 

MI secara signifikan, mencapai peningkatan hingga 80% 

dalam pencapaian target hafalan. Namun, studi lain oleh 

Fajrin et al. (2025) menunjukkan bahwa tidak terdapat 

perbedaan signifikan secara statistik antara siswa yang 

menggunakan metode talaqqi dan yang tidak, dalam hal 

kemampuan menghafal. Ini menandakan bahwa efektivitas 

metode talaqqi sangat bergantung pada konteks, seperti 

latar belakang siswa, kompetensi guru, dan pendekatan 

pendamping. 

Beberapa penelitian mencoba kombinasi talaqqi dengan 

media digital dan metode hybrid. Jessieca & Saepudin 

(2022) menemukan bahwa dalam pembelajaran tahfidz 

yang digabung dengan pembelajaran daring dan tatap 

muka hybrid, metode talaqqi masih dapat dijalankan 

dengan menggunakan platform seperti Google Meet, 

meskipun terdapat hambatan pengaturan evaluasi dan 

komunikasi (Jessieca & Saepudin, 2022). Selain itu, 

penerapan talaqqi di Pondok Pesantren Ahmad Dahlan 

Candipuro menunjukkan bahwa struktur pelaksanaan 

yang konsisten dan perhatian individual guru dapat 



Afif Nurseha 

137 

 

mendukung perbaikan bacaan Al-Qur’an (Hidayat et al., 

2024). 

Melihat keunggulan dan tantangan tersebut, metode 

talaqqi tetap relevan dan memiliki potensi besar jika 

dikombinasikan dengan pendekatan lain seperti teori 

bacaan, media teknologi, pembelajaran kooperatif, serta 

pelatihan intensif bagi guru. Dengan demikian, dalam 

konteks pendidikan Al-Qur’an kontemporer, talaqqi bukan 

hanya metode warisan tradisi, tetapi juga bagian dari 

strategi pedagogi adaptif yang mengarahkan murid tidak 

hanya membaca dengan benar, melainkan juga memahami 

dan menginternalisasi bacaan suci. 

 

2. Metode Hiwar 

Metode Hiwar merupakan salah satu metode 

pengajaran dalam pendidikan Islam yang berbasis pada 

dialog atau percakapan interaktif antara guru dan murid. 

Kata hiwar berasal dari bahasa Arab yang berarti 

percakapan atau dialog. Dalam konteks pembelajaran, 

hiwar digunakan untuk membangun komunikasi dua arah 

guna memperkuat pemahaman konsep melalui tanya jawab 

yang aktif (Sauri, 2020). Metode ini sejalan dengan 

pendekatan komunikatif yang menekankan partisipasi aktif 

siswa dalam proses belajar. 

Hiwar berbeda dari ceramah atau metode satu arah 

lainnya karena memberikan ruang bagi siswa untuk 

mengemukakan pendapat, bertanya, dan menjawab 

pertanyaan. Dalam pendidikan Islam, metode ini sering 

digunakan Rasulullah SAW dalam menyampaikan ajaran, 

misalnya saat berdialog dengan sahabat tentang iman, 

amal, dan akhlak (Kusnandar & Mukhibat, 2019). Hal ini 

menunjukkan bahwa hiwar bukan sekadar teknik 

mengajar, melainkan pendekatan yang melibatkan akal, 

perasaan, dan adab dalam komunikasi. 

 

Jenis-Jenis Hiwar 

Secara umum, hiwar terbagi menjadi dua jenis: 

1. Hiwar Maftuh (dialog terbuka), yaitu percakapan yang 

memungkinkan siswa mengembangkan argumen dan 

eksplorasi ide tanpa batasan jawaban benar atau salah. 



Afif Nurseha 

138 

 

2. Hiwar Muwajjah (dialog terarah), yaitu percakapan dengan 

pertanyaan yang mengarah pada jawaban tertentu, 

biasanya digunakan untuk menguji pemahaman (Taufik, 

2021). 

Penggunaan kedua jenis ini tergantung pada tujuan 

pembelajaran. Hiwar terbuka lebih cocok untuk materi afektif 

dan pengembangan kritis, sedangkan hiwar terarah efektif 

dalam pembelajaran kognitif dasar. 

Salah satu kelebihan utama metode hiwar adalah 

meningkatkan keterlibatan siswa secara aktif dalam proses 

belajar mengajar. Dengan adanya dialog, siswa terdorong 

untuk berpikir, menganalisis, dan menyampaikan pendapat 

secara logis dan sopan (Abdullah, 2022). Selain itu, hiwar juga 

dapat menumbuhkan rasa percaya diri dan memperkuat daya 

ingat siswa karena mereka tidak hanya mendengar, tetapi juga 

berinteraksi langsung. 

Metode ini juga memiliki keterbatasan. Di antaranya adalah 

terbatasnya waktu untuk melibatkan seluruh siswa dalam 

dialog, terutama pada kelas besar. Selain itu, guru harus 

memiliki keterampilan bertanya yang tinggi dan mampu 

mengelola diskusi agar tidak keluar dari topik atau 

menimbulkan konflik (Yusuf & Rahmah, 2020). 

Metode hiwar sangat umum digunakan dalam 

pembelajaran Bahasa Arab, khususnya dalam materi 

percakapan (muhadatsah). Pembelajaran dengan teknik ini 

memperkuat penguasaan kosa kata dan struktur kalimat 

dalam konteks yang komunikatif (Nasution & Asnidar, 2023). 

Guru memainkan peran sebagai fasilitator yang membimbing 

siswa berdialog dalam bahasa target secara aktif dan 

terstruktur. 

Dalam pembelajaran aqidah, akhlak, dan fikih, metode 

hiwar membantu siswa memahami nilai-nilai Islam melalui 

pemikiran yang mendalam. Misalnya, guru dapat menanyakan 

kepada siswa: “Apa hikmah dari berpuasa?” atau “Mengapa 

kita harus jujur?”, lalu memfasilitasi diskusi yang membentuk 

karakter (Afandi, 2021). 

Metode hiwar merupakan pendekatan pembelajaran 

berbasis dialog yang efektif dalam membangun komunikasi 

dua arah antara guru dan siswa. Metode ini tidak hanya 

mendorong partisipasi aktif siswa, tetapi juga menumbuhkan 



Afif Nurseha 

139 

 

kemampuan berpikir kritis, penguatan konsep, serta 

pengembangan keterampilan berbicara. Dalam konteks 

pendidikan Islam, metode hiwar sejalan dengan tradisi 

Rasulullah SAW dalam menyampaikan ajaran secara persuasif 

dan interaktif. 

Hiwar terbukti efektif diterapkan dalam berbagai mata 

pelajaran seperti Pendidikan Agama Islam dan Bahasa Arab, 

baik dalam bentuk dialog terbuka maupun dialog terarah. 

Keberhasilannya sangat dipengaruhi oleh keterampilan guru 

dalam mengelola percakapan, ukuran kelas, dan kesiapan 

siswa untuk berpartisipasi aktif. 

Meskipun memiliki tantangan, seperti keterbatasan waktu 

dan tuntutan keterampilan guru, metode hiwar tetap relevan 

dan mampu menciptakan suasana belajar yang komunikatif, 

dialogis, dan bermakna. Oleh karena itu, penerapan metode ini 

perlu terus dikembangkan dan disesuaikan dengan kebutuhan 

pembelajaran abad ke-21 yang menuntut interaksi aktif dan 

pembentukan karakter peserta didik. 

 

3. Metode Mau’izah 

Metode Mau’izah berasal dari bahasa Arab al-mauʿiẓah, 

yang berarti nasihat atau peringatan. Dalam konteks 

pendidikan Islam, metode ini merujuk pada penyampaian 

pesan keagamaan melalui nasihat yang menyentuh hati, 

bertujuan membimbing peserta didik ke arah kebaikan dan 

menjauhi keburukan (Yusuf, 2020). Mau’izah tidak sekadar 

menyampaikan informasi, tetapi melibatkan pendekatan 

emosional dan spiritual yang menyentuh jiwa. 

Metode ini telah digunakan oleh para nabi dan ulama 

sepanjang sejarah dakwah Islam. Rasulullah SAW pun sering 

menggunakan pendekatan mau’izah dalam menyampaikan 

ajaran kepada para sahabatnya, baik di masjid, rumah, 

maupun dalam berbagai peristiwa penting, seperti khutbah 

dan pidato umum (Syukur, 2021). 

Tujuan utama metode mau’izah adalah membangkitkan 

kesadaran moral dan spiritual peserta didik melalui nasihat 

yang lemah lembut dan menyentuh hati. Dalam Al-Qur’an, 

Allah memerintahkan Nabi Muhammad SAW untuk 

berdakwah “bil hikmah wal mau’izhah al-hasanah” (QS. An-

Nahl: 125), yaitu dengan hikmah dan nasihat yang baik. 



Afif Nurseha 

140 

 

Artinya, pendekatan ini adalah pendekatan persuasif dan 

penuh kasih sayang, bukan bersifat keras atau memaksa 

(Fauzi, 2022). 

Metode mau’izah menekankan afeksi dan keteladanan 

moral. Guru tidak hanya menyampaikan pengetahuan, tetapi 

juga menyentuh nurani siswa melalui ungkapan keprihatinan, 

motivasi, dan harapan. Karena itu, keberhasilan metode ini 

sangat bergantung pada keikhlasan, keteladanan, dan wibawa 

moral dari guru itu sendiri (Nugroho & Sari, 2023). 

Kelebihan utama metode ini adalah kemampuannya 

menyentuh aspek emosional siswa, membangkitkan 

kesadaran batin, dan mengubah sikap dengan cara yang tidak 

menggurui (Zain, 2021). Mau’izah juga memperkuat 

hubungan emosional antara guru dan peserta didik, 

menciptakan suasana belajar yang penuh kasih sayang, dan 

menumbuhkan nilai-nilai spiritual serta akhlak mulia. 

Kelemahannya terletak pada sifatnya yang cenderung satu 

arah. Jika tidak dibarengi dengan metode lain seperti diskusi 

atau praktik, maka efektivitasnya bisa berkurang. Selain itu, 

keberhasilan metode ini sangat bergantung pada kemampuan 

retorika guru dan kematangan emosional siswa (Yusron & 

Kurniawati, 2020). Bila disampaikan dengan cara yang 

monoton atau terlalu sering, siswa dapat merasa bosan atau 

tidak terlibat secara aktif. 

Metode mau’izah banyak digunakan dalam pembelajaran 

akhlak, tauhid, dan fiqih, terutama saat guru ingin 

menanamkan nilai-nilai moral atau merespons perilaku siswa. 

Misalnya, ketika seorang siswa menunjukkan perilaku 

menyimpang, guru bisa memberikan nasihat secara pribadi 

atau di depan kelas dengan bahasa yang menyentuh, bukan 

dengan hukuman keras (Hasanah, 2021). 

Di lembaga pendidikan Islam seperti pesantren, metode 

mau’izah digunakan secara rutin dalam pengajian, tausiyah, 

atau khutbah. Dalam konteks sekolah formal, metode ini 

sering digunakan di awal atau akhir pelajaran, terutama saat 

guru menekankan nilai penting seperti kejujuran, tanggung 

jawab, atau adab (Maulana & Hidayatullah, 2021). 

Metode mau’izah merupakan pendekatan pembelajaran 

yang sangat penting dalam pendidikan Islam karena 

menyentuh dimensi emosional dan spiritual siswa. Dengan 



Afif Nurseha 

141 

 

menekankan pada nasihat yang bijaksana, persuasif, dan 

menyentuh hati, metode ini efektif dalam membentuk 

karakter, menanamkan nilai-nilai moral, dan membimbing 

siswa menuju perilaku yang lebih baik. Walaupun memiliki 

kelemahan, seperti cenderung satu arah, metode ini tetap 

relevan jika dipadukan dengan metode lain dan dilaksanakan 

oleh guru yang memiliki keteladanan serta kepekaan terhadap 

kondisi peserta didik. Mau’izah bukan hanya metode 

mengajar, tetapi juga sarana pembinaan jiwa yang kuat dalam 

membentuk insan berakhlak mulia. 

 

4. Metode Qudwah 

Metode Qudwah adalah salah satu pendekatan pendidikan 

dalam Islam yang sangat fundamental, yaitu dengan 

memberikan keteladanan melalui perilaku nyata. Secara 

etimologis, kata "qudwah" berasal dari bahasa Arab (القدوة) yang 

berarti teladan atau contoh yang baik. Dalam konteks 

pendidikan, metode ini menekankan bahwa seorang pendidik 

harus menjadi figur yang mencerminkan ajaran yang ia 

sampaikan, agar peserta didik dapat meneladani sikap dan 

perilaku tersebut secara langsung (Ramayulis, 2011:130). 

Keteladanan menjadi kunci dalam membentuk karakter dan 

akhlak peserta didik, karena manusia cenderung belajar 

melalui pengamatan dan peniruan terhadap perilaku yang 

nyata daripada hanya melalui nasihat atau teori (Daradjat, 

2005:89). 

Dasar metode ini sangat kuat dalam ajaran Islam. Allah 

SWT. secara tegas menjadikan Rasulullah SAW sebagai teladan 

utama bagi umat Islam, sebagaimana difirmankan dalam Al-

Qur'an: "Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri 

teladan yang baik bagimu..." (QS. Al-Ahzab: 21). Ayat ini 

menunjukkan bahwa Nabi Muhammad SAW bukan hanya 

menyampaikan wahyu, tetapi juga mencontohkan nilai-nilai 

Islam dalam kehidupan sehari-hari secara utuh. Dalam 

praktiknya, Rasulullah mendidik para sahabat tidak hanya 

melalui ceramah, tetapi dengan menunjukkan akhlak mulia, 

kesabaran, kejujuran, dan kepedulian sosial dalam kehidupan 

sehari-hari (Nata, 2001:102). Hal ini diperkuat oleh sebuah 

hadis yang diriwayatkan oleh Ath-Thabrani, yang menyatakan: 

“Didiklah anak-anakmu dengan tiga perkara: cinta kepada 



Afif Nurseha 

142 

 

nabimu, cinta kepada keluarga nabimu, dan membaca Al-

Qur’an.” (dalam Natsir, 2008:53). Hadis ini menegaskan bahwa 

penanaman nilai melalui cinta dan keteladanan adalah aspek 

mendasar dalam pendidikan Islam. 

Prinsip utama dalam metode qudwah adalah konsistensi 

antara ucapan dan perbuatan pendidik. Seorang guru atau 

orang tua harus menjadi contoh dalam segala hal yang ia 

ajarkan, baik dalam aspek spiritual, sosial, maupun moral. 

Misalnya, seorang guru yang mengajarkan pentingnya 

kejujuran, harus terlebih dahulu menunjukkan kejujuran 

dalam sikap dan perilakunya sehari-hari (Muhaimin, 

2001:145). Keteladanan ini mencakup berbagai aspek 

kehidupan, seperti kedisiplinan, kesederhanaan, sopan 

santun, tanggung jawab, hingga semangat belajar. Ketika 

peserta didik menyaksikan perilaku baik dari pendidik, mereka 

terdorong secara psikologis dan emosional untuk menirunya. 

Hal ini disebut dengan proses internalisasi nilai, yaitu ketika 

nilai-nilai yang ditiru kemudian menjadi bagian dari 

kepribadian peserta didik. 

Implementasi metode qudwah dapat ditemukan dalam 

berbagai bentuk dan lingkungan pendidikan, baik formal 

seperti sekolah dan madrasah, maupun informal seperti 

keluarga dan masyarakat. Sebagai contoh, ketika seorang guru 

selalu melaksanakan salat tepat waktu di hadapan murid-

muridnya, maka murid pun akan merasa terdorong untuk 

melakukan hal yang sama. Begitu pula, orang tua yang 

menunjukkan kesabaran dan kasih sayang kepada anak-

anaknya, secara tidak langsung sedang mendidik mereka 

untuk bersikap serupa. Bahkan dalam lingkungan pesantren, 

pimpinan pondok yang hidup sederhana dan disiplin tinggi, 

menjadi contoh langsung bagi para santri dalam membentuk 

karakter Islami mereka (Tafsir, 2006:112). Dalam hal ini, 

pendidikan melalui keteladanan menjadi sangat efektif karena 

menyentuh aspek afektif peserta didik. 

Metode qudwah juga memiliki tantangan. Tidak semua 

pendidik mampu menjadi teladan yang baik, karena hal ini 

membutuhkan integritas, konsistensi, dan kedewasaan 

emosional yang tinggi. Jika seorang guru berkata satu hal, 

namun bertindak sebaliknya, maka kepercayaan peserta didik 

akan hilang dan proses pendidikan akan gagal. Oleh karena 



Afif Nurseha 

143 

 

itu, metode ini harus dilengkapi dengan metode lainnya seperti 

nasihat (mau’izhah), diskusi, atau pembiasaan, agar tercapai 

hasil pendidikan yang optimal (Daradjat, 2005:92). Meski 

begitu, keunggulan metode qudwah tetap tidak tergantikan, 

karena pada dasarnya peserta didik akan lebih mudah meniru 

tindakan nyata daripada hanya mendengarkan teori. 

Metode qudwah adalah salah satu metode paling esensial 

dalam pendidikan Islam. Ia tidak hanya membentuk kognisi 

atau pemahaman peserta didik, tetapi juga membentuk 

kepribadian dan karakter mereka secara menyeluruh. 

Rasulullah SAW telah membuktikan bahwa pendidikan yang 

berhasil adalah pendidikan yang dilandasi oleh akhlak dan 

keteladanan. Oleh karena itu, pendidik dalam Islam sejatinya 

bukan hanya penyampai ilmu, tetapi juga harus menjadi sosok 

yang dapat diteladani oleh peserta didiknya dalam segala aspek 

kehidupan. 

 

B. Strategi Pendidikan Berdasarkan Tahapan Usia 

Pendidikan yang efektif harus mempertimbangkan 

karakteristik dan kebutuhan peserta didik sesuai dengan tahap 

perkembangan usianya. Strategi pendidikan tidak dapat 

disamaratakan untuk semua usia, karena setiap tahap 

kehidupan memiliki perbedaan signifikan dalam hal kognitif, 

emosional, sosial, dan spiritual. Oleh karena itu, pendekatan 

pendidikan yang berbasis tahapan usia menjadi sangat penting 

dalam merancang proses pembelajaran yang optimal 

(Muhaimin, 2001:127). Dalam konteks pendidikan Islam, 

strategi ini sejalan dengan pendekatan tarbiyah nabawiyah 

yang menyesuaikan pembinaan anak-anak berdasarkan 

perkembangan usia mereka. 

Pada tahap usia dini (0–7 tahun), anak berada dalam fase 

meniru dan bermain. Pendidikan pada masa ini harus 

menekankan pada pembentukan kebiasaan, pengenalan nilai, 

serta kasih sayang dan kedekatan emosional. Rasulullah SAW 

bersabda: "Biarkan anakmu bermain selama tujuh tahun 

pertama..." (Al-Ghazali, 2002:58). Hal ini menunjukkan bahwa 

pendidikan anak usia dini sebaiknya dilakukan melalui metode 

non-verbal seperti keteladanan (qudwah), stimulasi sensorik, 

dan lingkungan yang positif. Dalam tahap ini, pendekatan 



Afif Nurseha 

144 

 

lembut dan penuh kasih sayang akan membantu anak 

mengembangkan rasa aman dan percaya diri. 

Memasuki usia 7–14 tahun, anak mulai memahami 

konsep-konsep abstrak secara sederhana. Pendidikan pada 

tahap ini diarahkan pada penanaman disiplin, tanggung jawab, 

dan pelatihan ibadah secara bertahap. Rasulullah SAW 

bersabda, "Perintahkan anak-anakmu untuk salat ketika 

mereka berusia tujuh tahun..." (HR. Abu Dawud, dalam Nata, 

2001:114). Ini menunjukkan pentingnya pendidikan yang 

bersifat instruksional namun tetap disertai pengawasan dan 

bimbingan. Strategi pendidikan pada tahap ini harus 

mencakup penguatan logika sederhana, pelatihan 

keterampilan sosial, dan pengenalan nilai-nilai agama secara 

lebih sistematis (Tafsir, 2006:97). 

Pada usia 14–21 tahun, remaja memasuki masa pencarian 

identitas dan mulai memiliki kemampuan berpikir abstrak dan 

reflektif. Strategi pendidikan pada masa ini harus diarahkan 

pada pengembangan nalar kritis, pembentukan karakter, dan 

pemahaman makna hidup. Remaja juga perlu dilibatkan dalam 

diskusi, tanggung jawab sosial, dan proses pengambilan 

keputusan, agar tumbuh menjadi pribadi yang mandiri dan 

dewasa (Ramayulis, 2011:142). Pada fase ini, pendekatan 

pendidikan harus lebih dialogis, partisipatif, dan mendukung 

pembentukan jati diri spiritual dan intelektual. 

Memasuki usia 21 tahun ke atas, seseorang biasanya telah 

mencapai fase kematangan kognitif dan emosional, serta mulai 

memasuki kehidupan yang lebih kompleks, baik dalam aspek 

karier, relasi sosial, maupun tanggung jawab kehidupan. Pada 

tahap ini, pendidikan tidak lagi cukup bersifat instruksional, 

melainkan harus bersifat kritis, reflektif, dan transformatif. 

Strategi pendidikan pada usia ini harus diarahkan untuk 

membantu individu mengembangkan pandangan hidup yang 

utuh, memperkuat integritas pribadi, serta memperdalam 

komitmen terhadap nilai-nilai moral dan spiritual yang diyakini 

(Muhaimin, 2001:137). Ini adalah masa di mana manusia 

mencari makna hidup, memperkuat prinsip, dan mulai 

berkontribusi secara nyata kepada masyarakat. 

Strategi pendidikan berdasarkan tahapan usia ini tidak 

hanya penting dari perspektif psikologis, tetapi juga memiliki 

dasar yang kuat dalam nilai-nilai Islam. Pendidikan Islam 



Afif Nurseha 

145 

 

mendorong agar pengajaran dilakukan secara bertahap, sesuai 

dengan kesiapan akal dan jiwa anak (Daradjat, 2005:76). Hal 

ini sejalan dengan prinsip-prinsip perkembangan manusia 

menurut psikologi modern, seperti yang dijelaskan oleh Piaget 

atau Erikson, yang menekankan bahwa setiap tahap usia 

memiliki kebutuhan perkembangan yang berbeda. 

Pendidikan Islam memberikan perhatian besar terhadap 

tahapan ini. Ulama seperti Imam Al-Ghazali menekankan 

pentingnya pengembangan hikmah (kebijaksanaan) pada fase 

dewasa, yaitu kemampuan untuk memadukan pengetahuan 

dan akhlak dalam pengambilan keputusan (Al-Ghazali, 

2002:68). Oleh karena itu, strategi pendidikan pada usia 

dewasa sebaiknya berfokus pada pendekatan dialogis, 

penguatan pengalaman nyata (experiential learning), dan 

pembinaan kesadaran spiritual yang mendalam. Kegiatan 

seperti halaqah, pembinaan komunitas, mentoring, dan kajian 

tematik menjadi sangat relevan untuk membentuk pola pikir 

yang matang dan bertanggung jawab. 

Pendidikan pada usia dewasa juga harus diarahkan untuk 

memberdayakan individu menjadi agen perubahan sosial. Di 

sinilah pendidikan berfungsi sebagai sarana pengembangan 

potensi kepemimpinan, partisipasi dalam dakwah, dan 

kontribusi dalam membangun masyarakat yang adil dan 

beradab (Ramayulis, 2011:157). Dalam hal ini, pendidik atau 

pembina berperan sebagai fasilitator yang membantu peserta 

didik mengaitkan nilai-nilai Islam dengan realitas kehidupan 

kontemporer, baik dalam dunia kerja, rumah tangga, maupun 

lingkungan sosial. 

Strategi pendidikan pada usia dewasa bukan hanya 

memperluas pengetahuan, tetapi juga membentuk 

kebijaksanaan hidup. Pendidikan Islam memandang fase ini 

sebagai puncak aktualisasi diri, di mana seseorang tidak hanya 

hidup untuk dirinya sendiri, tetapi juga bertanggung jawab 

terhadap umat dan peradaban. Oleh karena itu, pendidikan 

pada usia 21 tahun ke atas harus bersifat visioner, aplikatif, 

dan membumi, agar mampu melahirkan pribadi-pribadi yang 

rahmatan lil ‘alamin di tengah masyarakat modern. 

Pendidikan yang ideal adalah pendidikan yang dirancang 

berdasarkan karakteristik peserta didik sesuai usianya. Dalam 

perspektif Islam, strategi pendidikan berbasis tahapan usia 



Afif Nurseha 

146 

 

bukan hanya pendekatan teknis, tetapi juga bagian dari 

sunnah pendidikan yang dicontohkan Rasulullah SAW. 

Pendidik harus mampu memahami kebutuhan perkembangan 

anak di setiap tahap, sehingga strategi yang digunakan benar-

benar menyentuh aspek intelektual, emosional, dan spiritual 

peserta didik secara menyeluruh. 

 

C. Pendekatan Individual dan Kelompok dalam 

Pembelajaran 

Dalam proses pembelajaran, strategi pendekatan sangat 

menentukan keberhasilan pencapaian tujuan pendidikan. Dua 

pendekatan utama yang sering diterapkan dalam dunia 

pendidikan adalah pendekatan individual dan pendekatan 

kelompok. Keduanya memiliki karakteristik, kelebihan, dan 

tantangan tersendiri, tergantung pada konteks pembelajaran 

dan karakter peserta didik. Pendekatan individual adalah 

strategi pembelajaran yang memusatkan perhatian pada 

kemampuan, kebutuhan, dan kecepatan belajar setiap peserta 

didik secara personal. Dalam pendekatan ini, guru berusaha 

mengenali perbedaan individual siswa dan menyusun strategi 

pembelajaran yang sesuai dengan kebutuhan masing-masing 

(Sanjaya, 2010:135). Pendekatan ini sangat penting untuk 

memaksimalkan potensi unik setiap peserta didik, terutama 

dalam konteks pembelajaran yang berorientasi pada 

pengembangan bakat dan minat. 

Pendekatan kelompok menekankan pada pembelajaran 

yang dilakukan secara kolaboratif, di mana siswa bekerja sama 

dalam kelompok untuk menyelesaikan tugas atau 

memecahkan masalah. Pendekatan ini berangkat dari asumsi 

bahwa pembelajaran tidak hanya bersifat kognitif, tetapi juga 

sosial, sehingga interaksi antarpeserta didik akan memperkuat 

pemahaman, toleransi, serta kemampuan bekerja sama (Lie, 

2005:32). Selain itu, pendekatan kelompok juga dapat 

membantu siswa belajar dari perspektif orang lain, 

menumbuhkan empati, dan membentuk dinamika sosial yang 

sehat dalam kelas. Oleh karena itu, pendekatan ini sangat 

cocok diterapkan dalam pembelajaran yang menekankan pada 

keterampilan sosial, berpikir kritis, dan pemecahan masalah 

secara kolektif. 



Afif Nurseha 

147 

 

Baik pendekatan individual maupun kelompok memiliki 

keunggulan masing-masing yang saling melengkapi. 

Pendekatan individual sangat efektif untuk peserta didik yang 

memerlukan perhatian khusus, memiliki gaya belajar yang 

berbeda, atau memerlukan waktu lebih lama dalam memahami 

materi. Namun, kelemahannya adalah dapat mengurangi 

interaksi sosial dan semangat kolaborasi jika diterapkan secara 

eksklusif (Uno, 2011:94). Sementara itu, pendekatan kelompok 

dapat meningkatkan motivasi belajar melalui kerja sama, 

namun seringkali menimbulkan ketimpangan kontribusi 

antaranggota kelompok jika tidak dikelola dengan baik. 

Guru sebaiknya tidak terpaku pada satu pendekatan saja, 

tetapi mampu mengombinasikan keduanya secara fleksibel. 

Misalnya, pada awal pembelajaran guru dapat menggunakan 

pendekatan individual untuk mengidentifikasi kemampuan 

dasar siswa, kemudian melanjutkannya dengan pendekatan 

kelompok untuk meningkatkan interaksi dan kerja sama. 

Menurut Sardiman (2011:122), guru yang efektif adalah 

mereka yang mampu menciptakan suasana belajar yang 

variatif dan responsif terhadap kebutuhan siswa, termasuk 

dalam memilih pendekatan pembelajaran yang tepat. 

Pendekatan individual dan kelompok bukanlah dua strategi 

yang harus dipertentangkan, melainkan dua metode yang 

dapat saling melengkapi dalam mewujudkan pembelajaran 

yang holistik. Guru yang mampu memahami kapan dan 

bagaimana menggunakan kedua pendekatan ini akan lebih 

berhasil dalam mencapai tujuan pendidikan yang mencakup 

aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik secara seimbang. 

 

D. Peran Hafalan dan Pemahaman dalam Tradisi Islam 

Dalam tradisi pendidikan Islam, hafalan (al-hifzh) dan 

pemahaman (al-fahm) merupakan dua pilar utama dalam 

proses pembelajaran ilmu agama. Keduanya memiliki posisi 

yang saling melengkapi dan telah menjadi fondasi dalam sistem 

pendidikan Islam sejak masa Nabi Muhammad SAW. Hafalan 

memainkan peran sentral dalam menjaga otentisitas teks-teks 

suci, seperti Al-Qur’an dan hadis. Tradisi tahfizhul Qur’an 

menjadi bukti nyata bahwa umat Islam memelihara wahyu 

secara langsung melalui ingatan, bahkan sebelum munculnya 

teknologi cetak (Yusanto & Asy’ari, 2018:77). Para sahabat Nabi 



Afif Nurseha 

148 

 

dikenal sebagai para hafizh, dan mereka diberi keutamaan 

bukan hanya karena kapasitas memorinya, tetapi juga karena 

kedalaman pemahamannya terhadap wahyu. 

Tradisi Islam tidak berhenti pada hafalan semata. Para 

ulama sejak dini telah menekankan bahwa hafalan tanpa 

pemahaman dapat menjauhkan ilmu dari fungsinya yang 

hakiki, yaitu membentuk kesadaran, membimbing perilaku, 

dan menghasilkan hikmah. Imam Al-Ghazali dalam karya-

karyanya menyatakan bahwa ilmu yang tidak diamalkan, 

termasuk yang hanya berhenti pada hafalan, laksana pohon 

tanpa buah (Al-Ghazali dalam Subhi, 2020:103). Oleh karena 

itu, dalam pendidikan Islam klasik, metode hafalan selalu 

dilanjutkan dengan proses tadabbur (perenungan), tafaqquh 

(pendalaman), dan muthāla‘ah (kajian ulang) agar ilmu 

tersebut menjadi bagian dari kesadaran intelektual dan 

spiritual peserta didik. 

Di berbagai pesantren dan lembaga tahfizh modern, 

perdebatan antara prioritas hafalan atau pemahaman masih 

sering muncul. Namun kini banyak lembaga mulai 

mengintegrasikan kedua pendekatan tersebut. Menurut Fauzi 

dan Mulyani (2017:89), integrasi antara hafalan dan 

pemahaman sangat penting untuk membentuk peserta didik 

yang tidak hanya cakap dalam melafalkan ayat-ayat suci, tetapi 

juga mampu mengartikulasikan pesan-pesan Al-Qur’an dalam 

kehidupan nyata. Hal ini sejalan dengan perkembangan 

kurikulum pesantren kontemporer yang lebih menekankan 

keseimbangan antara aspek memorization dan comprehension, 

di mana hafalan dijadikan pintu masuk menuju pemahaman 

yang mendalam. 

Pendekatan pendidikan Islam saat ini cenderung 

mengadopsi strategi pembelajaran kontekstual. Hafalan tetap 

dijaga sebagai warisan penting, namun harus dibarengi dengan 

metode pembelajaran yang mengaitkan materi ajar dengan 

pengalaman peserta didik sehari-hari. Seperti dikemukakan 

oleh Ma’arif (2016:66), hafalan adalah fondasi awal, tetapi 

pemahaman merupakan inti dari proses internalisasi nilai. 

Maka, keseimbangan antara keduanya sangat penting agar 

pendidikan Islam tidak melahirkan peserta didik yang hanya 

kuat dalam daya ingat, tetapi lemah dalam berpikir kritis dan 

reflektif. 



Afif Nurseha 

149 

 

Dalam tradisi Islam, peran hafalan dan pemahaman tidak 

bisa dipisahkan. Hafalan berfungsi menjaga kesinambungan 

tradisi, sementara pemahaman memberikan makna dan arah 

bagi pelaksanaan ajaran Islam dalam kehidupan. Pendidikan 

Islam yang ideal adalah yang mampu mengintegrasikan 

kekuatan memori dan kedalaman nalar, sehingga melahirkan 

generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga 

bijak dan berakhlak dalam mengamalkan ilmu. 

 

E. Media Pembelajaran Tradisional dan Kontemporer 

Media pembelajaran memegang peran sentral dalam 

menunjang efektivitas proses belajar mengajar. Seiring 

berkembangnya zaman, media pembelajaran mengalami 

transformasi dari bentuk-bentuk tradisional yang sederhana 

menuju media kontemporer yang berbasis teknologi digital. 

Media pembelajaran tradisional mengacu pada sarana 

pembelajaran yang bersifat manual dan sederhana, seperti 

papan tulis, gambar cetak, buku, kartu kosa kata, alat peraga 

fisik, dan benda konkret lainnya. Media semacam ini sudah 

digunakan sejak lama dan terbukti efektif, terutama dalam 

menyampaikan konsep dasar kepada peserta didik (Mulyasa, 

2016:91). Keunggulan media tradisional terletak pada 

kemudahan penggunaan, biaya yang rendah, dan 

kemampuannya menjangkau semua jenjang pendidikan, 

termasuk di daerah yang belum memiliki akses teknologi. 

Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi telah 

melahirkan media pembelajaran kontemporer, yang 

memanfaatkan perangkat digital seperti laptop, proyektor, 

internet, aplikasi pembelajaran, dan media sosial. Media ini 

memungkinkan guru menyajikan materi secara lebih dinamis, 

interaktif, dan menarik. Misalnya, penggunaan video animasi, 

simulasi daring, dan platform e-learning seperti Google 

Classroom atau Moodle telah terbukti mampu meningkatkan 

keterlibatan dan motivasi belajar siswa (Riyanto & Susilana, 

2018:67). Media kontemporer juga mendukung pembelajaran 

jarak jauh, yang menjadi kebutuhan penting terutama sejak 

pandemi COVID-19 yang memaksa proses belajar mengajar 

dilakukan secara daring. 

Perbedaan utama antara media tradisional dan 

kontemporer tidak hanya terletak pada bentuk dan teknologi 



Afif Nurseha 

150 

 

yang digunakan, tetapi juga dalam pendekatan pedagogis yang 

melatarbelakanginya. Media tradisional lebih bersifat 

instruksional dan berorientasi pada guru (teacher-centered), 

sementara media kontemporer cenderung kolaboratif dan 

berpusat pada siswa (student-centered). Menurut Setyosari 

(2017:45), media kontemporer memungkinkan pembelajaran 

yang lebih aktif dan kontekstual, karena siswa dapat 

berinteraksi langsung dengan konten digital, mencari informasi 

secara mandiri, dan mengembangkan keterampilan abad 21 

seperti berpikir kritis, kolaborasi, dan literasi digital. 

Masing-masing jenis media memiliki kelebihan dan 

keterbatasan. Media tradisional unggul dalam kestabilan 

penggunaan, tidak tergantung pada listrik atau jaringan 

internet, dan lebih cocok digunakan untuk materi-materi dasar 

atau dalam pembelajaran awal. Sebaliknya, media 

kontemporer menawarkan kecepatan, akses ke informasi 

global, dan fleksibilitas dalam penyampaian materi, namun 

membutuhkan infrastruktur, literasi digital, dan pelatihan 

guru yang memadai. Oleh karena itu, pendekatan yang paling 

efektif adalah mengintegrasikan media tradisional dan 

kontemporer secara proporsional, sesuai dengan karakteristik 

materi, tujuan pembelajaran, serta kondisi peserta didik dan 

sarana pendukung (Riyana, 2020:122). 

Integrasi media tradisional dan kontemporer juga menjadi 

wacana penting. Misalnya, kitab kuning yang selama ini 

diajarkan dengan metode tradisional kini mulai dikaji melalui 

platform digital dengan bantuan media interaktif seperti 

aplikasi kamus Arab-Indonesia dan tafsir digital. Hal ini 

menunjukkan bahwa penggunaan media tidak harus 

mempertentangkan tradisi dengan modernitas, melainkan 

menjembatani keduanya demi meningkatkan mutu 

pembelajaran yang relevan dengan perkembangan zaman 

(Zubaedi, 2019:109). 

Pemilihan dan penggunaan media pembelajaran sebaiknya 

tidak didasarkan pada tren semata, tetapi pada pertimbangan 

pedagogis, teknologis, dan kultural. Guru sebagai fasilitator 

harus mampu memilih media yang tepat guna, mampu 

membangun pengalaman belajar yang bermakna, serta 

menyesuaikan dengan kebutuhan zaman tanpa meninggalkan 

nilai-nilai kearifan lokal yang ada dalam media tradisional. 



Afif Nurseha 

151 

 

 

F. Evaluasi Pembelajaran dalam Pendidikan Islam 

Evaluasi pembelajaran merupakan komponen penting 

dalam sistem pendidikan, termasuk dalam pendidikan Islam. 

Evaluasi berfungsi untuk menilai keberhasilan proses belajar 

mengajar, mengidentifikasi pencapaian peserta didik, serta 

sebagai dasar pengambilan keputusan dalam meningkatkan 

kualitas pembelajaran. Dalam konteks pendidikan Islam, 

evaluasi tidak hanya menilai aspek kognitif, tetapi juga aspek 

afektif dan psikomotorik yang mencakup nilai, akhlak, dan 

perilaku keislaman (Arifin, 2017:88). Dengan demikian, 

evaluasi dalam pendidikan Islam bersifat komprehensif dan 

integral, mencerminkan tujuan pendidikan Islam itu sendiri 

yang bertujuan membentuk insan kamil, manusia paripurna 

secara intelektual, spiritual, dan sosial. 

Pendidikan Islam sejak awal telah mengintegrasikan 

evaluasi dalam proses tarbiyah. Rasulullah SAW sendiri 

menerapkan evaluasi dalam bentuk pengamatan langsung, 

penugasan, serta dialog dan pertanyaan kepada para sahabat 

untuk mengukur pemahaman dan pengamalan mereka 

terhadap ajaran Islam. Evaluasi pada masa klasik juga banyak 

ditemukan dalam lembaga-lembaga pendidikan seperti 

madrasah dan pesantren, yang menguji kemampuan hafalan, 

pemahaman kitab, hingga penerapan akhlak dalam kehidupan 

sehari-hari (Huda & Fadillah, 2019: 53). Prinsip dasar evaluasi 

dalam pendidikan Islam adalah bahwa penilaian harus 

dilakukan secara adil, jujur, objektif, dan mendidik, bukan 

sekadar alat seleksi, tetapi sebagai sarana pembinaan. 

Evaluasi pembelajaran dalam pendidikan Islam mencakup 

berbagai bentuk, seperti evaluasi formatif, sumatif, diagnostik, 

dan autentik. Evaluasi formatif dilakukan selama proses 

pembelajaran berlangsung untuk memberikan umpan balik 

kepada siswa dan guru, sedangkan evaluasi sumatif dilakukan 

di akhir pembelajaran untuk mengetahui hasil akhir (Mulyasa, 

2016:107). Evaluasi diagnostik berguna untuk 

mengidentifikasi kesulitan belajar peserta didik sejak awal, 

sementara evaluasi autentik menekankan pada penilaian yang 

berbasis aktivitas nyata seperti proyek, portofolio, presentasi, 

atau observasi terhadap sikap dan perilaku. 



Afif Nurseha 

152 

 

Evaluasi pembelajaran dalam pendidikan Islam juga mulai 

mengadopsi pendekatan digital dan berbasis aplikasi. 

Penggunaan learning management system (LMS), formulir 

digital, dan kuis daring menjadi alternatif penilaian yang 

efisien, terutama dalam pembelajaran jarak jauh. Menurut 

Ainiyah dan Syarif (2021:134), sistem evaluasi digital dapat 

meningkatkan kecepatan, transparansi, dan akurasi dalam 

penilaian, asalkan tetap menjaga prinsip-prinsip keadilan dan 

kejujuran yang menjadi dasar dalam Islam. Meskipun 

demikian, penggunaan teknologi harus diimbangi dengan 

evaluasi afektif dan spiritual, agar peserta didik tidak hanya 

terampil secara teknis, tetapi juga berkembang secara moral 

dan spiritual. 

Evaluasi yang ideal dalam pendidikan Islam harus mampu 

menilai secara utuh seluruh dimensi perkembangan peserta 

didik. Evaluasi tidak hanya mengukur apa yang diketahui, 

tetapi juga bagaimana perilaku, sikap, dan nilai-nilai 

keislaman diterapkan dalam kehidupan. Oleh karena itu, guru 

sebagai pendidik Islam harus memiliki kompetensi dalam 

merancang instrumen evaluasi yang sesuai dengan 

karakteristik peserta didik dan nilai-nilai Islam (Maulana & 

Syamsuri, 2020:101). Evaluasi dalam pendidikan Islam, pada 

akhirnya, bukan hanya untuk mengetahui seberapa jauh siswa 

telah belajar, tetapi juga untuk memastikan bahwa proses 

pendidikan membawa perubahan menuju kebaikan yang 

holistik. 

 

G. Inovasi Metodologi Pengajaran dalam Konteks Kekinian 

Perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, serta 

dinamika sosial budaya global menuntut adanya inovasi dalam 

metodologi pengajaran. Metodologi pengajaran tidak lagi dapat 

bersifat statis dan konvensional, melainkan harus responsif 

terhadap perubahan zaman dan kebutuhan peserta didik masa 

kini. Inovasi metodologi pengajaran mengacu pada upaya 

sistematis untuk memperbarui strategi, pendekatan, teknik, 

dan media pembelajaran agar lebih efektif, kontekstual, dan 

berorientasi pada pengembangan kompetensi abad ke-21 

(Sagala, 2020:59). Kebutuhan akan kemampuan berpikir kritis, 

kolaborasi, kreativitas, dan literasi digital menuntut 



Afif Nurseha 

153 

 

transformasi dalam praktik pengajaran, baik di tingkat dasar 

hingga perguruan tinggi. 

Salah satu inovasi penting dalam konteks kekinian adalah 

pergeseran dari pendekatan teacher-centered menuju student-

centered learning. Pembelajaran berpusat pada peserta didik 

memberikan ruang bagi siswa untuk aktif membangun 

pengetahuan mereka sendiri melalui eksplorasi, kolaborasi, 

dan pemecahan masalah. Metode seperti problem-based 

learning (PBL), project-based learning (PjBL), dan blended 

learning menjadi semakin populer karena mampu 

mengintegrasikan teknologi dan pengalaman nyata dalam 

proses pembelajaran (Rusman, 2017:112). Inovasi ini 

memungkinkan guru menjadi fasilitator dan motivator, bukan 

sekadar penyampai informasi, sementara siswa didorong untuk 

menjadi pembelajar mandiri dan reflektif. 

Penggunaan media dan platform teknologi pendidikan juga 

menjadi bagian tak terpisahkan dari inovasi metodologi. 

Aplikasi pembelajaran daring, sistem manajemen pembelajaran 

(LMS), augmented reality (AR), serta kecerdasan buatan (AI) 

mulai digunakan dalam kelas untuk meningkatkan 

interaktivitas dan personalisasi pembelajaran. Menurut Arsyad 

(2019:94), pemanfaatan teknologi dalam pengajaran bukan 

hanya mempercepat akses informasi, tetapi juga membuka 

peluang pengembangan metode evaluasi dan pembelajaran 

berbasis data. Teknologi memungkinkan pengajar untuk 

melakukan analisis pembelajaran secara real-time dan 

menyesuaikan pendekatan berdasarkan kebutuhan masing-

masing siswa. 

Inovasi metodologi tidak semata-mata berbasis teknologi. 

Konteks lokal, nilai-nilai budaya, dan spiritualitas tetap 

menjadi elemen penting yang perlu dipertimbangkan. 

Pendidikan yang inovatif harus tetap relevan secara kultural 

dan etis. Misalnya, dalam pendidikan Islam, inovasi metodologi 

dapat dilakukan dengan mengembangkan metode 

pembelajaran integratif yang menggabungkan ilmu umum dan 

ilmu agama, serta menerapkan pendekatan tarbiyah yang 

mengedepankan pembentukan karakter dan nilai (Mujib & 

Mudzakir, 2015:122). Pendekatan ini menegaskan bahwa 

inovasi tidak boleh menjauh dari esensi pendidikan sebagai 

proses pemanusiaan dan pembentukan insan beradab. 



Afif Nurseha 

154 

 

Keberhasilan inovasi metodologi pengajaran sangat 

bergantung pada kompetensi dan kesiapan guru sebagai agen 

perubahan. Guru perlu dilatih untuk memahami prinsip 

pedagogi mutakhir, mampu mengelola teknologi pendidikan, 

serta fleksibel dalam merancang pembelajaran yang adaptif 

terhadap konteks sosial dan perkembangan peserta didik. 

Menurut Zuhairi (2018:77), inovasi dalam pengajaran akan 

berjalan efektif bila didukung oleh pengembangan profesional 

berkelanjutan dan budaya reflektif di kalangan pendidik. 

Inovasi metodologi pengajaran dalam konteks kekinian 

adalah kebutuhan yang tak terelakkan dalam menghadapi 

tantangan pendidikan global. Inovasi ini tidak hanya 

menyangkut alat dan metode baru, tetapi juga mencakup 

pergeseran paradigma pendidikan yang menempatkan peserta 

didik sebagai subjek aktif dalam proses belajar. Melalui inovasi 

yang kontekstual, transformatif, dan berlandaskan nilai, 

pendidikan dapat berperan secara lebih signifikan dalam 

menyiapkan generasi masa depan yang unggul, adaptif, dan 

berakhlak. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Afif Nurseha 

155 

 

 

 

 

BAB 8 

LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM: 

SEJARAH DAN TRANSFORMASI 

 

A. Sejarah Lembaga Pendidikan Islam: Masjid, Kuttab, 

Madrasah dan Pesantren 

1. Masjid 

Masjid tidak hanya dikenal sebagai tempat ibadah umat 

Islam, tetapi juga merupakan lembaga pendidikan Islam 

tertua yang memiliki peran sentral dalam perkembangan 

ilmu dan peradaban Islam. Sejak masa Nabi Muhammad 

SAW., masjid telah berfungsi sebagai pusat pembinaan 

umat, tempat penyampaian wahyu, dan lokasi utama 

berlangsungnya kegiatan belajar-mengajar. Masjid Nabawi 

di Madinah adalah contoh awal bagaimana masjid 

difungsikan sebagai institusi pendidikan yang 

mengintegrasikan aspek spiritual, intelektual, dan sosial 

secara harmonis (Hasbullah, 2015:42). Di sinilah para 

sahabat belajar langsung dari Rasulullah SAW., baik 

tentang ajaran Islam, ilmu kehidupan, strategi sosial-

politik, hingga kepemimpinan. 

Fungsi pendidikan masjid kemudian berkembang 

secara sistematis seiring dengan perluasan wilayah Islam. 

Pada masa Khulafaur Rasyidin dan Dinasti Umayyah, 

masjid tetap menjadi pusat utama pendidikan, dan 

aktivitas keilmuan terus meningkat di berbagai wilayah 

kekuasaan Islam. Majelis-majelis ilmu yang diadakan di 

masjid berkembang menjadi sistem pengajaran yang lebih 

terstruktur, terutama pada masa Dinasti Abbasiyah. Di 



Afif Nurseha 

156 

 

masjid-masjid besar seperti Masjid Agung Kairouan 

(Tunisia), Masjid Al-Azhar (Mesir), dan Masjid Umayyah 

(Suriah), pengajaran dilakukan oleh para ulama 

terkemuka, dan menarik pelajar dari berbagai belahan 

dunia Islam (Ilyasin & Junaidi, 2017:85). Di sinilah lahir 

model pendidikan berbasis halaqah (lingkaran belajar), 

dengan sistem sanad keilmuan yang kuat, dan kedalaman 

pemahaman yang sangat dijaga. 

Meskipun dalam perkembangannya kemudian muncul 

lembaga pendidikan formal seperti madrasah, masjid tetap 

memainkan peran penting sebagai tempat pendidikan 

nonformal dan informal. Bahkan, banyak madrasah yang 

awalnya tumbuh dari aktivitas pendidikan yang 

berlangsung di masjid. Menurut Hidayatullah (2016:99), 

peran masjid dalam pendidikan Islam tidak pernah hilang, 

justru menjadi dasar filosofis bahwa pendidikan dalam 

Islam harus berbasis pada nilai-nilai spiritual dan 

pengabdian. Di banyak wilayah, terutama di pedesaan dan 

komunitas Muslim minoritas, masjid masih menjadi satu-

satunya pusat pendidikan keislaman yang dapat diakses 

oleh masyarakat luas. 

Masjid juga mulai diarahkan untuk mengembangkan 

fungsi edukatifnya secara lebih modern. Program-program 

seperti TPA (Taman Pendidikan Al-Qur’an), halaqah remaja, 

pelatihan kewirausahaan Islami, dan kelas pengajian 

digital menjadi bentuk inovasi pendidikan berbasis masjid. 

Sebagaimana disampaikan oleh Mulyono (2019:77), masjid 

hari ini perlu bertransformasi menjadi pusat pendidikan 

masyarakat (community learning center) yang tidak hanya 

mengajarkan ritual keagamaan, tetapi juga 

memberdayakan umat secara sosial, ekonomi, dan 

intelektual. Hal ini menegaskan bahwa masjid adalah 

lembaga pendidikan sepanjang zaman, yang fleksibel 

terhadap dinamika sosial dan tetap relevan di era modern. 

Sejarah masjid sebagai lembaga pendidikan Islam 

menunjukkan bahwa pendidikan Islam memiliki akar yang 

kuat dalam ruang-ruang spiritual yang membumi. 

Keberadaan masjid bukan hanya simbol religius, tetapi juga 

simbol keilmuan dan peradaban. Oleh karena itu, upaya 

revitalisasi fungsi pendidikan masjid di masa kini 



Afif Nurseha 

157 

 

merupakan langkah penting untuk menghidupkan kembali 

tradisi keilmuan Islam yang inklusif, berlandaskan nilai, 

dan berorientasi pada kemaslahatan umat. 

 

2. Kuttab 

Kuttab (atau maktab) merupakan salah satu lembaga 

pendidikan Islam tertua yang memainkan peran 

fundamental dalam proses pembentukan generasi awal 

Muslim. Lembaga ini dikenal sebagai tempat pertama di 

mana anak-anak Muslim belajar membaca, menulis, dan 

menghafal Al-Qur’an. Kemunculan kuttab bermula sejak 

masa Nabi Muhammad SAW dan berkembang pesat pada 

era Khulafaur Rasyidin dan dinasti-dinasti Islam 

berikutnya. Fungsi utama kuttab adalah memberikan 

pendidikan dasar keislaman dan keterampilan literasi 

kepada anak-anak, yang menjadi pondasi bagi pendidikan 

lanjutan (Ilyasin & Junaidi, 2017:44). Di dalamnya, peserta 

didik mempelajari Al-Qur’an, tajwid, akhlak, serta dasar-

dasar ilmu agama dan bahasa Arab. 

Kuttab berkembang secara organik di tengah 

masyarakat Muslim, sering kali terintegrasi dengan masjid 

atau berdiri sendiri di bawah bimbingan seorang guru yang 

disebut mu’allim. Sistem pengajarannya bersifat 

tradisional, dengan pendekatan halaqah atau duduk 

melingkar, serta penekanan kuat pada metode hafalan. 

Menurut Hidayatullah (2016:81), metode hafalan dalam 

kuttab bukan hanya dimaksudkan untuk mengingat teks 

suci, tetapi juga untuk membentuk karakter dan 

kedisiplinan spiritual sejak usia dini. Inilah mengapa 

pendidikan di kuttab tidak hanya mencetak individu yang 

cerdas secara intelektual, tetapi juga kuat secara moral dan 

spiritual. 

Pada masa Dinasti Umayyah dan Abbasiyah, peran 

kuttab semakin diakui sebagai bagian dari sistem 

pendidikan formal. Kuttab menjadi gerbang awal bagi 

pelajar sebelum melanjutkan ke jenjang pendidikan 

menengah seperti madrasah dan majelis ilmu. Di beberapa 

wilayah seperti Mesir, Irak, dan Andalusia, kuttab bahkan 

menerima dukungan negara dan para wakif, sehingga 

menjadi lembaga pendidikan yang mapan dan terstruktur 



Afif Nurseha 

158 

 

(Arifin, 2018:59). Materi ajar di kuttab kemudian 

mengalami pengembangan, mencakup pengetahuan dasar 

seperti aritmatika, sejarah Islam, dan adab, sehingga 

menambah keluasan wawasan peserta didik. 

Meskipun model pendidikan kuttab bersifat tradisional, 

prinsip-prinsipnya masih relevan untuk konteks 

pendidikan modern. Konsep kuttab menekankan 

keterpaduan antara ilmu dan akhlak, serta membangun 

kedekatan personal antara guru dan murid dalam suasana 

pembelajaran yang hangat dan spiritual. Menurut Ma’arif 

(2020:112), beberapa negara di Timur Tengah dan Afrika 

bahkan melakukan revitalisasi konsep kuttab dengan 

mengintegrasikan kurikulum modern tanpa meninggalkan 

pendekatan tradisional. Di Indonesia, konsep serupa dapat 

ditemukan dalam TPQ (Taman Pendidikan Al-Qur’an) atau 

madrasah diniyah, yang pada hakikatnya melanjutkan 

fungsi pendidikan dasar Islam seperti yang dijalankan oleh 

kuttab. 

Kuttab, sebagai lembaga pendidikan Islam awal, telah 

memberi fondasi kuat bagi sistem pendidikan Islam global. 

Ia menjadi cikal bakal dari berbagai bentuk lembaga 

pendidikan Islam modern. Oleh karena itu, pemahaman 

terhadap sejarah dan nilai-nilai kuttab sangat penting 

dalam merancang pendidikan Islam yang berakar pada 

tradisi tetapi tetap adaptif terhadap perubahan zaman. 

Revitalisasi nilai-nilai pendidikan kuttab: seperti 

kesederhanaan, kedekatan guru-murid, dan integrasi 

antara ilmu dan moral merupakan langkah strategis dalam 

menjawab tantangan pendidikan Islam kontemporer. 

 

3. Madrasah 

Madrasah merupakan salah satu bentuk lembaga 

pendidikan Islam yang memiliki akar sejarah panjang dan 

kontribusi besar dalam pengembangan ilmu pengetahuan 

dalam dunia Islam. Secara historis, madrasah muncul 

sebagai pengembangan dari sistem pendidikan informal 

yang sebelumnya berlangsung di masjid dan kuttab. 

Kemunculan madrasah secara formal ditandai dengan 

berdirinya Madrasah Nizamiyah di Baghdad pada abad ke-

11 M, yang didirikan oleh Nizam al-Mulk, seorang wazir dari 



Afif Nurseha 

159 

 

Dinasti Saljuk. Lembaga ini menjadi model awal institusi 

pendidikan formal Islam yang memiliki struktur 

kelembagaan, kurikulum, serta pendanaan yang mapan 

(Ilyasin & Junaidi, 2017:102). Madrasah saat itu 

mengajarkan ilmu-ilmu agama seperti tafsir, hadis, fikih, 

dan kalam, namun juga tidak menutup diri terhadap ilmu-

ilmu rasional seperti logika, matematika, dan filsafat. 

Peran madrasah dalam sejarah pendidikan Islam 

sangat strategis, karena tidak hanya mencetak ulama dan 

cendekiawan, tetapi juga menjadi pusat peradaban ilmiah 

Islam. Di madrasah, tradisi keilmuan berkembang pesat 

dengan sistem pengajaran berjenjang, penggunaan metode 

talaqqi dan musyawarah ilmiah, serta pembentukan sanad 

keilmuan yang kuat. Menurut Zuhairi (2018:64), madrasah 

tidak hanya berperan sebagai lembaga pendidikan, tetapi 

juga sebagai pusat pengembangan pemikiran Islam yang 

berdampak pada dinamika sosial-politik masyarakat. 

Madrasah menjadi tempat bertemunya pelajar dari 

berbagai wilayah, sehingga turut berkontribusi terhadap 

proses unifikasi budaya keilmuan dalam dunia Islam. 

Madrasah mengalami perkembangan bentuk dan 

fungsi. Di berbagai wilayah, termasuk Asia Selatan dan Asia 

Tenggara, madrasah diadaptasi ke dalam sistem 

pendidikan lokal. Di Indonesia, madrasah mulai 

berkembang sejak awal abad ke-20 sebagai respons 

terhadap kebutuhan pendidikan Islam yang lebih 

terorganisasi di tengah arus pendidikan kolonial. Menurut 

Arifin (2019:87), madrasah di Indonesia berperan sebagai 

benteng nilai-nilai Islam dan identitas umat, sekaligus 

sebagai sarana pemberdayaan masyarakat melalui 

pendidikan. Perkembangan madrasah di Indonesia juga 

ditandai dengan integrasi ilmu-ilmu umum dalam 

kurikulum, sebagai upaya menjawab tantangan zaman 

tanpa meninggalkan akar keislamannya. 

Madrasah di berbagai negara Islam telah mengalami 

modernisasi baik dari segi sistem manajemen, kurikulum, 

maupun metode pengajaran. Reformasi pendidikan Islam 

mendorong madrasah untuk mengadopsi pendekatan yang 

lebih inklusif, integratif, dan kontekstual. Menurut Ma’arif 

(2020:131), madrasah hari ini dituntut tidak hanya 



Afif Nurseha 

160 

 

menghasilkan lulusan yang saleh secara spiritual, tetapi 

juga cakap dalam menghadapi tantangan global, seperti 

teknologi, ekonomi, dan multikulturalisme. Oleh karena 

itu, banyak madrasah kini mengembangkan program-

program keterampilan, teknologi informasi, hingga 

kewirausahaan Islami sebagai bagian dari kurikulumnya. 

Sejarah panjang madrasah menunjukkan bahwa ia 

adalah lembaga pendidikan Islam yang dinamis dan 

adaptif. Keberadaannya membuktikan bahwa pendidikan 

Islam mampu bertransformasi seiring dengan perubahan 

zaman, tanpa kehilangan orientasi nilai dan tujuan 

dasarnya. Madrasah tidak hanya menjadi tempat transmisi 

ilmu, tetapi juga ruang pembentukan identitas, karakter, 

dan peradaban. Maka, dalam konteks kekinian, revitalisasi 

madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam tidak hanya 

perlu, tetapi mendesak, agar terus mampu memberikan 

kontribusi nyata dalam membangun masyarakat yang 

berilmu, berakhlak, dan berdaya saing. 

 

4. Pesantren 

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam khas 

Nusantara yang telah memainkan peran penting dalam 

pendidikan, dakwah, dan transformasi sosial sejak 

berabad-abad lalu. Lembaga ini diyakini telah ada jauh 

sebelum kedatangan kolonialisme Barat dan merupakan 

bentuk adaptasi lokal dari tradisi pendidikan Islam klasik 

seperti kuttab, madrasah, dan masjid (Abdullah & Ridwan, 

2017:23). Ciri khas utama pesantren adalah adanya 

hubungan erat antara kiai sebagai tokoh sentral dan santri 

sebagai murid, serta adanya pondok sebagai tempat tinggal 

yang memungkinkan berlangsungnya pendidikan secara 

total dalam kehidupan sehari-hari. Pendidikan di pesantren 

tidak hanya menekankan aspek kognitif dan ritual 

keagamaan, tetapi juga akhlak, spiritualitas, dan 

kedisiplinan hidup, menjadikan pesantren sebagai lembaga 

yang membentuk kepribadian santri secara utuh. 

Pesantren berkembang seiring dengan masuk dan 

menyebarnya Islam di kepulauan Nusantara, khususnya 

melalui peran para ulama sufi dan Walisongo pada abad ke-

14 hingga ke-16. Pesantren pertama yang tercatat secara 



Afif Nurseha 

161 

 

historis adalah Pesantren Tegalsari di Ponorogo dan 

Pesantren Sidogiri di Pasuruan, yang sudah eksis sejak 

abad ke-18. Di masa kolonial, pesantren memainkan peran 

penting sebagai pusat perlawanan kultural dan pendidikan 

alternatif bagi masyarakat pribumi yang tidak terjangkau 

oleh pendidikan kolonial. Pesantren menjadi pusat 

pemeliharaan identitas Islam dan perlawanan terhadap 

hegemoni budaya Barat (Hasan, 2016:67). Meskipun pada 

masa itu pesantren sering dianggap tradisional, namun 

perannya dalam menjaga nilai-nilai keislaman dan 

memperkuat jati diri bangsa tidak dapat diabaikan. 

Pada perkembangan selanjutnya, pesantren tidak 

hanya berfungsi sebagai tempat pendidikan agama, tetapi 

juga mengadopsi kurikulum modern dan ilmu-ilmu umum. 

Transformasi ini dipicu oleh tuntutan zaman dan 

kesadaran para kiai untuk menjadikan santri mampu 

berkompetisi di tengah masyarakat modern. Sejak tahun 

1970-an hingga sekarang, banyak pesantren mulai 

mengintegrasikan pendidikan formal seperti madrasah 

tsanawiyah dan aliyah, bahkan mendirikan perguruan 

tinggi. Menurut Abdurrahman dan Huda (2019:90), 

modernisasi pesantren merupakan proses adaptasi tanpa 

menghilangkan jati dirinya. Hal ini terlihat dari pesantren 

yang tetap menjaga sistem kitab kuning dan metode 

sorogan atau bandongan, sembari mengembangkan 

program pendidikan teknologi, bahasa asing, bahkan 

kewirausahaan. 

Abad ke-21 pesantren menghadapi tantangan dan 

peluang baru. Perkembangan teknologi informasi, 

globalisasi nilai, dan kompleksitas sosial menuntut 

pesantren untuk terus berinovasi. Pemerintah Indonesia 

sendiri telah mengakui pesantren sebagai bagian dari 

sistem pendidikan nasional melalui UU No. 18 Tahun 2019 

tentang Pesantren, yang memberikan legalitas dan 

dukungan bagi pesantren untuk berkembang sebagai 

lembaga pendidikan, dakwah, dan pemberdayaan 

masyarakat. Sebagaimana disampaikan oleh Ma’arif 

(2020:118), eksistensi pesantren saat ini harus dilihat 

bukan sebagai warisan masa lalu, tetapi sebagai kekuatan 



Afif Nurseha 

162 

 

strategis dalam membentuk karakter generasi bangsa yang 

religius, toleran, dan mandiri. 

Sejarah pesantren menunjukkan bahwa ia bukan 

hanya lembaga pendidikan agama, tetapi juga pusat 

peradaban dan ketahanan budaya umat Islam Indonesia. 

Pesantren memiliki daya lentur yang luar biasa dalam 

merespons perubahan zaman, tanpa harus kehilangan ruh 

spiritual dan tradisi keilmuannya. Karena itu, upaya untuk 

memperkuat dan mengembangkan pesantren ke depan 

perlu terus dilakukan, baik dari segi kebijakan, kurikulum, 

maupun penguatan peran kiai dan komunitas santri dalam 

pembangunan nasional. 

 

B. Perkembangan Sistem Pesantren di Dunia Islam 

Dalam satu dekade terakhir, sistem pesantren di dunia 

Islam, dan khususnya di Indonesia, semakin nyata 

perkembangannya, ditandai dengan modernisasi kurikulum, 

adopsi teknologi, dan transformasi sosial yang didorong oleh 

kebutuhan zaman. Pesantren salaf, yang sejak lama dikenal 

mempertahankan tradisi klasik seperti sorogan dan 

bandongan, kini berupaya menemukan relevansi dalam 

konteks modern melalui kombinasi sistem formal dan 

non‑formal pendidikan. Misalnya, dalam studi di Pondok 

Pesantren Salafiyah Syafi’iyah Jatisono ditemukan bahwa 

meskipun kitab kuning tetap menjadi pusat bahan ajar, 

metode‑modern seperti program cepat membaca kitab 

(AMSILATI) ikut diintegrasikan untuk mengikuti tuntutan era 

modernisasi (Maktumah & Mighfar, 2022:43‑44). 

Transformasi juga mencakup aspek kepemimpinan dan 

organisasi pesantren. Di Pesantren Bustanul Ulum Krai 

Lumajang misalnya, studi menunjukkan bahwa perubahan 

sosial memaksa adanya adaptasi terhadap suksesi 

kepemimpinan, karena figur kyai yang kharismatik dan 

dominan masa lalu sulit digantikan, dan banyak pesantren 

yang kolaps setelah pendiri tiada tanpa persiapan suksesi yang 

memadai (Aisyah & Muttaqin, 2022:58-59). 

Era digital telah menjadi katalis utama perubahan. Banyak 

pesantren mulai memperkuat kecakapan literasi digital santri 

sebagai bagian dari usaha untuk mandiri secara finansial dan 

relevan dalam masyarakat yang kian terkoneksi. Contoh 



Afif Nurseha 

163 

 

konkret adalah Pondok Pesantren Darul Ilmi, di mana santri 

diberi pelatihan digital dan didorong mengembangkan usaha 

berbasis digital untuk meningkatkan kemandirian ekonomi 

pesantren (Takim et al., 2022:102-103). 

Dakwah dan aktivitas sosial pesantren pun turut 

terdigitalisasi. Di Darussalam Blokagung Banyuwangi, 

misalnya, penggunaan media sosial seperti Instagram, TikTok 

dan YouTube dalam melakukan dakwah menunjukkan bahwa 

pesantren mampu mengadopsi media kontemporer sebagai 

sarana menyebarkan ajaran dan berinteraksi dengan 

masyarakat luas, walau ada tantangan terkait hoaks dan etika 

komunikasi digital (Alamtara Studi Kasus, 2023:15-17). 

Modernisasi tidak selalu tanpa kontroversi atau tantangan. 

Banyak pesantren salaf mempertahankan ranah klasik dalam 

pembelajaran bahasa Arab dan kitab kuning, dengan sedikit 

perubahan dalam metode pengajaran, karena khawatir bahwa 

terlalu cepat mengadopsi metode kontemporer dapat mengikis 

identitas tradisional pesantren (Sofia & Mahendra, 

2021:88-90). 

Perkembangan sistem pesantren dalam satu dekade 

terakhir menunjukkan keseimbangan antara konservasi tradisi 

dan inovasi adaptif. Tradisi klasik tetap dihormati dan 

dilaksanakan, sementara aspek institusional, kurikulum, 

kepemimpinan, dan teknologi mengalami transformasi cukup 

signifikan. Pesantren-pesantren modern dan salaf keduanya 

tampak berusaha mencari cara agar lembaga mereka relevan 

di era globalisasi dan digital tanpa kehilangan akar historis dan 

keagamaan mereka. 

 

C. Universitas Klasik Islam: Al-Azhar, Al-Qarawiyyin, 

Nizamiyah 

1. Al-Azhar 

Universitas Al-Azhar di Kairo tetap mempertahankan 

perannya sebagai lembaga klasik Islam yang bersejarah 

sekaligus mengalami dinamika signifikan dalam dekade 

terakhir, khususnya dalam merespons tantangan 

pendidikan modern dan globalisasi. Salah satu perubahan 

penting terjadi saat pandemi COVID-19 ketika Al-Azhar 

Fakultas Kedokteran untuk Mahasiswi mengalihkan sistem 

ujian dan penilaian dari tatap muka ke daring. Studi yang 



Afif Nurseha 

164 

 

dilakukan di fakultas tersebut menunjukkan bahwa 

meskipun para mahasiswa merasa bahwa ujian online 

memberikan rasa aman, mayoritas tetap lebih memilih 

ujian berbasis kertas, karena online dianggap kurang 

mendukung konsentrasi dan hanya menguji aspek 

pengetahuan saja (Abd Elgalil, Abd El-Hakamb, Farrag, 

Abdelmohsen, & Elkolaly, 2022:186-190). 

Metode pembelajaran juga mengalami transformasi. 

Contoh konkret terlihat di fakultas kedokteran dengan 

penerapan blended learning (gabungan pembelajaran 

daring dan tatap muka) khususnya dalam mata kuliah 

klinis dan kasus-kasus praktikum saat kondisi pandemi. 

Mahasiswa melaporkan bahwa blended learning membantu 

meningkatkan pemahaman dan kepercayaan diri mereka, 

meskipun sejumlah masalah teknis dan kurangnya 

interaksi tatap muka dirasa menjadi hambatan utama 

(Al-Azhar Assiut Medical Journal, 2022:5-7). 

Isu bahasa pengantar pendidikan juga mulai dibahas 

kembali. Pada awal 2025, Al-Azhar mengumumkan sedang 

menelaah kemungkinan melakukan Arabisation 

(pengajaran dalam bahasa Arab) untuk beberapa jurusan 

seperti kedokteran, kedokteran gigi, dan farmasi, sebagai 

upaya memperkuat identitas lokal dan tradisi keilmuan 

Islam, sekaligus mempertimbangkan tantangan bahwa 

sebagian literatur ilmiah dan penelitian masih 

menggunakan bahasa Inggris sehingga perpindahan 

bahasa harus dilakukan dengan hati-hati agar standar 

akademik tetap terjaga (Al-Fanarmedia, 2025:para 1-3). 

Peran alumninya juga terus diperluas, baik secara 

domestik maupun internasional, sebagai agen moderasi 

Islam dan diplomasi lembut (soft power). Dalam konteks 

Indonesia, penelitian menunjukkan bahwa alumni Al-Azhar 

ikut berkontribusi dalam hubungan diplomatik 

Indonesia-Mesir dengan mempromosikan nilai moderasi 

Islam. Mereka yang kembali ke tanah air tidak hanya 

menjadi pemimpin agama atau pendidik, tetapi juga terlibat 

dalam kebijakan publik dan kolaborasi antar lembaga 

negara dan non-negara (Arsyad Ihsanulhaq & Muttaqin, 

2024:1352-1354). 



Afif Nurseha 

165 

 

Al-Azhar terus menyeimbangkan antara tradisi klasik 

sebagai universitas Islam yang telah lama berdiri dan 

kebutuhan akan modernisasi pendidikan. Pergeseran 

dalam bahasa pengantar, penggunaan teknologi, 

pergeseran metode pembelajaran dan penilaian, serta 

penguatan peran alumni mengindikasikan bahwa Al-Azhar 

tidak hanya bertahan sebagai lembaga sejarah, tetapi juga 

menjadi pemain aktif dalam pendidikan Islam kontemporer. 

 

2. Al-Qarawiyyin 

Universitas Al-Qarawiyyin di Fez, Maroko, tetap menjadi 

simbol pendidikan Islam klasik yang hidup, menghadapi 

tantangan kontemporer sambil mempertahankan tradisi 

keilmuan yang telah berabad-abad berjalan. Salah satu 

aspek penting dalam perkembangan terbarunya adalah 

pemeliharaan metode pengajaran tradisional yang meliputi 

penghafalan teks suci, oralitas, dan transmisi guru ke 

murid secara langsung, yang meskipun dianggap “kuno” 

oleh sebagian pihak, ternyata masih dipandang efektif 

dalam memperkuat kecerdasan kognitif dan spiritual santri 

(Mahmud & Sadik, 2023:67). 

Al-Qarawiyyin membuka kembali pendaftaran ke 

program tradisional akhir (“traditional final education”) 

untuk tahun akademik 2024/2025, yang menunjukkan 

komitmennya terhadap pelestarian tahap pendidikan klasik 

yang memerlukan latar belakang pendidikan menengah, 

hafalan Al-Qur’an, dan seleksi ketat berdasarkan standar 

tradisional (Fasi al-Qarawiyyin Presidency, 2024:2-4). 

Penelitian historis kontemporer menggarisbawahi 

bahwa sumber dana klasik seperti waqf (wakaf) baik 

individu, kolektif, alumni, maupun patron sultan memiliki 

peran sangat besar dalam membangun dan 

mempertahankan kualitas akademik Al-Qarawiyyin sejak 

masa awalnya. Waqf menyediakan dukungan finansial yang 

memungkinkan universitas ini berkembang tanpa terlalu 

bergantung pada bantuan negara atau eksternal, menjaga 

independensi akademik dan tradisionalitasnya (Hoque & 

Abdullah, 2021:30-33). 

Aspek modernitas lainnya muncul dalam tantangan 

yang dihadapi Al-Qarawiyyin dalam menggabungkan 



Afif Nurseha 

166 

 

literatur ilmiah berbahasa asing, terutama Inggris, ke 

dalam kurikulum sains dan kedokteran, dengan keinginan 

mendorong arabization atau penggunaan bahasa Arab 

sebagai bahasa pengantar dalam beberapa bidang studi. 

Hal ini menjadi dilema: antara menjaga identitas linguistik 

Islam dan tradisi Arab, dan memenuhi standar global 

publikasi dan ilmu pengetahuan internasional (Mahmud & 

Sadik, 2023:72-74). 

Universitas ini juga menekankan bahwa keberlanjutan 

misinya selama lebih dari 12 abad bukan hanya soal 

mempertahankan tradisi, tetapi juga karena universitas 

tetap terbuka terhadap perubahan lingkungan ilmiah, 

legal, dan sosial di sekitarnya. Pada kuliah umum yang 

disampaikan oleh presiden Al-Qarawiyyin tahun 2024, 

dikemukakan bahwa keberlanjutan tersebut didukung oleh 

keanekaragaman ilmu dan sistem ilmiah yang inklusif, 

yaitu tidak hanya ilmu agama, tetapi juga fasiltas untuk 

pengajaran ilmu kontemporer dan penelitian (Sadik, 

2023:67). 

Al-Qarawiyyin menghadapi tantangan nyata seperti 

digitalisasi masih relatif lambat dalam beberapa fakultas 

tradisional, infrastruktur TI belum merata, serta resistensi 

budaya terhadap perubahan metode pengajaran dan 

bahasa pengantar beberapa mahasiswa dan guru 

mengkhawatirkan bahwa perubahan terlalu cepat bisa 

mengikis kedalaman tradisi intelektual mereka (Mahmud & 

Sadik, 2023:75-77). 

Al-Qarawiyyin menunjukkan kombinasi yang menarik 

antara konservasi tradisional dan adopsi modern. 

Universitas ini bukanlah museum hidup, melainkan 

institusi yang terus bergerak, menyeimbangkan antara 

warisan sejarawi dan tuntutan zaman dalam menjaga akar 

keilmuan Islam klasik sambil merespons kebutuhan global 

agar tetap relevan di abad ke-21. 

Meskipun Al-Qarawiyyin menghadapi tekanan untuk 

modernisasi baik dalam metode pengajaran, revisi 

kurikulum, maupun tuntutan akreditasi dan penelitian 

ilmiah ia berhasil mempertahankan elemen inti tradisional 

sebagai bagian dari identitasnya. Penggabungan antara 

tradisi & adaptasi ini memungkinkan universitas klasik 



Afif Nurseha 

167 

 

tersebut tetap relevan di abad ke-21, sebagai ruang 

intelektual yang menjembatani masa lalu dan masa kini 

dengan seimbang. 

 

 

3. Nizamiyah 

Madrasah Nizamiyah merupakan salah satu institusi 

pendidikan Islam klasik paling terkenal di era Seljuk, yang 

didirikan oleh Nizam al-Mulk sekitar tahun 1065 M / 458 

H, dengan tujuan utama memperkuat ortodoksi Sunni dan 

menyeimbangkan pengaruh Muʿtazilah dan Syiʿah di 

wilayah kekuasaan Seljuk (Apriliani Kartini & Fauzan, 

2024:2-3). Sebagai lembaga pendidikan tinggi kala itu, 

Nizamiyah bukan hanya menyediakan ruang belajar agama 

seperti fiqh, kalam, dan teologi, tetapi juga membangun 

infrastruktur yang mendukung, seperti gaji tetap bagi guru, 

asrama bagi siswa, layanan makan, perpustakaan dan 

ruangan kelas yang memadai (Pipit Pitriani, 2023:132) Hal 

ini menunjukkan bahwa Nizamiyah sudah menerapkan 

sistem manajemen pendidikan yang cukup maju untuk 

zamannya. 

Kurikulum Nizamiyah menunjukkan keseimbangan 

antara tradisi keilmuan dan kebutuhan sosial-politik. 

Selain mata pelajaran agama seperti teologi, fiqh ibadah, 

muʿamalah, dan fiqh jinayat, juga terdapat pembelajaran 

teologi Ashʿarīyah sebagai respons terhadap tantangan 

ideologi Muʿtazilah dan Syiʿah (Muhibuddin, 2023:5). 

Madrasah ini juga menuntut santri memiliki latar belakang 

pendidikan menengah atau setara, dan seleksi yang ketat, 

termasuk kemampuan hafalan Qur’an dalam beberapa 

kasus, yang menegaskan bahwa Nizamiyah bukan 

pendidikan massa biasa tetapi untuk pelajar cendekiawan. 

Dari sisi pengaruh dan legacy, Nizamiyah berhasil 

melahirkan tokoh-pemikir Islam besar seperti Imam 

al-Ghazali, al-Haramayn al-Juwayni, dan Abu Ishaq 

al-Shirazi, yang bukan hanya menjadi ulama agama tetapi 

juga pemikir intelektual dengan karya ilmiah yang 

mempengaruhi dunia Islam dan di luar Islam (Deprizon et 

al., 2023:18). Kualitas pendidikannya, pembiayaan yang 

stabil melalui patron-penguasa Seljuk dan wakaf, serta 



Afif Nurseha 

168 

 

dukungan politik menjadikan Nizamiyah sebagai pusat 

penyebaran Sunni dan sebagai institusi pendidikan tinggi 

yang dihormati secara menyeluruh (Mahfud Ifendi, 

2023:1-2). 

Kajian kontemporer juga menunjukkan bahwa 

pendirian Nizamiyah tidak terlepas dari aspek ideologi dan 

politik. Nizamiyah dibangun tidak hanya sebagai lembaga 

pendidikan, tetapi sebagai instrumen legitimasi kekuasaan 

Seljuk dalam memperkuat pengaruh Sunni melawan aliran 

yang dianggap kontroversial, seperti Muʿtazilah dan Syiʿah 

(Rahman, Zulmuqim & Masyhudi, 2023:7). Kondisi ini 

menunjukkan bahwa pendidikan di Nizamiyah sangat 

terkait dengan politik kekuasaan, dan bahwa pendidikan 

Islam klasik sering kali tidak netral dalam konteks ideologi. 

Nizamiyah digambarkan sebagai institusi klasik yang 

sangat maju pada zamannya dari segi organisasi, kualitas 

pengajar, kurikulum, dan pengaruh intelektual. Meski 

sudah lama runtuh sebagai institusi formal, warisannya 

tetap hidup dalam struktur madrasah klasik selanjutnya, 

dan tokoh-tokoh serta metode pendidikannya terus menjadi 

rujukan dalam studi tentang sejarah pendidikan Islam. 

 

D. Lembaga Pendidikan Islam di Nusantara 

Lembaga pendidikan Islam di Nusantara telah mengalami 

evolusi signifikan dalam dekade terakhir, dengan pesantren, 

madrasah, dan institusi Islam formal menjadi pusat dinamika 

sosial, budaya, dan pendidikan. Pesantren tradisional, yang 

dulu hanya memusatkan pada pengajaran kitab klasik dan 

dakwah lokal, kini menghadapi tekanan modernisasi sehingga 

banyak yang menggabungkan pendidikan umum dan agama, 

menggunakan teknologi digital, serta menjalankan manajemen 

yang lebih formal (Maktumah & Mighfar, 2022:42-48). 

Misalnya, penelitian di Pondok Pesantren Salafiyah Syafi’iyah 

Jatisono memperlihatkan bahwa metode klasik seperti sorogan 

dan bandongan tetap dipakai, tapi ditambah dengan sistem 

cepat membaca kitab (AMSILATI) agar santri dapat mengikuti 

perkembangan zaman (Maktumah & Mighfar, 2022:44). 

Peran pesantren sebagai lembaga pembentuk karakter dan 

ketahanan nasional juga mendapat perhatian. Pesantren tidak 

hanya mengajarkan ilmu agama, tetapi juga nilai-nilai disiplin, 



Afif Nurseha 

169 

 

tanggung jawab sosial, dan kepedulian terhadap lingkungan 

sekitar, yang menjadi bagian dari usaha menjaga ketahanan 

moral bangsa di tengah globalisasi (Fauzi Majid & Nurwahidin, 

2025:14-19). Keterlibatan pesantren dalam program sosial 

entrepreneurship (sociopreneurship) misalnya, menunjukkan 

bahwa pesantren juga berfungsi sebagai motor pengembangan 

ekonomi lokal, bukan sekadar pusat pendidikan agama (Asrol, 

Hesthria, & Rizki, 2023:50-54). 

Transformasi kurikulum adalah aspek penting lain. 

Lembaga madrasah berbasis pesantren di beberapa daerah 

telah melakukan inovasi kurikulum untuk mendekatkan 

pendidikan dengan kebutuhan masyarakat dan tuntutan 

pasar, misalnya melalui integrasi kegiatan keislaman dan 

pelajaran umum, serta penguatan karakter moderasi beragama 

(Royani, Mustajab, Mursalim, Muhith, & Ghani, 2022:35). 

Kurikulum inovatif semacam ini dianggap penting agar 

lembaga Islam tidak hanya relevan secara spiritual, tetapi juga 

kompetitif dalam konteks pendidikan nasional. 

Era pandemi COVID-19 mempercepat adopsi teknologi oleh 

lembaga Islam di Nusantara. Banyak pesantren 

mengembangkan sistem manajemen digital, pembelajaran 

daring, serta penggunaan media komunikasi modern untuk 

menjaga kontinuitas pembelajaran dan dakwah. Perubahan 

ini, yang dulu dianggap sebagai opsi, kini menjadi kebutuhan 

yang mendesak, sekaligus membuka tantangan baru terkait 

kualitas pengajaran dan kesenjangan akses teknologi (Roihan, 

2022:45) 

Lembaga-Islam Nusantara juga semakin dicermati 

perannya dalam moderasi agama. Pesantren di berbagai daerah 

mengambil langkah aktif untuk mempromosikan nilai toleransi 

dan interaksi antar kelompok agama melalui kurikulum, 

kegiatan luar kelas, dan dakwah moderat. Contoh: studi di 

pesantren Al-Hikmah dan Roudhotut Tholibin yang 

menunjukkan bagaimana kitab-klasik diajarkan dengan 

pendekatan menghargai keragaman dan interaksi sosial 

non-Muslim (jenis literatur klasik) sebagai bagian dari 

pendidikan karakter moderat. 

Kesenjangan sarana dan prasarana antar pesantren, 

terutama yang berada di daerah terpencil, menjadikan inovasi 

sulit dijangkau bagi semua. Beberapa pesantren juga 



Afif Nurseha 

170 

 

mengalami resistensi kultural terhadap perubahan metode dan 

kurikulum yang dirasa “terlalu modern”, karena khawatir akan 

mengikis identitas tradisional (Munaddhomah, 2020:76) 

Lembaga pendidikan Islam di Nusantara berada pada 

persimpangan antara tradisi dan modernitas. Ia 

mempertahankan akar religius dan kultur lokal sekaligus 

merespons tuntutan zaman dengan inovasi kurikulum, 

manajemen, dan penggunaan teknologi. Ke depan, 

kesinambungan perubahan ini sangat bergantung pada 

kebijakan pemerintah, dukungan komunitas, dan kemampuan 

lembaga Islam untuk menjaga keseimbangan antara menjaga 

identitas keagamaan dan adaptasi terhadap kebutuhan 

kontemporer. 

 

E. Transformasi Kurikulum Pendidikan Islam 

Era globalisasi, digitalisasi, dan tantangan zaman seperti 

Society 5.0, transformasi kurikulum pendidikan Islam menjadi 

keharusan bagi lembaga-lembaga Islam agar tetap relevan, 

inklusif, dan mampu membentuk generasi yang bukan hanya 

religius, tetapi juga adaptif dan berpengetahuan luas. Di 

Indonesia, salah satu contoh nyata transformasi ini adalah 

pengesahan dan implementasi Kurikulum Merdeka di 

madrasah melalui kebijakan Kementerian Agama seperti KMA 

Nomor 347 Tahun 2022 dan kemudian KMA Nomor 450 Tahun 

2024. Perbandingan kritis terhadap dua regulasi ini 

menunjukkan pergeseran paradigma dari kurikulum yang 

normatif-administratif menuju kurikulum yang lebih 

transformatif: menekankan nilai rahmatan lil-alamin, 

project-based learning, asesmen autentik, dan penguatan 

karakter melalui integrasi program P5-PPRA (Jauhari, Walid, & 

Aziz, 2025:7012-7013). 

Transformasi ini tidak hanya soal perubahan dokumen 

regulasi, tetapi juga implementasi di tingkat madrasah yang 

menyongsong era pendidikan digital. Artikel “Transformasi 

Kurikulum Merdeka di Madrasah; Menyongsong Era 

Pendidikan Digital” mengungkapkan bahwa madrasah makin 

mengadaptasi teknologi dalam proses pembelajaran, termasuk 

pembelajaran daring serta penggunaan konten digital, tetapi di 

sisi lain infrastrukturnya dan kemampuan guru dalam 



Afif Nurseha 

171 

 

memanfaatkan teknologi masih menjadi tantangan utama 

(Yustiasari, Marpuah, Wasehudin, & Zulhimma, 2024:5-8). 

Transformasi kurikulum juga tercermin dalam pendidikan 

agama Islam (PAI) yang dibentuk kembali agar lebih 

kontekstual, relevan dengan perkembangan zaman, dan lebih 

holistik. Dalam studi “Studi Literatur: Transformasi Kurikulum 

Pendidikan Agama Islam dalam Konteks Merdeka Belajar”, 

ditemukan bahwa perubahan metode pengajaran, peran guru 

yang lebih aktif dan kreatif, serta integrasi teknologi dan nilai 

profil pelajar seperti karakter Pancasila menjadi elemen penting 

dalam kurikulum baru PAI (Maulidin, Nawawi, & Jatmiko, 

2024:3-6). 

Karakter pendidikan Islam sebagai pembentukan moral 

dan spiritual tetap dijaga. Namun ada penekanan baru pada 

kompetensi abad ke-21 seperti berpikir kritis, kreativitas, 

kolaborasi, dan komunikasi dalam proses pembelajaran. Salah 

satu contoh adalah penelitian “Transformasi Pendidikan Islam 

Menuju Society 5.0: Analisis Kurikulum dan Kompetensi 

Guru”, yang menekankan bahwa kurikulum yang adaptif harus 

juga mendukung pengembangan keahlian teknologi dan nilai 

kemanusiaan Islam secara bersamaan, serta pentingnya 

pelatihan guru agar siap menjalankan proses pendidikan yang 

lebih modern dan demokratis (Hakim & Zulaekah, 2023). 

Transformasi ini melibatkan rekonstruksi kurikulum PAI 

dengan prinsip pendidikan berkelanjutan. Artikel di Lampung 

menyebutkan bahwa kurikulum PAI perlu menggabungkan 

nilai spiritual Islam dengan tuntutan modern dan kebutuhan 

generasi baru (Z dan Alpha), serta menyertakan metodologi 

pengajaran yang inovatif dan kontekstual agar siswa tidak 

hanya menghafal tetapi juga memahami, menerapkan, dan 

berkontribusi dalam masyarakat (Adiyono, Julaiha, & Jumrah, 

2023:40-45). 

Transformasi kurikulum Islam menghadapi hambatan 

nyata: kesiapan guru dalam menggunakan teknologi dan 

pendekatan pedagogis baru; ketidakseimbangan fasilitas dan 

infrastruktur antar daerah; resistensi terhadap perubahan 

budaya belajar tradisional; serta tantangan dalam 

menyelaraskan nilai agama dengan tuntutan global tanpa 

kehilangan identitas Islam (Yustiasari et al., 2024:9-10 



Afif Nurseha 

172 

 

Transformasi kurikulum pendidikan Islam di Indonesia dan 

di Lembaga Islam lainnya menunjukkan upaya untuk 

menciptakan keseimbangan antara nilai tradisional dan 

tuntutan zaman. Kurikulum bukan hanya soal materi dan 

standar akademik, tetapi juga nilai, budaya pembelajaran, 

kompetensi guru dan siswa, serta integrasi teknologi, agar 

pendidikan Islam tetap relevan dalam masyarakat yang terus 

berubah. 

 

F. Peran Lembaga Pendidikan Islam dalam Masyarakat 

Lembaga pendidikan Islam memainkan peran krusial 

dalam membentuk struktur sosial dan nilai-nilai masyarakat, 

baik melalui proses pembelajaran formal maupun pembinaan 

nilai-nilai spiritual dan budaya. Dalam konteks Indonesia, 

pesantren dan madrasah tidak hanya berfungsi sebagai tempat 

transmisi ilmu agama, tetapi juga sebagai agen perubahan 

sosial dan penguatan budaya moderat. Sahri dan Aziz 

(2023:98–112) mengungkap bahwa pesantren mampu 

menggabungkan nilai-nilai tradisional dengan penggunaan 

teknologi digital dalam pembelajaran, membuktikan 

fleksibilitas lembaga ini dalam menghadapi era disrupsi. Hal ini 

sejalan dengan pandangan Arif dan Aziz (2023:237–262), yang 

menyebut bahwa lembaga pendidikan Islam perlu 

mengintegrasikan prinsip-prinsip pembelajaran abad ke-21 

seperti literasi digital, kreativitas, kolaborasi, dan pemikiran 

kritis agar tetap relevan dalam menjawab kebutuhan 

masyarakat modern. 

Selain sebagai pusat pendidikan agama, lembaga-lembaga 

Islam juga menjalankan fungsi sosial-ekonomi melalui 

pemberdayaan masyarakat. Studi oleh Asrol, Hesthria, dan 

Rizki (2021:50–54) menunjukkan bahwa pesantren di 

Palembang telah bertransformasi menjadi pusat 

sosiopreneurship, di mana masyarakat sekitar diberdayakan 

melalui pelatihan kewirausahaan dan kegiatan ekonomi 

produktif. Peran ini menunjukkan bahwa lembaga pendidikan 

Islam memiliki kapasitas sebagai penggerak ekonomi 

kerakyatan yang mandiri dan berkelanjutan. Sementara itu, 

dalam tataran kebudayaan, lembaga pendidikan Islam juga 

memegang peran penting dalam menjaga ketahanan nasional 



Afif Nurseha 

173 

 

melalui pendidikan karakter dan pelestarian nilai-nilai budaya 

lokal (Fauzi Majid & Nurwahidin, 2023). 

Budaya pesantren berperan besar dalam membentuk 

generasi moderat. Muhdi dan Halim (2022) menyoroti bahwa 

pesantren dengan budaya literasi keislaman yang kuat seperti 

tradisi pengkajian kitab kuning dan publikasi karya ilmiah 

berhasil menginternalisasi nilai-nilai Islam yang damai dan 

toleran di kalangan santri dan masyarakat luas. Fenomena ini 

dapat dipahami melalui perspektif teori sosiokultural, yang 

menjelaskan bagaimana lembaga pendidikan membentuk 

identitas sosial melalui interaksi dalam komunitas belajar 

(Nuryadin et al., 2025). Di sisi lain, teori fungsionalisme 

struktural menggarisbawahi bahwa lembaga pendidikan 

berperan dalam membentuk solidaritas sosial dan 

mempertahankan kohesi masyarakat (Sayono, 2024), sebuah 

peran yang dijalankan pesantren melalui kegiatan keagamaan, 

pembinaan moral, dan pembentukan etika kolektif. 

Peran besar lembaga pendidikan Islam ini tidak lepas dari 

tantangan, terutama dalam mengadopsi teknologi, 

memperkuat manajemen lembaga, serta merespons isu-isu 

kontemporer seperti ekstremisme, literasi digital, dan 

pluralisme. Karena itu, pendekatan integratif melalui teori 

literasi religius, kepemimpinan pendidikan Islam, serta 

resilience theory menjadi sangat relevan untuk merumuskan 

strategi pengembangan lembaga ini ke depan (Wibowo et al., 

2024). Gap penelitian juga menunjukkan bahwa masih 

dibutuhkan studi yang lebih mendalam secara longitudinal dan 

komparatif antar wilayah untuk memahami dinamika peran 

lembaga pendidikan Islam secara utuh. Dengan demikian, 

lembaga pendidikan Islam diharapkan tidak hanya menjadi 

benteng nilai-nilai keagamaan, tetapi juga sebagai lokomotif 

transformasi sosial yang adaptif, moderat, dan inklusif di 

tengah masyarakat modern. 

Lembaga pendidikan Islam memiliki peran strategis yang 

melampaui fungsi pengajaran agama semata. Dalam konteks 

masyarakat modern, pesantren, madrasah, dan sekolah Islam 

menjadi pusat pembinaan karakter, penguatan nilai-nilai 

moderat, dan pemberdayaan sosial-ekonomi masyarakat. 

Studi-studi mutakhir menunjukkan bahwa lembaga ini 

mampu beradaptasi dengan tantangan zaman, seperti 



Afif Nurseha 

174 

 

digitalisasi, disrupsi sosial, dan globalisasi, melalui integrasi 

teknologi dalam pembelajaran, penguatan budaya literasi, 

serta pengembangan model kepemimpinan yang inklusif dan 

adaptif (Wibowo et al., 2024). 

peran ini dapat dijelaskan melalui berbagai pendekatan 

seperti teori sosiokultural, fungsionalisme struktural, teori 

pendidikan karakter, hingga resilience theory. Keempat 

pendekatan ini menyoroti bagaimana lembaga pendidikan 

Islam berfungsi sebagai agen transformasi nilai, integrasi 

sosial, dan ketahanan budaya. Dalam praktiknya, lembaga 

pendidikan Islam turut membangun masyarakat melalui 

program-program sosiopreneurship, pelatihan keterampilan, 

serta pendidikan nilai-nilai kebangsaan dan toleransi (Majid & 

Nurwahidin, 2023). 

Masih terdapat ruang untuk pengembangan, baik dari sisi 

pengelolaan lembaga, inovasi kurikulum, hingga kapasitas 

riset yang berbasis bukti. Gap penelitian menunjukkan 

perlunya studi longitudinal, komparatif antar wilayah, serta 

pendekatan multidisipliner yang mengaitkan pendidikan Islam 

dengan isu-isu global kontemporer seperti perubahan iklim, 

kecerdasan buatan, dan pluralisme. Oleh karena itu, peran 

lembaga pendidikan Islam dalam masyarakat harus terus 

ditopang oleh pembaruan teori, kebijakan, dan praktik agar 

tetap relevan, moderat, dan solutif dalam menjawab tantangan 

zaman. 

 

G. Tantangan dan Peluang Revitalisasi Lembaga Islam 

Revitalisasi lembaga pendidikan Islam di Indonesia 

menghadapi berbagai tantangan yang kompleks dan sekaligus 

membuka peluang besar jika dikelola dengan tepat. Salah satu 

tantangan utamanya adalah ketidakmerataan infrastuktur 

digital. Penelitian oleh Yusuf & Faridi (2024:119) menunjukkan 

bahwa di daerah pedesaan masih banyak pesantren dan 

madrasah yang belum memiliki fasilitas internet yang stabil, 

perangkat keras yang memadai, atau listrik yang kontinu, 

sehingga integrasi teknologi digital sering terkendala. 

Disamping itu, kompetensi guru juga menjadi permasalahan 

signifikan, karena banyak pendidik Islam belum terbiasa atau 

dilatih untuk menggunakan metode dan alat pembelajaran 

digital secara efektif (Antoni, Hidayah, Yanto, Istan, & Azwar, 



Afif Nurseha 

175 

 

2025:135-136). Budaya institusi yang sangat mengedepankan 

tradisi juga kadang menimbulkan resistensi terhadap 

perubahan kurikulum dan metode pengajaran yang dianggap 

modern, karena dikhawatirkan akan menggerus nilai-nilai 

klasik pesantren (Nurrohim, Umara, Risdayani, & Puspika Sari, 

2024). 

Tantangan eksternal berupa regulasi dan pengakuan 

hukum. Misalnya, Undang-Undang Pesantren di Indonesia 

membawa kewajiban legal baru, pengawasan dan standar 

mutu yang lebih tinggi, yang meskipun memberikan legitimasi, 

juga menuntut lembaga Islam untuk menaikkan kapasitas 

manajerial, sumber daya manusia, dan keuangan agar dapat 

memenuhi standar tersebut (Safiudin, Muhtarom, Qurtubi, & 

Masfu’ah, 2023:110-115). Tantangan lain datang dari persepsi 

masyarakat yang kadang memandang lembaga pendidikan 

Islam sebagai alternatif dari sekolah umum, bukan sebagai 

institusi unggul, yang mempengaruhi preferensi orang tua dan 

siswa serta dukungan publik (Jamal, 2024). 

Revitalisasi lembaga Islam juga menjanjikan transformasi 

signifikan. Era digital membuka akses yang lebih luas bagi 

lembaga Islam untuk menjangkau siswa di daerah terpencil 

melalui pembelajaran online, penggunaan konten digital, dan 

media pembelajaran interaktif (Yusuf & Faridi, 2024:120). 

Revitalisasi kurikulum yang lebih terpadu antara nilai 

keagamaan dan ilmu umum serta lokalitas budaya juga dapat 

memperkuat relevansi lembaga Islam dalam masyarakat plural 

dan global (Hadi, Syairozi, & Oktapiani, 2024:250-255). 

Contohnya, integrasi kurikulum lokal dan nasional di 

pesantren di Jawa Barat yang diteliti menunjukkan bahwa 

santri yang mendapat pendidikan yang memadukan nilai 

budaya lokal dengan pendidikan formal menunjukkan sikap 

toleran, keterbukaan terhadap keanekaragaman, dan 

komitmen kebangsaan lebih tinggi (Hadi, Syairozi, & Oktapiani, 

2024:245-248). 

Peluang besar dalam pengembangan ilmu fiqh muamalah 

dan ekonomi Islam di pesantren sebagai respons terhadap 

kebutuhan masyarakat, khususnya dalam menghadapi 

tantangan ekonomi global dan lokal. Studi tentang revitalisasi 

ilmu fiqh di pesantren menunjukkan bahwa dengan 

pendekatan yang ilmiah dan konteks ekonomi kontemporer, 



Afif Nurseha 

176 

 

pesantren dapat berkontribusi dalam pemberdayaan ekonomi 

umat melalui produk usaha, keuangan syariah, dan wakaf 

(Syakur, 2022). Peluang ini tidak hanya memperkuat peran 

sosial-ekonomi lembaga Islam, tetapi juga meningkatkan 

relevansi dan eksistensi mereka di zaman modern. 

Keberhasilan revitalisasi sangat tergantung pada 

kepemimpinan yang visioner, manajemen kelembagaan yang 

baik, serta dukungan kebijakan publik. Penelitian mengenai 

governance dalam lembaga Islam menyebutkan bahwa lembaga 

seperti Daarul ’Ulum Majalengka berhasil meningkatkan 

kualitas pendidikan ketika struktur manajerial diperkuat, 

transparansi keuangan dijamin, dan legalitas aset wakaf diakui 

(Gunadi, 2023). Begitu pula, strategi inovatif seperti blended 

learning, model pesantren Hybrid, dan pembelajaran 

kontekstual terbukti mampu menjadi jembatan antara tradisi 

dan kebutuhan zaman (Mustofa, Mas’ud & Zulfa, 2023). 

Meskipun tantangan revitalisasi lembaga Islam cukup berat 

meliputi infrastruktur, kompetensi, regulasi, dan budaya 

tradisi potensi yang terbuka darinya sangatlah besar. Dengan 

manajemen yang baik, kepemimpinan adaptif, kurikulum yang 

relevan dan kontekstual, serta dukungan teknologi dan 

kebijakan, lembaga pendidikan Islam dapat memperbaharui 

diri mereka sehingga tetap relevan dan berkontribusi signifikan 

dalam masyarakat modern. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

135 

 

 

 

 

BAB 9 

PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM DAN 

TANTANGAN MODERNITAS 

 

A. Sekularisasi dan Krisis Identitas dalam Pendidikan 

Sekularisasi sebagai fenomena sosial dan budaya 

telah membawa perubahan besar dalam berbagai aspek 

kehidupan manusia, termasuk dalam bidang pendidikan. 

Pendidikan Islam, yang sejak awal berakar pada nilai-nilai 

keimanan dan ketakwaan, kini menghadapi tantangan 

berat akibat pengaruh sekularisasi yang cenderung 

memisahkan pendidikan dari nilai-nilai agama. Akibatnya, 

terjadi krisis identitas dalam pendidikan Islam, di mana 

lembaga pendidikan Islam dan peserta didik mengalami 

kebingungan antara mempertahankan nilai-nilai 

tradisional Islam dan tuntutan modernitas yang sekuler. 

Fenomena ini menjadi perhatian utama para pemikir 

pendidikan Islam, terutama Syed Naquib al-Attas, yang 

menegaskan bahwa sekularisasi telah menggeser 

paradigma pendidikan Islam dari pembentukan insan 

kamil menjadi pendidikan yang pragmatis dan utilitarian. 

Dalam konteks ini, penting bagi pendidikan Islam untuk 

merefleksikan kembali esensinya agar dapat menjawab 

tantangan zaman tanpa kehilangan identitasnya. 

Secara etimologis, sekularisasi berasal dari kata 

"secular" yang berarti duniawi atau temporal, yang 

berlawanan dengan hal-hal yang bersifat religius atau 

spiritual. Secularization dalam kajian sosial adalah proses 

di mana pengaruh agama dalam kehidupan sosial, politik, 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

136 

 

dan budaya berkurang, dan nilai-nilai sekuler menjadi 

dominan (Berger, 1967). 

Dalam bidang pendidikan, sekularisasi berarti 

bahwa pendidikan dipisahkan dari nilai-nilai agama, dan 

tujuan pendidikan lebih difokuskan pada aspek duniawi 

seperti pengembangan keterampilan teknis, ekonomi, dan 

sosial tanpa memperhatikan dimensi spiritual dan moral. 

b. Implikasi Sekularisasi terhadap Pendidikan Islam 

Sekularisasi membawa dampak yang signifikan 

pada pendidikan Islam, antara lain: 

a) Fragmentasi ilmu pengetahuan: Ilmu agama dan 

ilmu duniawi dipisahkan secara tajam, sehingga 

peserta didik mengalami dualisme dalam 

pemahaman dan praktik keilmuan. Hal ini 

bertentangan dengan konsep Islam yang melihat 

ilmu sebagai satu kesatuan yang tidak terpisahkan. 

b) Krisis identitas peserta didik: Peserta didik di 

lembaga pendidikan Islam sering mengalami 

kebingungan antara nilai-nilai agama dan tuntutan 

dunia modern yang sekuler. Mereka dihadapkan 

pada dilema antara mempertahankan keimanan 

dan mengikuti arus modernitas. 

c) Pergeseran tujuan pendidikan: Pendidikan Islam 

yang semula bertujuan membentuk insan kamil 

berubah menjadi pendidikan yang hanya 

menyiapkan peserta didik untuk memenuhi 

kebutuhan pasar kerja dan ekonomi. 

d) Pengabaian dimensi spiritual dan moral: Pendidikan 

Islam kehilangan fokus pada pembentukan karakter 

dan spiritualitas, yang merupakan inti dari 

pendidikan dalam Islam. 

Menurut Syed Naquib al-Attas (1995), sekularisasi 

menyebabkan pendidikan Islam menjadi sekadar "transfer 

ilmu" tanpa memperhatikan aspek pembentukan 

kepribadian Islami secara holistik. 

Islam memandang pendidikan sebagai proses 

pembentukan manusia secara menyeluruh, meliputi aspek 

intelektual, moral, dan spiritual. Al-Qur'an dan Hadits 

memberikan landasan kuat mengenai pentingnya ilmu 

pengetahuan yang berakar pada keimanan. 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

137 

 

a. Pendidikan dalam Al-Qur'an 

Firman Allah SWT dalam Surah Al-Mujadalah ayat 11: 

" ينَِ اّللَهِ يرَْفَع ِ نكهمِْ آمَنهوا الّذ  ينَِ م  لْمَِ أهوتهوا وَالّذ  دَرَجَاتِ  الْع  " 

"Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di 

antara kamu dan orang-orang yang diberi ilmu 

pengetahuan beberapa derajat." (QS. Al-Mujadalah 58: 11) 

Ayat ini menegaskan bahwa ilmu pengetahuan dan 

keimanan harus berjalan beriringan. Tinggi rendahnya 

derajat seseorang di sisi Allah ditentukan oleh keduanya. 

Selain itu, ayat pertama yang turun kepada Nabi 

Muhammad SAW adalah perintah untuk membaca dan 

menuntut ilmu: 

" خَلقََِ الّذ ي رَب  كَِ ب اسْمِ  اقْرَأِْ " 

"Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang 

menciptakan." (QS. Al-'Alaq 96: 1) 

 

b. Pendidikan dalam Hadits 

Nabi Muhammad SAW bersabda: 

" لْمِ  طَلَبهِ يضَة ِ الْع  سْل مِ  كهل ِ  عَلَى فَر  مه " 

"Menuntut ilmu itu wajib bagi setiap Muslim." (HR. Ibnu 

Majah) 

Hadits ini menunjukkan kewajiban mencari ilmu 

bagi setiap individu Muslim tanpa terkecuali, sebagai 

bagian dari ibadah dan upaya pembentukan diri. 

Pandangan Ulama Klasik dan Kontemporer tentang 

Sekularisasi dan Pendidikan Islam 

a. Al-Ghazali (1058-1111 M) 

Al-Ghazali dalam Ihya Ulumuddin menegaskan 

pentingnya integrasi ilmu agama dan ilmu dunia. Ia 

mengkritik pemisahan ilmu yang menyebabkan ilmu 

duniawi menjadi kosong dari nilai-nilai spiritual. 

Menurutnya, ilmu pengetahuan harus diarahkan untuk 

mendekatkan diri kepada Allah dan membentuk akhlak 

mulia. 

Al-Ghazali menulis: 

"Ilmu tanpa amal adalah kesombongan, dan amal tanpa 

ilmu adalah kebodohan." 

 

 

 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

138 

 

b. Syed Naquib al-Attas (1931–) 

Al-Attas adalah tokoh pemikir pendidikan Islam yang 

mengkritik keras sekularisasi. Dalam bukunya Islam 

and Secularism (1995), ia menjelaskan bahwa 

sekularisasi menyebabkan pendidikan Islam 

kehilangan jati diri karena mengikuti model Barat yang 

memisahkan ilmu dan agama. Menurut al-Attas, 

pendidikan Islam harus berakar pada prinsip tauhid 

dan mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan nilai-

nilai Islam agar mampu membentuk insan kamil. 

 

c. Adian Husaini dan Rekan 

Adian Husaini dkk (2010) menekankan pentingnya 

mengembalikan pendidikan Islam pada fitrahnya yang 

holistik, dengan menyeimbangkan ilmu agama dan ilmu 

dunia serta menanamkan nilai-nilai akhlak dan 

spiritualitas. Mereka mengingatkan bahwa pendidikan 

yang hanya berorientasi pada aspek duniawi akan 

kehilangan makna dan tujuan sebenarnya. 

 

Krisis identitas dalam pendidikan Islam dapat dilihat 

dari berbagai gejala nyata, seperti: 

a) Kurikulum yang terfragmentasi: Ilmu agama dan 

ilmu umum diajarkan secara terpisah tanpa 

integrasi yang memadai. 

b) Lembaga pendidikan yang meniru model Barat: 

Banyak lembaga pendidikan Islam yang mengadopsi 

sistem pendidikan Barat secara utuh tanpa adaptasi 

nilai-nilai Islam. 

c) Peserta didik yang mengalami kebingungan 

identitas: Mereka merasa terpecah antara nilai-nilai 

agama dan tuntutan dunia modern yang sekuler. 

d) Pendidikan yang kehilangan tujuan spiritual: Fokus 

pendidikan hanya pada pencapaian akademik dan 

keterampilan, tanpa pembentukan karakter dan 

spiritualitas. 

Dampak dari krisis ini adalah melemahnya peran 

pendidikan Islam dalam membentuk generasi yang 

berakhlak mulia dan berkepribadian Islami. 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

139 

 

Untuk mengatasi krisis identitas akibat sekularisasi, 

para pemikir pendidikan Islam menawarkan beberapa 

solusi: 

a) Integrasi ilmu agama dan ilmu dunia: Pendidikan 

Islam harus menggabungkan kedua aspek ini 

secara harmonis berdasarkan prinsip tauhid. 

b) Penguatan kurikulum berbasis nilai Islam: 

Kurikulum harus dirancang untuk menanamkan 

nilai-nilai spiritual dan moral sebagai fondasi 

pendidikan. 

c) Pembentukan insan kamil: Pendidikan harus 

diarahkan untuk membentuk manusia yang 

sempurna secara intelektual, moral, dan spiritual. 

d) Inovasi dan adaptasi: Pendidikan Islam harus 

mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman 

tanpa mengorbankan prinsip-prinsip Islam. 

Syed Naquib al-Attas menekankan: 

"Pendidikan Islam bukan sekadar transfer ilmu, tetapi 

pembentukan pribadi Muslim yang beradab dan 

berkepribadian Islami." 

Sekularisasi merupakan tantangan utama bagi 

pendidikan Islam di era modern. Krisis identitas yang 

muncul akibat sekularisasi harus diatasi dengan 

mengembalikan pendidikan Islam pada prinsip-prinsip 

dasar yang mengintegrasikan ilmu pengetahuan dan nilai 

spiritual. Dengan demikian, pendidikan Islam dapat 

berperan sebagai agen pembentukan manusia yang 

beradab, berakhlak mulia, dan mampu menghadapi 

tantangan zaman. 

 

B. Isu Sains dan Teknologi dalam Pendidikan Islam 

Perkembangan pesat ilmu pengetahuan dan 

teknologi di era modern telah membawa perubahan besar 

dalam berbagai bidang kehidupan, termasuk pendidikan. 

Pendidikan Islam dihadapkan pada tantangan bagaimana 

mengakomodasi kemajuan sains dan teknologi tanpa 

mengorbankan nilai-nilai Islam yang menjadi landasan 

epistemologis dan moralnya. Isu ini menjadi sangat penting 

karena sains dan teknologi seringkali dipandang sebagai 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

140 

 

produk pemikiran sekuler yang bertentangan dengan nilai-

nilai agama. 

Dalam konteks ini, pendidikan Islam harus mampu 

menyeimbangkan antara kemajuan ilmu pengetahuan dan 

teknologi dengan prinsip-prinsip Islam agar dapat 

menghasilkan insan yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual tetapi juga matang secara spiritual dan etis. 

Tokoh-tokoh seperti Syed Naquib al-Attas dan Adian 

Husaini telah memberikan kontribusi penting dalam 

wacana Islamisasi ilmu pengetahuan sebagai solusi untuk 

tantangan ini. 

Landasan Al-Qur'an dan Hadits tentang Ilmu 

Pengetahuan dan Teknologi 

a. Al-Qur'an sebagai Sumber Ilmu Pengetahuan 

Al-Qur'an mendorong umat manusia untuk 

menggunakan akal dan ilmu pengetahuan dalam 

memahami ciptaan Allah SWT sebagai tanda 

kebesaran-Nya. Dalam Surah Al-Baqarah ayat 164, 

Allah SWT berfirman: 

" ِ السّمَاوَاتِ  خَلْقِ  ف ي إ نِّ ي التّ ي وَالْفهلْكِ  وَالنّهَارِ  الليّْلِ  وَاخْت لََفِ  وَالْْرَْض  ب مَا الْبَحْرِ  ف ي تَجْر   

نَِ اّللَهِ أنَزَلَِ وَمَاِ النّاسَِ ينَفَعهِ ن السّمَاء م  نِْ ف يهَاِ وَبَثِّ مَوْت هَاِ بَعْدَِ الْْرَْضَِ ب هِ  فَأحَْيَاِ مَاء م  كهل ِ  م   

يفِ  داَبّةِ  يَاح ِ وَتصَْر  سَخّرِ  وَالسّحَابِ  الر   ِ السّمَاوَاتِ  بيَْنَِ الْمه يَعْق لهونَِ ل  قَوْمِ  لََيَاتِ  وَالْْرَْض  " 

"Sesungguhnya pada penciptaan langit dan bumi, 

pergantian malam dan siang, kapal yang berlayar di laut 

dengan muatan yang bermanfaat bagi manusia, air yang 

diturunkan Allah dari langit lalu menghidupkan bumi 

setelah mati (kering), dan Dia sebarkan di bumi itu segala 

jenis makhluk, serta angin dan awan yang dikendalikan 

antara langit dan bumi, benar-benar terdapat tanda-tanda 

bagi kaum yang berakal." (QS. Al-Baqarah 2: 164) 

Ayat ini mengajak manusia untuk mengamati 

fenomena alam dan menggunakan akal sebagai sarana 

untuk memahami ciptaan Allah, yang menjadi dasar bagi 

pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. 

 

b. Hadits Nabi Muhammad SAW tentang Ilmu 

Nabi Muhammad SAW bersabda: 

" جِْ مَنِْ لْمِ  طَلبًَاِ يَخْره عَِ حَتىّ اّللَ ِ سَب يلِ  ف ي فَههوَِ ل لْع  يرَْج  " 

"Barang siapa keluar untuk menuntut ilmu, maka ia berada 

di jalan Allah sampai ia kembali." (HR. Muslim) 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

141 

 

Hadits ini menegaskan bahwa menuntut ilmu, 

termasuk ilmu pengetahuan dan teknologi, merupakan 

ibadah dan bagian dari jihad di jalan Allah. 

Selain itu, Nabi SAW juga bersabda: 

" بِ  اّللََِ إ نِّ لَِ إ ذاَ يهح  يهتقْ نَهه أنَِْ عَمَلًَِ أحََدهكهمِْ عَم  " 

"Sesungguhnya Allah mencintai apabila seseorang 

melakukan suatu pekerjaan, maka hendaklah ia 

menyempurnakannya." (HR. Al-Baihaqi) 

Hadits ini mengajarkan pentingnya kualitas dan 

kesungguhan dalam ilmu dan pekerjaan, termasuk dalam 

bidang sains dan teknologi. 

Tantangan Pendidikan Islam dalam Menghadapi 

Sains dan Teknologi Modern 

a. Dualisme dan Fragmentasi Ilmu Pengetahuan 

Salah satu tantangan terbesar adalah dualisme ilmu 

pengetahuan yang terjadi antara ilmu agama dan ilmu 

duniawi. Banyak lembaga pendidikan Islam masih 

mengajarkan ilmu agama dan ilmu dunia secara 

terpisah, sehingga peserta didik mengalami kesulitan 

mengintegrasikan keduanya dalam kehidupan sehari-

hari. 

Syed Naquib al-Attas (1978) mengkritik dominasi ilmu 

sekuler yang hanya mengedepankan aspek empiris dan 

materialistik, sementara mengabaikan dimensi spiritual 

dan etika. Ia menegaskan perlunya Islamisasi ilmu 

pengetahuan yang berangkat dari prinsip tauhid 

sebagai sumber kebenaran sejati. 

 

b. Kekhawatiran terhadap Dampak Negatif Teknologi 

Teknologi modern membawa kemudahan, namun juga 

menimbulkan kekhawatiran terkait dampak negatifnya 

terhadap moral dan spiritual umat Islam. Misalnya, 

penyebaran konten negatif melalui media digital dan 

internet, serta penggunaan teknologi tanpa 

pertimbangan etika Islam. 

Adian Husaini dan rekan (2010) mengingatkan bahwa 

teknologi harus dikembangkan dan digunakan sesuai 

dengan nilai-nilai Islam agar tidak merusak akhlak dan 

kehidupan sosial. 

 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

142 

 

c. Kurikulum Pendidikan Islam yang Belum Memadai 

Kurikulum pendidikan Islam di banyak lembaga masih 

belum mampu mengakomodasi perkembangan ilmu 

pengetahuan dan teknologi secara memadai. Materi 

sains dan teknologi yang diajarkan seringkali terpisah 

dari nilai-nilai Islam, sehingga peserta didik tidak 

memperoleh pemahaman yang holistik. 

Hal ini menyebabkan kesenjangan antara ilmu agama 

dan ilmu dunia yang berdampak pada pembentukan 

karakter peserta didik. 

Islamisasi ilmu pengetahuan adalah proses 

merekonstruksi ilmu pengetahuan berdasarkan 

epistemologi Islam yang berlandaskan tauhid. Konsep ini 

bertujuan mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam 

pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. 

Adian Husaini dkk (2010) menyatakan bahwa 

Islamisasi ilmu pengetahuan bukan sekadar 

menambahkan nilai-nilai Islam pada ilmu sekuler, 

melainkan mengubah paradigma ilmu itu sendiri agar 

selaras dengan prinsip-prinsip Islam. 

Syed Naquib al-Attas menegaskan: 

"Islamisasi ilmu pengetahuan adalah proses mendasar 

untuk mengembalikan ilmu pengetahuan kepada 

sumbernya yang sejati, yaitu wahyu Ilahi dan prinsip 

tauhid." 

Implementasi Islamisasi ilmu pengetahuan 

mencakup: 

a) Penanaman nilai-nilai etika dan spiritual dalam 

pengajaran sains dan teknologi. 

b) Pengembangan kurikulum yang mengintegrasikan 

ilmu agama dan ilmu dunia. 

c) Pembentukan kesadaran kritis terhadap dampak 

teknologi terhadap umat manusia dan lingkungan. 

Pendidikan Islam harus mampu membekali peserta 

didik dengan kemampuan ilmiah dan teknologi yang 

memadai, sekaligus menanamkan nilai-nilai Islam yang 

kuat. Hal ini penting agar peserta didik tidak hanya menjadi 

ahli teknologi, tetapi juga insan yang bertakwa dan 

bertanggung jawab. 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

143 

 

Sejarah Islam mencatat tokoh-tokoh seperti Ibnu Sina, 

Al-Kindi, dan Al-Farabi yang berhasil mengembangkan ilmu 

pengetahuan dan teknologi berlandaskan prinsip Islam. 

Pendidikan Islam modern harus melanjutkan tradisi ini 

dengan membangun jembatan antara sains dan agama. 

Beberapa institusi pendidikan Islam telah mulai 

mengintegrasikan sains dan teknologi dengan nilai Islam 

dalam kurikulumnya. Misalnya, Institut Studi Islam dan 

Sains Terapan (INSISTS) yang secara aktif mengembangkan 

model pendidikan yang mengintegrasikan ilmu 

pengetahuan dan teknologi dengan nilai-nilai Islam. 

Penelitian-penelitian dalam jurnal INSISTS 

menunjukkan bahwa integrasi ini dapat meningkatkan 

kualitas pendidikan dan membentuk karakter peserta didik 

yang seimbang antara intelektual dan spiritual. 

Isu sains dan teknologi dalam pendidikan Islam 

merupakan tantangan sekaligus peluang besar. Pendidikan 

Islam harus mampu mengintegrasikan ilmu pengetahuan 

dan teknologi modern dengan nilai-nilai Islam melalui 

proses Islamisasi ilmu pengetahuan. Dengan demikian, 

pendidikan Islam dapat menghasilkan generasi yang tidak 

hanya cerdas secara ilmiah tetapi juga matang secara 

spiritual dan etis. 

 

C. Globalisasi dan Dampaknya terhadap Pendidikan Islam 

Globalisasi adalah fenomena multidimensional yang 

menghubungkan berbagai negara dan budaya melalui arus 

informasi, teknologi, ekonomi, dan ideologi secara cepat 

dan luas. Dalam konteks pendidikan Islam, globalisasi 

membawa tantangan dan peluang yang kompleks. 

Pendidikan Islam harus mampu menavigasi arus 

globalisasi agar tidak kehilangan jati diri dan nilai-nilai 

fundamentalnya, sekaligus memanfaatkan peluang untuk 

meningkatkan kualitas dan relevansi pendidikan. 

Fenomena globalisasi menuntut lembaga 

pendidikan Islam untuk melakukan refleksi kritis dan 

adaptasi strategis agar dapat membentuk generasi Muslim 

yang kompeten secara intelektual, bermoral tinggi, dan 

berdaya saing global tanpa mengorbankan nilai-nilai Islam. 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

144 

 

Globalisasi bukan sekadar proses ekonomi atau 

teknologi, melainkan juga transformasi sosial dan budaya 

yang mempengaruhi cara pandang dan interaksi manusia. 

Menurut Anthony Giddens (1990), globalisasi adalah 

intensifikasi hubungan sosial di seluruh dunia yang 

menghubungkan lokasi-lokasi yang jauh secara langsung. 

Dalam pendidikan Islam, globalisasi menuntut adanya 

kesadaran bahwa ilmu pengetahuan dan teknologi 

berkembang secara global, sehingga pendidikan Islam 

harus mampu membuka diri terhadap ilmu dan metode 

baru tanpa kehilangan landasan agama. 

Syed Naquib al-Attas (1995) menegaskan bahwa 

globalisasi harus dipahami dalam konteks peradaban Islam 

yang berlandaskan tauhid, agar pendidikan Islam tidak 

terjebak dalam proses westernisasi yang sekuler dan 

materialistik. 

Dampak Positif Globalisasi terhadap Pendidikan 

Islam 

a. Akses Ilmu Pengetahuan dan Teknologi yang Lebih Luas 

Globalisasi membuka akses luas bagi lembaga 

pendidikan Islam untuk memperoleh ilmu pengetahuan 

dan teknologi mutakhir dari seluruh dunia. Hal ini 

memungkinkan pengembangan kurikulum yang lebih 

kaya dan relevan dengan kebutuhan zaman. Misalnya, 

penggunaan teknologi digital dalam pembelajaran 

meningkatkan efektivitas dan jangkauan pendidikan 

Islam, memungkinkan pembelajaran jarak jauh dan 

kolaborasi internasional. 

b. Pertukaran Budaya dan Ideologi 

Globalisasi memfasilitasi pertukaran budaya dan 

ideologi yang dapat memperkaya wawasan peserta 

didik. Pendidikan Islam dapat memanfaatkan dialog 

antarbudaya untuk membangun pemahaman yang 

lebih inklusif dan toleran, sesuai dengan ajaran Islam 

yang menekankan keadilan dan kasih sayang. 

c. Peningkatan Standar Akademik dan Profesionalisme 

Persaingan global mendorong lembaga pendidikan 

Islam untuk meningkatkan kualitas akademik dan 

profesionalisme. Akreditasi internasional, riset 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

145 

 

kolaboratif, dan publikasi ilmiah menjadi pendorong 

kemajuan pendidikan Islam. 

Dampak Negatif Globalisasi terhadap Pendidikan Islam 

a. Risiko Hilangnya Identitas dan Nilai Islam 

Globalisasi dapat mengancam identitas Islam melalui 

penetrasi budaya sekuler, konsumtif, dan materialistik 

yang bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Syed 

Naquib al-Attas (1995) menyebut fenomena ini sebagai 

"krisis peradaban" yang berpotensi menyebabkan umat 

Islam kehilangan jati diri dan tujuan hidup. 

b. Homogenisasi Budaya dan Kehilangan Keberagaman 

Arus globalisasi cenderung menghasilkan homogenisasi 

budaya yang mengikis keberagaman budaya Islam yang 

kaya dan beragam. Pendidikan Islam harus mampu 

mempertahankan kekhasan budaya lokal dan tradisi 

Islam sambil beradaptasi dengan dinamika global. 

c. Ketimpangan Akses dan Kualitas Pendidikan 

Tidak semua lembaga pendidikan Islam memiliki 

sumber daya yang memadai untuk memanfaatkan 

peluang globalisasi. Ketimpangan akses teknologi dan 

kualitas pendidikan dapat memperlebar kesenjangan 

antara lembaga pendidikan Islam di kota besar dan 

daerah terpencil. 

d. Pengaruh Negatif Media dan Teknologi 

Media dan teknologi global membawa berbagai konten 

yang tidak sesuai dengan nilai-nilai Islam, seperti 

pornografi, kekerasan, dan ideologi yang bertentangan 

dengan agama. Hal ini menjadi tantangan serius bagi 

pendidikan Islam dalam membentuk karakter dan 

moral peserta didik. 

Strategi Pendidikan Islam dalam Menyikapi Globalisasi 

a. Revitalisasi Kurikulum yang Berbasis Islam dan Global 

Pendidikan Islam harus melakukan reformasi 

kurikulum yang mengintegrasikan ilmu agama dengan 

ilmu pengetahuan dan teknologi modern. Kurikulum 

harus mampu membentuk peserta didik yang beriman, 

berakhlak mulia, serta kompeten secara intelektual dan 

profesional. 

b. Pengembangan Pendidikan Multikultural dan Dialog 

Antarbudaya 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

146 

 

Mendorong pendidikan multikultural yang menghargai 

keberagaman dan mempromosikan dialog antarbudaya 

sesuai dengan prinsip Islam tentang persaudaraan dan 

keadilan. Hal ini membantu peserta didik memahami 

dan menghormati perbedaan dalam konteks global. 

c. Pemanfaatan Teknologi Informasi dan Komunikasi (TIK) 

Optimalisasi penggunaan TIK dalam pendidikan Islam 

untuk meningkatkan akses dan mutu pembelajaran. 

Teknologi harus dimanfaatkan sebagai alat untuk 

memperkuat pembelajaran nilai-nilai Islam dan 

membangun komunitas belajar global. 

d. Penguatan Pendidikan Karakter dan Spiritualitas 

Memperkuat pendidikan karakter dan spiritualitas 

sebagai benteng terhadap pengaruh negatif globalisasi. 

Pendidikan Islam harus menanamkan nilai-nilai 

tauhid, akhlak mulia, dan kesadaran sosial agar peserta 

didik mampu menghadapi tantangan global dengan 

keimanan yang kokoh. 

e. Peningkatan Kapasitas Guru dan Tenaga Pendidik 

Guru sebagai ujung tombak pendidikan Islam harus 

dibekali kemampuan intelektual, pedagogik, dan 

spiritual yang memadai untuk menghadapi dinamika 

globalisasi. Pelatihan dan pengembangan 

profesionalisme guru sangat penting. 

 

Pandangan Para Ulama dan Pemikir Pendidikan Islam 

tentang Globalisasi 

a. Syed Naquib al-Attas 

Al-Attas menegaskan pentingnya pendidikan Islam 

yang berakar pada prinsip tauhid untuk 

mempertahankan identitas Islam dalam menghadapi 

globalisasi. Ia memperingatkan agar pendidikan Islam 

tidak terjebak dalam westernisasi yang sekuler dan 

kehilangan tujuan spiritual. 

b. Adian Husaini dan Rekan 

Adian Husaini dkk menekankan perlunya pendidikan 

Islam yang adaptif dan dinamis, mampu 

mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu dunia secara 

seimbang dalam menghadapi tantangan globalisasi. 

c. Pemikir Kontemporer Lainnya 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

147 

 

Banyak pemikir kontemporer mengajak pendidikan 

Islam untuk membuka dialog antara tradisi dan 

modernitas, serta mengembangkan model pendidikan 

yang inklusif dan kontekstual sesuai dengan 

kebutuhan zaman. 

Beberapa institusi pendidikan Islam telah berhasil 

mengimplementasikan strategi adaptasi terhadap 

globalisasi, seperti: 

a) Penggunaan platform pembelajaran daring (e-

learning) yang mengintegrasikan materi agama dan 

ilmu pengetahuan. 

b) Program pertukaran pelajar dan kolaborasi riset 

internasional yang memperkaya pengalaman 

akademik dan budaya. 

c) Pengembangan kurikulum berbasis kompetensi 

yang mengakomodasi kebutuhan lokal dan global. 

Globalisasi membawa dampak yang multifaset terhadap 

pendidikan Islam, mencakup peluang dan tantangan. 

Pendidikan Islam harus mampu merespons globalisasi 

dengan strategi yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam dan 

ilmu pengetahuan modern. Dengan demikian, pendidikan 

Islam dapat mempertahankan identitasnya sekaligus 

berkontribusi dalam peradaban global yang berkeadilan 

dan beradab. 

 

D. Pendidikan Karakter dan Spiritualitas di Era Modern 

Pendidikan karakter dan spiritualitas merupakan 

fondasi utama dalam pendidikan Islam yang bertujuan 

membentuk insan kamil—manusia yang sempurna secara 

intelektual, moral, dan spiritual. Di era modern, yang 

ditandai oleh kemajuan teknologi, perubahan sosial, dan 

sekularisasi, pendidikan karakter dan spiritualitas 

menghadapi tantangan yang kompleks. Nilai-nilai 

materialistik, individualistik, dan konsumeristik yang 

berkembang pesat seringkali bertentangan dengan prinsip-

prinsip Islam yang mengedepankan keseimbangan antara 

dunia dan akhirat, serta kepedulian sosial. 

Dalam konteks ini, pendidikan Islam harus mampu 

memperkuat pembentukan karakter dan spiritualitas 

sebagai benteng moral dan landasan keimanan agar 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

148 

 

generasi Muslim dapat menghadapi tantangan zaman 

dengan integritas dan keimanan yang kokoh. Pendidikan 

karakter dan spiritualitas bukan hanya sekadar 

pembentukan sikap dan perilaku, melainkan juga 

pembentukan kesadaran tauhid dan hubungan vertikal 

dengan Allah SWT. 

Landasan Al-Qur'an dan Hadits tentang Pendidikan 

Karakter dan Spiritualitas 

a. Pendidikan Karakter dalam Al-Qur'an 

Al-Qur'an menempatkan akhlak mulia sebagai 

cerminan keimanan dan tujuan utama pendidikan 

Islam. Allah SWT berfirman: 

" لهقِ  لَعلَىَِ  وَإ نكَِّ يمِ  خه عَظ  " 

"Dan sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti 

yang agung." (QS. Al-Qalam 68: 4) 

Ayat ini menegaskan bahwa akhlak adalah karakter inti 

yang harus dimiliki oleh setiap Muslim, terutama para 

pendidik dan peserta didik. Pendidikan karakter dalam 

Islam tidak hanya membentuk perilaku sosial yang 

baik, tetapi juga mencakup kesadaran spiritual yang 

mendalam. 

Selain itu, Allah SWT berfirman: 

" زَكّاهَاِ مَن أفَْلَحَِ قَدِْ " 

"Sungguh beruntung orang yang mensucikan jiwa itu." (QS. 

Asy-Syams 91: 9) 

Ayat ini menegaskan pentingnya proses penyucian 

jiwa (tazkiyah al-nafs) sebagai bagian dari pendidikan 

spiritual dan karakter. 

 

b. Pendidikan Spiritualitas dalam Hadits 

Nabi Muhammad SAW menekankan pentingnya 

pembentukan spiritualitas melalui ibadah dan akhlak 

mulia. Dalam hadits qudsi, Allah SWT berfirman: 

" يمِ  لَغفَهورِ  وَإ ن  ي رّح  " 

"Sesungguhnya Aku Maha Pengampun lagi Maha 

Penyayang." (HR. Bukhari dan Muslim) 

Hadits ini mengandung pesan bahwa spiritualitas 

Islam berakar pada rahmat dan pengampunan Allah, yang 

harus tercermin dalam kehidupan sehari-hari umat Islam. 

Nabi SAW juga bersabda: 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

149 

 

" ن ينَِ أكَْمَلهِ ؤْم  اِ الْمه اِ أَحْسَنهههمِْ إ يمَانً لهقً خه " 

"Sebaik-baik orang beriman adalah yang paling baik 

akhlaknya." (HR. Tirmidzi) 

Hadits ini menegaskan bahwa spiritualitas dan 

karakter tidak dapat dipisahkan dalam pendidikan Islam; 

keduanya saling melengkapi dalam membentuk insan yang 

beriman. 

Tantangan Pendidikan Karakter dan Spiritualitas di 

Era Modern 

a. Dominasi Nilai Materialistik dan Sekuler 

Era modern ditandai oleh dominasi nilai materialistik 

dan sekuler yang menempatkan keberhasilan materi 

dan status sosial sebagai ukuran utama keberhasilan 

hidup. Nilai-nilai ini seringkali bertentangan dengan 

prinsip Islam yang mengutamakan keseimbangan 

antara dunia dan akhirat, serta menempatkan akhlak 

dan ketakwaan sebagai tujuan utama. 

Menurut Syed Naquib al-Attas (1995), modernitas 

membawa risiko "krisis peradaban" di mana manusia 

kehilangan makna hidup sejati karena terjebak dalam 

budaya konsumtif dan kehilangan nilai spiritual. 

 

b. Krisis Moral dan Spiritualitas 

Fenomena sosial seperti penyalahgunaan narkoba, 

kekerasan, korupsi, dan degradasi moral merupakan 

indikasi lemahnya pendidikan karakter dan 

spiritualitas. Pendidikan Islam harus mampu 

menghadirkan solusi yang efektif dan kontekstual 

untuk mengatasi krisis moral ini dengan pendekatan 

yang holistik. 

 

c. Tantangan Teknologi dan Media Massa 

Teknologi dan media massa membawa pengaruh ganda. 

Di satu sisi, media sosial dan teknologi informasi dapat 

menjadi sarana dakwah dan pendidikan karakter yang 

efektif. Namun, di sisi lain, konten negatif seperti 

pornografi, kekerasan, dan ideologi yang bertentangan 

dengan Islam dapat merusak moral dan spiritual 

peserta didik jika tidak ada pengawasan dan pendidikan 

yang memadai. 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

150 

 

d. Fragmentasi Pendidikan dan Kurikulum 

Banyak lembaga pendidikan Islam yang masih 

memisahkan antara pendidikan karakter/spiritualitas 

dengan pendidikan akademik sehingga pembentukan 

karakter dan spiritualitas kurang menyeluruh dan 

terintegrasi. 

 

Strategi Pendidikan Karakter dan Spiritualitas dalam 

Pendidikan Islam 

a. Pembentukan Kurikulum Berbasis Akhlak dan 

Spiritualitas 

Kurikulum pendidikan Islam harus menempatkan 

pendidikan karakter dan spiritualitas sebagai inti, 

bukan sekadar pelengkap. Materi pembelajaran harus 

mengintegrasikan nilai-nilai tauhid, akhlak mulia, dan 

ibadah dalam seluruh aspek pembelajaran. Menurut 

Adian Husaini dkk (2010), kurikulum yang holistik dan 

terintegrasi mampu membentuk peserta didik yang 

tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga 

matang secara moral dan spiritual. 

 

b. Model Pembelajaran Holistik dan Kontekstual 

Pendekatan pembelajaran harus holistik, 

menghubungkan aspek kognitif, afektif, dan 

psikomotorik. Pembelajaran kontekstual yang relevan 

dengan kehidupan sehari-hari peserta didik sangat 

penting untuk internalisasi nilai. Metode pembelajaran 

seperti pembelajaran berbasis proyek, refleksi diri, dan 

diskusi kelompok dapat menumbuhkan kesadaran 

spiritual dan karakter. 

 

c. Peran Guru sebagai Teladan dan Pembimbing Spiritual 

Guru memiliki peran sentral dalam membentuk 

karakter dan spiritualitas peserta didik. Guru harus 

menjadi teladan akhlak dan spiritualitas serta mampu 

membimbing peserta didik secara personal dan 

kolektif. Al-Ghazali dalam Ihya Ulumuddin 

menegaskan bahwa guru bukan hanya pengajar ilmu, 

tetapi juga pembimbing jiwa dan akhlak. 

 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

151 

 

d. Pemanfaatan Teknologi untuk Pendidikan Karakter 

Teknologi informasi dapat digunakan untuk 

menyebarkan konten pendidikan karakter dan 

spiritualitas secara kreatif dan menarik, misalnya 

melalui video dakwah, aplikasi pembelajaran, dan 

media sosial yang positif. Namun, penggunaan 

teknologi harus disertai dengan pendidikan literasi 

digital agar peserta didik mampu memilah informasi 

yang bermanfaat dan menghindari konten negatif. 

 

e. Keterlibatan Keluarga dan Masyarakat 

Pendidikan karakter dan spiritualitas tidak hanya 

tanggung jawab sekolah, tetapi juga keluarga dan 

masyarakat. Sinergi antara keluarga, sekolah, dan 

masyarakat sangat penting untuk menciptakan 

lingkungan yang kondusif bagi pembentukan karakter 

dan spiritualitas. 

 

Pandangan Para Ulama dan Pemikir Pendidikan Islam 

tentang Pendidikan Karakter dan Spiritualitas 

a. Al-Ghazali 

Al-Ghazali menekankan pentingnya pembentukan jiwa 

dan akhlak sebagai inti pendidikan Islam. Dalam Ihya 

Ulumuddin, ia mengajarkan bahwa ilmu tanpa amal 

dan spiritualitas adalah kosong dan tidak membawa 

manfaat. Pendidikan harus mengarahkan peserta didik 

pada penyucian jiwa dan pengembangan akhlak mulia. 

 

b. Syed Naquib al-Attas 

Al-Attas menegaskan bahwa pendidikan Islam harus 

berorientasi pada pembentukan insan kamil melalui 

penanaman nilai-nilai tauhid dan akhlak mulia. 

Pendidikan karakter dan spiritualitas adalah fondasi 

utama untuk membangun peradaban Islam yang 

bermartabat. 

 

c. Adian Husaini dan Rekan 

Adian Husaini dkk menekankan pentingnya pendidikan 

karakter dan spiritualitas sebagai antidot terhadap 

krisis moral di era modern. Mereka mengusulkan 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

152 

 

pendekatan pendidikan yang mengintegrasikan ilmu 

pengetahuan dan nilai-nilai Islam secara seimbang 

untuk membentuk pribadi yang utuh. 

Beberapa lembaga pendidikan Islam telah 

mengembangkan program pendidikan karakter dan 

spiritualitas yang efektif, seperti: 

a. Program tahfidz Al-Qur'an yang 

menggabungkan pembelajaran ilmu 

pengetahuan dan pembentukan akhlak 

mulia. 

b. Pelatihan kepemimpinan berbasis nilai Islam 

yang menanamkan tanggung jawab sosial 

dan spiritual. 

c. Kegiatan ekstrakurikuler yang menanamkan 

nilai sosial, empati, dan spiritualitas melalui 

pengabdian masyarakat dan kegiatan 

keagamaan. 

Pendidikan karakter dan spiritualitas adalah pilar 

utama dalam pendidikan Islam yang harus diperkuat di era 

modern. Dengan tantangan modernitas yang kompleks, 

pendidikan Islam harus mengembangkan strategi yang 

holistik dan kontekstual untuk membentuk generasi 

Muslim yang berakhlak mulia, beriman kuat, dan mampu 

menghadapi dinamika zaman dengan integritas spiritual 

dan moral. 

 

E. Islamisasi Ilmu Pengetahuan: Wacana dan Implementasi 

Islamisasi ilmu pengetahuan merupakan upaya 

filosofis dan praktis untuk mengintegrasikan nilai-nilai 

Islam ke dalam ilmu pengetahuan modern yang selama ini 

didominasi oleh paradigma sekuler dan materialistik. 

Konsep ini muncul sebagai respons terhadap keterputusan 

antara ilmu pengetahuan dan nilai-nilai spiritual yang 

selama ini terjadi dalam sistem pendidikan modern. 

Islamisasi ilmu pengetahuan tidak sekadar menambahkan 

elemen Islam secara simbolis, melainkan merekonstruksi 

epistemologi ilmu pengetahuan berdasarkan prinsip tauhid 

dan wahyu Ilahi. 

Menurut Syed Naquib al-Attas, Islamisasi ilmu 

pengetahuan adalah "proses mendasar yang bertujuan 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

153 

 

mengembalikan ilmu pengetahuan kepada sumbernya yang 

autentik, yaitu wahyu Ilahi dan prinsip tauhid, sehingga 

ilmu pengetahuan tidak terpisah dari nilai-nilai spiritual 

dan moral" (Al-Attas, 1978, hlm. 12). Hal ini menegaskan 

bahwa ilmu pengetahuan dalam Islam harus bersifat 

holistik dan integral, tidak hanya berorientasi pada aspek 

empiris dan materialistik saja. 

Ismail Raji al-Faruqi, dalam karyanya Islamization 

of Knowledge, menyatakan bahwa Islamisasi ilmu 

pengetahuan adalah "usaha sistematis untuk 

mengembangkan ilmu pengetahuan yang berakar pada 

nilai-nilai Islam, sehingga mampu memberikan pandangan 

dunia yang komprehensif dan menyeluruh" (Al-Faruqi, 

1982, hlm. 45). Pendekatan ini menuntut perubahan 

paradigma ilmu pengetahuan modern agar tidak 

kehilangan dimensi etika dan spiritual. 

Fazlur Rahman menambahkan bahwa Islamisasi 

ilmu pengetahuan harus dilakukan dengan pendekatan 

kritis dan kontekstual, yang mengkaji kembali ilmu 

pengetahuan modern dari perspektif Islam dan 

menghilangkan unsur-unsur yang bertentangan dengan 

ajaran Islam (Rahman, 1982, hlm. 78). Pendekatan ini 

mengedepankan interpretasi ulang ilmu pengetahuan agar 

sesuai dengan nilai-nilai Islam dan kebutuhan umat. 

Islam menempatkan ilmu pengetahuan sebagai 

ibadah dan kewajiban yang tidak bisa dipisahkan dari 

keimanan. Dalam Al-Qur'an, Allah SWT berfirman: 

" ينَِ اّللَهِ يرَْفَع ِ نكهمِْ آمَنهوا الّذ  ينَِ م  لْمَِ أهوتهوا وَالّذ  دَرَجَاتِ  الْع  " 

"Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di 

antara kamu dan orang-orang yang diberi ilmu 

pengetahuan beberapa derajat." (QS. Al-Mujadalah 58: 11) 

(Departemen Agama RI, 1997) 

Ayat ini menegaskan bahwa ilmu pengetahuan dan 

keimanan harus berjalan beriringan dalam pendidikan 

Islam, sehingga seseorang yang berilmu sekaligus beriman 

akan mendapatkan derajat yang tinggi di sisi Allah. 

Nabi Muhammad SAW juga bersabda: 

" لْمِ  طَلَبهِ يضَة ِ الْع  سْل مِ  كهل ِ  عَلَى فَر  مه " 

"Menuntut ilmu itu wajib bagi setiap Muslim." (HR. Ibnu 

Majah, no. 224) (Al-Albani, 1999) 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

154 

 

Hadits ini menempatkan kewajiban menuntut ilmu 

sebagai bagian integral dari keimanan dan ibadah dalam 

Islam, sehingga ilmu pengetahuan harus menjadi perhatian 

utama dalam pendidikan Islam. 

Wacana Islamisasi Ilmu Pengetahuan dalam 

Pemikiran Islam Kontemporer 

a. Syed Naquib al-Attas 

Syed Naquib al-Attas adalah tokoh utama dalam 

wacana Islamisasi ilmu pengetahuan. Ia mengkritik 

ilmu pengetahuan modern yang bersifat sekuler dan 

fragmentatif, yang memisahkan ilmu dari nilai spiritual 

dan moral. Dalam bukunya The Concept of Education 

in Islam (1979), al-Attas menegaskan bahwa pendidikan 

Islam harus mengintegrasikan ilmu pengetahuan dan 

nilai spiritual untuk membentuk insan kamil, yakni 

manusia yang beradab dan berkepribadian Islami (Al-

Attas, 1979, hlm. 56). 

Al-Attas menyatakan: 

"Ilmu pengetahuan bukan hanya sekadar fakta dan 

teori, tetapi harus dipahami sebagai ilmu yang berakar 

pada prinsip tauhid, yang mengarahkan manusia 

kepada kesadaran akan keesaan Allah dan tanggung 

jawab moral" (Al-Attas, 1978, hlm. 30). 

 

b. Ismail Raji al-Faruqi 

Ismail Raji al-Faruqi mengembangkan konsep 

Islamisasi ilmu pengetahuan yang menuntut 

transformasi epistemologi ilmu pengetahuan agar 

sesuai dengan pandangan dunia Islam. Dalam 

Islamization of Knowledge (1982), ia menekankan 

perlunya rekonstruksi sistem ilmu agar tidak terjebak 

dalam paradigma sekuler yang memisahkan ilmu dari 

agama (Al-Faruqi, 1982, hlm. 50). 

Al-Faruqi menulis: 

"Islamisasi ilmu pengetahuan adalah suatu gerakan 

yang bertujuan untuk mengembalikan ilmu 

pengetahuan kepada prinsip-prinsip Islam, sehingga 

ilmu pengetahuan itu menjadi alat pembebasan dan 

pembangunan peradaban Islam" (Al-Faruqi, 1982, hlm. 

52). 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

155 

 

c. Fazlur Rahman 

Fazlur Rahman mengusulkan pendekatan hermeneutik 

dalam memahami ilmu pengetahuan modern. Dalam 

bukunya Islam and Modernity (1982), Rahman 

mengajak umat Islam untuk menafsirkan ulang ilmu 

pengetahuan dengan perspektif Islam yang kontekstual 

dan kritis, sehingga ilmu pengetahuan tersebut dapat 

berfungsi sebagai alat pembebasan dan pembangunan 

peradaban Islam (Rahman, 1982, hlm. 85). 

Rahman menegaskan: 

"Islamisasi ilmu pengetahuan harus dilakukan dengan 

cara yang kritis dan kontekstual, mengkaji kembali 

ilmu pengetahuan modern agar sesuai dengan ajaran 

Islam dan kebutuhan umat" (Rahman, 1982, hlm. 87). 

 

d. Muhammad Iqbal 

Filsuf dan penyair Islam Muhammad Iqbal juga 

mengkritik ilmu pengetahuan yang hanya berorientasi 

materialistik dan mengajak umat Islam untuk 

mengembangkan ilmu yang menggabungkan rasio dan 

ruh. Dalam The Reconstruction of Religious Thought in 

Islam (1930), Iqbal menulis: 

"Ilmu tanpa ruh adalah mati dan ruh tanpa ilmu adalah 

buta" (Iqbal, 1930, hlm. 112). 

Iqbal menegaskan pentingnya integrasi antara ilmu 

pengetahuan dan spiritualitas dalam pendidikan Islam. 

 

Implementasi Islamisasi Ilmu Pengetahuan dalam 

Pendidikan Islam 

a. Pengembangan Kurikulum Integratif 

Kurikulum pendidikan Islam harus mengintegrasikan 

ilmu agama dan ilmu dunia secara harmonis 

berdasarkan prinsip tauhid. Materi pembelajaran harus 

menanamkan nilai spiritual dan etika dalam setiap 

disiplin ilmu. Menurut Adian Husaini dkk (2010), 

kurikulum yang holistik dan terintegrasi mampu 

membentuk peserta didik yang tidak hanya cerdas 

secara intelektual tetapi juga matang secara moral dan 

spiritual (Husaini et al., 2010, hlm. 75). 

 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

156 

 

b. Metodologi Pengajaran yang Holistik 

Metode pengajaran harus menggabungkan aspek 

kognitif, afektif, dan spiritual. Pendekatan 

pembelajaran yang kontekstual dan reflektif membantu 

peserta didik memahami ilmu pengetahuan dalam 

kerangka Islam. Hal ini sejalan dengan pandangan Al-

Ghazali yang menekankan pembelajaran yang 

menghubungkan ilmu dengan amal dan spiritualitas 

(Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin, hlm. 120). 

 

c. Penanaman Nilai Etika dan Moral 

Setiap bidang ilmu harus diajarkan dengan penekanan 

pada nilai etika dan moral Islam, sehingga ilmu tidak 

digunakan untuk tujuan yang merugikan manusia dan 

lingkungan. Menurut Nasr (1993), ilmu pengetahuan 

Islam harus berlandaskan etika yang mengedepankan 

keseimbangan dan keharmonisan antara manusia dan 

alam (Nasr, 1993, hlm. 89). 

 

d. Pengembangan Riset Berbasis Islam 

Lembaga pendidikan dan penelitian Islam didorong 

untuk mengembangkan riset yang berlandaskan nilai-

nilai Islam, serta menghasilkan inovasi yang 

bermanfaat bagi umat manusia dan lingkungan. 

INSISTS sebagai contoh institusi yang aktif melakukan 

riset Islamisasi ilmu pengetahuan telah menghasilkan 

berbagai karya yang mengintegrasikan nilai Islam dan 

ilmu pengetahuan modern (INSISTS Journal, 2020). 

 

e. Pelatihan dan Pengembangan Profesionalisme Guru 

Guru dan tenaga pendidik harus dibekali pemahaman 

mendalam tentang Islamisasi ilmu pengetahuan agar 

mampu mengajarkan ilmu dengan pendekatan Islami 

yang autentik. Pelatihan berkelanjutan menjadi kunci 

keberhasilan implementasi Islamisasi ilmu 

pengetahuan (Husaini et al., 2010, hlm. 102). 

 

Tantangan dalam Islamisasi Ilmu Pengetahuan 

a. Dominasi Paradigma Ilmu Sekuler 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

157 

 

Paradigma ilmu pengetahuan modern yang sekuler dan 

materialistik masih sangat dominan, sehingga sulit 

untuk melakukan rekonstruksi ilmu secara Islami 

tanpa resistensi. Hal ini menjadi tantangan besar bagi 

para akademisi dan pendidik Islam (Al-Attas, 1978, 

hlm. 45). 

 

b. Fragmentasi Ilmu Pengetahuan 

Ilmu pengetahuan yang terfragmentasi menjadi 

disiplin-disiplin terpisah menyulitkan integrasi nilai-

nilai Islam secara menyeluruh. Pendekatan 

multidisipliner dan transdisipliner menjadi solusi yang 

diusulkan untuk mengatasi fragmentasi ini (Al-Faruqi, 

1982, hlm. 60). 

 

c. Keterbatasan Sumber Daya dan Kapasitas 

Keterbatasan sumber daya, tenaga ahli, dan kurikulum 

yang memadai menjadi hambatan dalam implementasi 

Islamisasi ilmu pengetahuan, terutama di negara-

negara berkembang (Husaini et al., 2010, hlm. 110). 

 

d. Tantangan Globalisasi dan Modernitas 

Arus globalisasi dan modernitas membawa nilai-nilai 

yang kadang bertentangan dengan Islam, sehingga 

pendidikan Islam harus mampu menyeimbangkan 

antara keterbukaan dan penjagaan nilai (Rahman, 

1982, hlm. 95). 

 

Beberapa institusi pendidikan Islam telah mulai 

mengimplementasikan Islamisasi ilmu pengetahuan, 

antara lain: 

a. Institut Studi Islam dan Sains Terapan 

(INSISTS) yang mengembangkan kurikulum 

dan riset berbasis Islam, serta 

mempublikasikan jurnal ilmiah yang 

mengintegrasikan ilmu dan nilai Islam 

(INSISTS Journal, 2020). 

b. Universitas Islam Internasional Malaysia 

(IIUM) yang mengintegrasikan ilmu agama 

dan ilmu dunia dalam pengajaran dan 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

158 

 

penelitian, dengan pendekatan Islamisasi 

ilmu pengetahuan (IIUM Annual Report, 

2019). 

c. Program-program dakwah dan pendidikan 

yang mengedepankan pemahaman Islam 

yang holistik dan kontekstual, seperti 

pelatihan guru dan pengembangan modul 

pembelajaran Islamisasi ilmu (Husaini et al., 

2010). 

Islamisasi ilmu pengetahuan merupakan wacana 

dan praktik yang sangat penting dalam pendidikan Islam 

modern. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke 

dalam ilmu pengetahuan dan pendidikan, umat Islam 

dapat membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual tetapi juga matang secara spiritual dan moral. 

Meskipun menghadapi berbagai tantangan, Islamisasi ilmu 

pengetahuan menjadi jalan strategis untuk membangun 

peradaban Islam yang berkeadaban dan berkeadilan di era 

modern. 

 

F. Kesenjangan antara Teori dan Praktik Pendidikan Islam 

Kesenjangan antara teori dan praktik dalam 

pendidikan Islam merupakan masalah yang signifikan dan 

berulang dalam dunia pendidikan Islam kontemporer. 

Meski teori pendidikan Islam telah dirumuskan secara 

komprehensif oleh para ulama klasik dan pemikir modern, 

realisasi praktiknya di lapangan sering kali mengalami 

hambatan yang kompleks. Hal ini menyebabkan 

pendidikan Islam belum sepenuhnya efektif dalam 

membentuk generasi yang beriman, berilmu, dan 

berakhlak mulia sebagaimana yang diharapkan. 

Menurut Syed Naquib al-Attas (1979), pendidikan 

Islam sejati adalah pendidikan yang mampu 

mengintegrasikan ilmu dan nilai spiritual dalam kehidupan 

nyata, bukan sekadar transfer pengetahuan teoretis yang 

terpisah dari amal dan praktik sehari-hari. Namun, realitas 

menunjukkan bahwa kesenjangan antara teori dan praktik 

ini menjadi salah satu faktor utama mengapa pendidikan 

Islam belum mencapai tujuan idealnya (Al-Attas, 1979, 

hlm. 57). 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

159 

 

Dimensi Kesenjangan Teori dan Praktik dalam 

Pendidikan Islam 

a. Kesenjangan Kurikulum dan Implementasi 

Kurikulum pendidikan Islam sering kali dirancang 

dengan landasan teori yang kuat, mencakup nilai-nilai 

tauhid, akhlak, dan ilmu pengetahuan. Namun, dalam 

praktiknya, kurikulum ini belum sepenuhnya 

diimplementasikan secara holistik. Fragmentasi antara 

ilmu agama dan ilmu umum masih terjadi, sehingga 

peserta didik mengalami kesulitan untuk 

mengintegrasikan keduanya dalam kehidupan sehari-

hari (Husaini et al., 2010, hlm. 92). 

Al-Ghazali dalam Ihya Ulumuddin menegaskan bahwa 

ilmu tanpa amal adalah kesia-siaan, dan pendidikan 

harus diarahkan untuk menghubungkan ilmu dengan 

praktek moral dan spiritual (Al-Ghazali, hlm. 138). Hal 

ini menunjukkan pentingnya mengatasi kesenjangan 

ini agar pendidikan Islam tidak hanya menjadi teori 

kosong. 

 

b. Peran Guru dan Kualitas Pengajaran 

Guru sebagai agen utama pelaksanaan pendidikan 

sering kali belum memiliki kapasitas yang memadai 

untuk mengaplikasikan teori pendidikan Islam secara 

efektif. Kurangnya pelatihan dalam metodologi 

pengajaran yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam dan 

ilmu pengetahuan menjadi kendala yang signifikan 

(INSISTS Journal, 2020). 

Al-Attas (1979) menekankan bahwa guru harus menjadi 

teladan dalam mengamalkan nilai-nilai Islam, bukan 

hanya sebagai pengajar teori. Guru yang mampu 

menghidupkan nilai-nilai Islam dalam pengajaran akan 

mampu menjembatani kesenjangan teori dan praktik 

(Al-Attas, 1979, hlm. 62). 

 

c. Tantangan Lingkungan dan Modernitas 

Modernitas dan globalisasi membawa nilai-nilai baru 

yang kadang bertentangan dengan nilai-nilai Islam, 

seperti sekularisme, konsumerisme, dan 

individualisme. Tekanan lingkungan sosial ini 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

160 

 

mempengaruhi praktik pendidikan Islam secara 

langsung, sehingga teori pendidikan Islam sulit 

diterapkan secara konsisten (Rahman, 1982, hlm. 108). 

Tekanan ini juga menyebabkan lembaga pendidikan 

Islam harus berhadapan dengan dilema antara 

mempertahankan tradisi dan beradaptasi dengan 

tuntutan zaman, yang seringkali menyebabkan 

ketidaksesuaian antara teori dan praktik (Al-Faruqi, 

1982, hlm. 70). 

 

d. Keterbatasan Sarana dan Fasilitas Pendidikan 

Keterbatasan fasilitas, teknologi, dan sumber daya 

pendidikan juga menjadi faktor yang memperlebar 

kesenjangan antara teori dan praktik. Banyak lembaga 

pendidikan Islam di wilayah terpencil atau kurang 

berkembang yang belum memiliki sarana memadai 

untuk mengimplementasikan kurikulum dan metode 

pengajaran modern yang sesuai dengan prinsip Islam 

(Husaini et al., 2010, hlm. 115). 

 

Kesenjangan ini berdampak negatif pada kualitas 

pendidikan Islam dan perkembangan peserta didik. 

Dampak utama meliputi: 

a. Krisis moral dan spiritual: Peserta didik 

kurang mampu menginternalisasi nilai-nilai 

Islam sehingga terjadi degradasi akhlak dan 

spiritualitas (Rahman, 1982, hlm. 112). 

b. Ketidaksiapan menghadapi tantangan 

zaman: Pendidikan Islam yang tidak aplikatif 

menyebabkan lulusan kurang siap 

menghadapi dinamika sosial dan teknologi 

modern (Al-Faruqi, 1982, hlm. 75). 

c. Penurunan kepercayaan masyarakat: 

Kesenjangan ini dapat menurunkan 

kepercayaan masyarakat terhadap lembaga 

pendidikan Islam sebagai institusi 

pembentuk karakter dan ilmu pengetahuan 

(INSISTS Journal, 2020). 

 

 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

161 

 

Strategi Menjembatani Kesenjangan Teori dan 

Praktik 

a. Reformasi Kurikulum Pendidikan Islam 

Reformasi kurikulum yang mengintegrasikan ilmu 

agama dan ilmu umum secara holistik sangat 

diperlukan. Kurikulum harus dirancang agar nilai-nilai 

Islam dapat diinternalisasikan dalam setiap aspek 

pembelajaran dan kehidupan sekolah. Husaini et al. 

(2010) menekankan pentingnya kurikulum yang 

menyatukan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik 

dalam pendidikan Islam (Husaini et al., 2010, hlm. 108). 

b. Penguatan Profesionalisme Guru 

Pelatihan berkelanjutan bagi guru sangat penting agar 

mereka dapat memahami dan mengimplementasikan 

teori pendidikan Islam secara efektif. Guru harus 

menjadi teladan akhlak dan spiritual serta mampu 

menggunakan metode pengajaran yang inovatif dan 

kontekstual (Al-Attas, 1979, hlm. 65). 

c. Metode Pembelajaran Aktif dan Kontekstual 

Mengadopsi metode pembelajaran yang interaktif dan 

relevan dengan kehidupan peserta didik membantu 

menghubungkan teori dengan praktik. Model 

pembelajaran berbasis proyek, diskusi, dan refleksi diri 

dapat meningkatkan pemahaman dan aplikasi nilai-

nilai Islam (Al-Ghazali, hlm. 155). 

d. Pemanfaatan Teknologi Pendidikan 

Teknologi dapat menjadi alat efektif untuk memperkaya 

materi pembelajaran dan memfasilitasi praktik 

pendidikan Islam yang lebih dinamis dan menarik. 

Penggunaan media digital, pembelajaran daring, dan 

aplikasi edukasi dapat membantu menjembatani 

kesenjangan teori dan praktik (INSISTS Journal, 2020). 

e. Sinergi dengan Keluarga dan Masyarakat 

Kolaborasi antara sekolah, keluarga, dan masyarakat 

sangat penting untuk menciptakan lingkungan yang 

mendukung nilai-nilai Islam dan praktik pendidikan 

yang konsisten. Rahman (1982) menekankan 

pentingnya peran masyarakat dalam memperkuat 

pendidikan karakter dan spiritual (Rahman, 1982, hlm. 

118). 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

162 

 

Pandangan Tokoh tentang Menjembatani Kesenjangan 

a. Syed Naquib al-Attas 

Al-Attas mengingatkan bahwa pendidikan Islam harus 

mampu mengintegrasikan ilmu dan amal. Menurutnya, 

tujuan pendidikan Islam adalah membentuk insan 

kamil yang mampu mengaktualisasikan teori dalam 

praktik kehidupan nyata (Al-Attas, 1979, hlm. 90). 

b. Al-Ghazali 

Al-Ghazali dalam Ihya Ulumuddin menyatakan bahwa 

ilmu tanpa amal adalah sia-sia. Pendidikan harus 

menuntun peserta didik pada transformasi spiritual, 

bukan sekadar penguasaan teori (Al-Ghazali, hlm. 142). 

c. Fazlur Rahman 

Rahman mengkritik pendidikan Islam yang terlalu 

teoritis dan kurang kontekstual. Ia mengusulkan 

pendekatan yang menghubungkan teori dengan praktik 

agar pendidikan Islam lebih relevan dan efektif 

(Rahman, 1982, hlm. 120). 

Beberapa lembaga pendidikan Islam di Indonesia dan 

Malaysia telah melakukan inovasi untuk menjembatani 

kesenjangan ini, seperti: 

a. Pengembangan pelatihan guru berbasis 

Islamisasi ilmu pengetahuan dan pedagogi 

modern. 

b. Implementasi kurikulum terpadu yang 

menggabungkan ilmu agama dan ilmu 

umum dengan pendekatan tematik. 

c. Pemanfaatan teknologi pendidikan untuk 

pembelajaran interaktif dan penguatan 

karakter. 

Hasilnya menunjukkan peningkatan kualitas 

pendidikan dan pembentukan karakter peserta didik yang 

lebih baik (INSISTS Journal, 2020; IIUM Annual Report, 

2019). 

Kesenjangan antara teori dan praktik dalam 

pendidikan Islam adalah tantangan utama yang harus 

diatasi agar pendidikan Islam dapat mencapai tujuan 

pembentukan insan kamil. Melalui reformasi kurikulum, 

penguatan profesionalisme guru, metode pembelajaran 

inovatif, pemanfaatan teknologi, dan sinergi dengan 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

163 

 

keluarga serta masyarakat, kesenjangan ini dapat 

diminimalisir. Pendidikan Islam yang berhasil 

menjembatani teori dan praktik akan mampu membentuk 

generasi Muslim yang beriman, berilmu, dan berakhlak 

mulia serta siap menghadapi tantangan zaman. 

 

G. Upaya Menjembatani Tradisi dan Inovasi dalam 

Pendidikan 

Pendidikan Islam menghadapi tantangan besar 

dalam mempertahankan tradisi keilmuan dan nilai-nilai 

luhur Islam sekaligus mengakomodasi inovasi dan 

perkembangan zaman. Menjembatani tradisi dan inovasi 

menjadi sebuah keniscayaan agar pendidikan Islam tetap 

relevan, dinamis, dan berdaya saing tanpa kehilangan 

identitas dan esensinya. Syed Naquib al-Attas (1979) 

menegaskan bahwa pendidikan Islam harus 

mengharmonisasikan warisan tradisional dengan 

pembaharuan yang sesuai dengan prinsip Islam agar 

mampu membentuk insan kamil, yakni manusia sempurna 

yang beradab dan berkepribadian Islami (Al-Attas, 1979, 

hlm. 102). 

Dalam konteks globalisasi dan modernitas, inovasi 

pendidikan tidak hanya soal teknologi atau metode 

pembelajaran, tetapi juga menyangkut rekonstruksi 

epistemologi dan nilai-nilai pendidikan sehingga 

pendidikan Islam dapat menjawab kebutuhan kontemporer 

sekaligus menjaga kontinuitas tradisi keilmuan Islam yang 

kaya dan bermakna. 

Tradisi pendidikan Islam yang berakar pada Al-

Qur’an, Hadits, dan karya para ulama klasik telah 

membentuk fondasi yang kuat dalam aspek spiritual, 

moral, dan intelektual. Namun, perubahan sosial, 

kemajuan ilmu pengetahuan, dan teknologi menuntut 

inovasi agar pendidikan Islam tidak menjadi statis dan 

tertinggal (Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin, hlm. 165). 

Fazlur Rahman (1982) mengingatkan bahwa inovasi 

pendidikan harus dilakukan dengan pendekatan kritis dan 

kontekstual, yang mampu menyaring nilai-nilai lama dan 

baru agar tetap sesuai dengan ajaran Islam dan kebutuhan 

umat saat ini (Rahman, 1982, hlm. 130). Oleh karena itu, 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

164 

 

menjembatani tradisi dan inovasi adalah proses dinamis 

untuk membangun pendidikan Islam yang autentik dan 

progresif. 

Strategi Menjembatani Tradisi dan Inovasi dalam 

Pendidikan Islam 

a. Revitalisasi Kurikulum Berbasis Nilai Islam dan 

Kebutuhan Modern 

Kurikulum pendidikan Islam harus dirancang ulang 

agar mengintegrasikan nilai-nilai tradisional dengan 

ilmu pengetahuan dan teknologi modern. Kurikulum ini 

harus bersifat holistik, mencakup aspek spiritual, 

intelektual, dan sosial, serta relevan dengan 

perkembangan global (Husaini et al., 2010, hlm. 120). 

Pendekatan tematik dan lintas disiplin dapat menjadi 

model efektif dalam revitalisasi kurikulum. 

b. Pengembangan Metode Pembelajaran Kreatif dan 

Kontekstual 

Metode pembelajaran perlu menggabungkan tradisi 

seperti hafalan Al-Qur’an dan studi tafsir dengan 

metode inovatif seperti pembelajaran berbasis proyek, 

teknologi digital, dan pembelajaran kolaboratif. Metode 

ini dapat meningkatkan motivasi dan pemahaman 

peserta didik serta menghubungkan teori dengan 

praktik (Al-Attas, 1979, hlm. 110). 

c. Penguatan Peran Guru sebagai Mediator Tradisi dan 

Inovasi 

Guru harus menjadi mediator yang mampu 

mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu dunia dengan 

pendekatan pedagogis modern. Guru perlu memiliki 

kompetensi intelektual, spiritual, dan teknologi agar 

mampu membimbing peserta didik secara efektif 

(INSISTS Journal, 2020). Pelatihan dan pengembangan 

profesional guru harus menjadi prioritas utama. 

d. Pemanfaatan Teknologi Informasi dan Komunikasi (TIK) 

Pemanfaatan TIK secara optimal dapat menjembatani 

tradisi dan inovasi dengan menyediakan media 

pembelajaran interaktif dan akses informasi yang luas. 

Teknologi digital memungkinkan penyebaran ilmu 

agama dan umum secara luas, mendukung 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

165 

 

pembelajaran jarak jauh, dan memperkaya pengalaman 

belajar (IIUM Annual Report, 2019). 

e. Pengembangan Pendidikan Karakter dan Spiritualitas 

yang Dinamis 

Pendidikan karakter dan spiritualitas harus 

dikembangkan secara dinamis dengan menggabungkan 

nilai-nilai tradisional dan tantangan kontemporer. 

Pendidikan ini harus menanamkan nilai tauhid, akhlak 

mulia, dan kesadaran sosial agar peserta didik mampu 

menghadapi tantangan global dengan integritas (Al-

Ghazali, hlm. 170). 

Beberapa lembaga pendidikan Islam telah berhasil 

mengadopsi strategi menjembatani tradisi dan inovasi, 

antara lain: 

a. Universitas Islam Internasional Malaysia 

(IIUM): Mengintegrasikan kurikulum Al-

Qur’an dan Hadits dengan ilmu 

pengetahuan dan teknologi modern, serta 

mengembangkan metode pembelajaran 

inovatif berbasis teknologi digital (IIUM 

Annual Report, 2019). 

b. Institut Studi Islam dan Sains Terapan 

(INSISTS): Mengembangkan modul 

pembelajaran yang menggabungkan nilai-

nilai Islam dengan sains dan teknologi, serta 

melaksanakan pelatihan guru berbasis 

Islamisasi ilmu pengetahuan (INSISTS 

Journal, 2020). 

c. Madrasah dan Pesantren Modern: 

Menggabungkan sistem pendidikan 

tradisional dengan teknologi dan metode 

pembelajaran modern untuk meningkatkan 

kualitas dan daya saing lulusan (Husaini et 

al., 2010). 

Pandangan Para Tokoh tentang Menjembatani 

Tradisi dan Inovasi 

a. Syed Naquib al-Attas 

Al-Attas menegaskan bahwa pendidikan Islam harus 

mempertahankan prinsip tauhid dan nilai-nilai 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

166 

 

tradisional, namun terbuka terhadap inovasi yang tidak 

bertentangan dengan Islam. Ia menyatakan: 

"Pendidikan Islam harus mampu mengharmonikan 

tradisi dan inovasi untuk membentuk manusia yang 

beradab dan berkepribadian Islami." (Al-Attas, 1979, 

hlm. 115) 

b. Al-Ghazali 

Al-Ghazali mengajarkan bahwa ilmu pengetahuan dan 

metode pembelajaran harus diarahkan untuk 

mendekatkan diri kepada Allah dan membentuk akhlak 

mulia. Ia mengingatkan pentingnya keseimbangan 

antara ilmu dan amal dalam pendidikan (Al-Ghazali, 

hlm. 175). 

c. Fazlur Rahman 

Rahman menekankan perlunya pendidikan yang 

kontekstual dan kritis, yang mampu menjembatani 

nilai-nilai tradisional dengan tuntutan zaman modern 

tanpa kehilangan esensi Islam (Rahman, 1982, hlm. 

140). 

d. Muhammad Iqbal 

Iqbal mengingatkan pentingnya pembaharuan dalam 

pendidikan Islam yang menggabungkan rasio dan ruh, 

tradisi dan inovasi: 

"Ilmu tanpa ruh adalah mati dan ruh tanpa ilmu adalah 

buta." (Iqbal, 1930, hlm. 112) 

 

Tantangan dalam Menjembatani Tradisi dan Inovasi 

a. Resistensi terhadap perubahan: Sebagian 

kalangan konservatif menolak inovasi yang 

dianggap mengancam tradisi Islam, sehingga 

pembaharuan pendidikan berjalan lambat 

(Husaini et al., 2010). 

b. Kesenjangan sumber daya: Tidak semua 

lembaga pendidikan memiliki akses 

teknologi dan pelatihan yang memadai, 

terutama di daerah terpencil (INSISTS 

Journal, 2020). 

c. Keterbatasan kapasitas guru: Guru perlu 

dibekali keterampilan baru untuk mengelola 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

167 

 

pembelajaran inovatif dan integratif (IIUM 

Annual Report, 2019). 

d. Ketidaksesuaian metode: Inovasi yang tidak 

disesuaikan dengan konteks budaya dan 

agama dapat menimbulkan kebingungan 

peserta didik dan melemahkan nilai-nilai 

Islam (Rahman, 1982). 

Menjembatani tradisi dan inovasi dalam pendidikan 

Islam adalah keharusan untuk menjawab tantangan zaman 

tanpa mengorbankan nilai-nilai Islam. Melalui revitalisasi 

kurikulum, pengembangan metode pembelajaran kreatif 

dan kontekstual, penguatan peran guru, pemanfaatan 

teknologi, dan pengembangan pendidikan karakter yang 

dinamis, pendidikan Islam dapat menjadi lembaga yang 

relevan, efektif, dan autentik. Dengan demikian, 

pendidikan Islam mampu membentuk generasi yang 

berilmu, beriman, berakhlak mulia, dan siap menghadapi 

dinamika global. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

168 

 

 

 

 

 

 

 

BAB 10 

REKONSTRUKSI PEMIKIRAN 

PENDIDIKAN ISLAM UNTUK MASA 

DEPAN 

 

A. Urgensi Pembaruan dalam Pemikiran Pendidikan Islam 

Pendidikan Islam merupakan fondasi utama dalam 

membentuk individu dan masyarakat yang berakhlak mulia, 

berilmu, dan beriman. Namun, dengan perkembangan zaman 

yang dinamis, pendidikan Islam menghadapi tantangan besar 

dalam mempertahankan relevansi dan efektivitasnya. 

Globalisasi, kemajuan teknologi, dan perubahan sosial budaya 

menuntut adanya pembaruan dalam pemikiran pendidikan 

Islam agar mampu menjawab kebutuhan masa kini dan masa 

depan. 

Pembaruan ini bukan sekadar perubahan kosmetik, 

melainkan rekonstruksi mendalam yang meliputi aspek 

epistemologis, metodologis, dan aplikatif pendidikan Islam. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Muhammad Iqbal, seorang filsuf 

dan pemikir pendidikan Islam, bahwa: 

"Ilmu tanpa ruh adalah mati dan ruh tanpa ilmu adalah buta." 

(Iqbal, 1930, hlm. 112) 

Pernyataan ini menegaskan bahwa pembaruan pendidikan 

Islam harus menjunjung tinggi keseimbangan antara ilmu 

pengetahuan dan nilai-nilai spiritual. 

Al-Qur’an menempatkan ilmu pengetahuan sebagai jalan 

utama menuju kemajuan dan kebaikan umat. Allah SWT 

berfirman: 

" ِ  وَقهل دنْ ي رّب  لْمًاِ ز  ع  " 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

169 

 

"Dan katakanlah: 'Ya Tuhanku, tambahkanlah kepadaku 

ilmu pengetahuan'." (QS. Thaha 20: 114) 

(Departemen Agama RI, 1997) 

Ayat ini menunjukkan sikap terbuka terhadap ilmu yang 

harus terus diperbaharui dan ditingkatkan. Nabi Muhammad 

SAW juga mengingatkan pentingnya ilmu dalam kehidupan: 

" يقًاِ سَلكََِ مَنِْ سهِ طَر  لْمًاِ ف يهِ  يَلْتمَ  اِ لَهه اّللَهِ سَهّلَِ ع  يقً الْجَنّةِ  إ لَى طَر  " 

"Barang siapa menempuh suatu jalan untuk mencari ilmu, 

Allah akan memudahkan baginya jalan menuju surga." 

(HR. Muslim) 

(Al-Albani, 1999) 

Hadits ini menegaskan bahwa pencarian ilmu adalah 

ibadah yang harus terus menerus dilakukan, menandakan 

pentingnya pembaruan ilmu dan pendidikan. 

Pendapat Ulama Klasik dan Kontemporer 

a. Imam Al-Ghazali 

Dalam Ihya Ulumuddin, Al-Ghazali menekankan 

pentingnya pembaruan ilmu dan pendidikan yang tidak 

hanya bersifat teoritis, tapi juga membentuk akhlak dan 

spiritualitas: 

"Ilmu yang tidak membawa perubahan dalam jiwa dan amal 

adalah ilmu yang sia-sia." (Al-Ghazali, n.d., hlm. 134) 

b. Syed Naquib al-Attas 

Al-Attas mengkritik pendidikan Islam yang statis dan tidak 

mampu menjawab tantangan zaman. Ia menegaskan 

bahwa "Pendidikan Islam harus mampu mengakomodasi 

perubahan zaman dengan tetap berpegang pada prinsip-

prinsip Islam agar dapat membentuk insan kamil." (Al-

Attas, 1979, hlm. 56) 

c. Abul Hasan Ali An Nadawi 

An Nadawi menekankan pentingnya pembaruan 

pendidikan sebagai sarana pembentukan generasi yang 

mampu menghadapi modernitas tanpa kehilangan identitas 

Islam: 

"Pendidikan Islam harus mampu mengakomodasi 

perkembangan zaman tanpa mengorbankan nilai-nilai 

dasar Islam." (An Nadawi, 1985, hlm. 48) 

d. Madjid Irsan Al Kilani 

Al Kilani menegaskan bahwa pembaruan harus bersifat 

sistemik dan menyeluruh agar pendidikan Islam menjadi 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

170 

 

agen perubahan sosial dan peradaban: "Pembaruan 

pendidikan Islam harus meliputi aspek kurikulum, metode, 

dan tujuan pendidikan." (Al Kilani, 2010, hlm. 75) 

Penelitian Azmi dan Kamaruddin (2018) dalam Journal of 

Islamic Education menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai 

tradisional dan inovasi modern dalam pendidikan Islam 

meningkatkan efektivitas pembelajaran dan relevansi 

pendidikan bagi generasi muda Muslim (Azmi & Kamaruddin, 

2018). 

Penelitian nasional oleh Armas dan Suharto (2015) di jurnal 

INSISTS menegaskan bahwa rekonstruksi pendidikan Islam 

yang holistik dan kontekstual memperkuat karakter dan 

kompetensi peserta didik dalam menghadapi tantangan global 

(Armas & Suharto, 2015) 

Urgensi pembaruan pemikiran pendidikan Islam adalah 

kebutuhan strategis yang tidak dapat ditunda. Dengan 

landasan kuat dari Al-Qur’an, Hadits, serta pemikiran para 

ulama klasik dan kontemporer, pembaruan ini harus dilakukan 

secara sistemik dan holistik agar pendidikan Islam dapat 

membentuk generasi yang beriman, berilmu, berakhlak mulia, 

dan mampu bersaing di era global. 

 

B. Model Pendidikan Holistik Berbasis Tauhid 

Model pendidikan holistik berbasis tauhid menempatkan 

prinsip keesaan Allah sebagai fondasi utama dalam seluruh 

aspek pendidikan Islam. Pendekatan ini tidak hanya 

menekankan aspek kognitif, tetapi juga afektif, psikomotorik, 

serta pembentukan spiritual dan moral peserta didik secara 

menyeluruh. Pendidikan holistik ini menjadi sangat penting 

untuk membentuk insan kamil yang mampu menghadapi 

tantangan zaman tanpa kehilangan identitas Islami. 

Allah SWT berfirman: 

" كهوا وَلَِ اّللََِ وَاعْبهدهوا شَيْئاًِ ب هِ  تهشْر  " 

"Dan sembahlah Allah dan janganlah kamu 

mempersekutukan-Nya dengan sesuatu pun." (QS. An-Nisa 

4: 36) (Departemen Agama RI, 1997) 

Tauhid mengajarkan kesucian penghambaan hanya kepada 

Allah, yang harus menjadi dasar dalam pendidikan. Nabi 

Muhammad SAW bersabda: 

" ثْتهِ إ نّمَاِ مَِ بهع  مَِ لْهتمَ   الْْخَْلََقِ  مَكَار  " 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

171 

 

"Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan 

akhlak yang mulia." (HR. Malik) (Al-Albani, 1999) 

Hadits ini menegaskan bahwa pendidikan Islam harus 

membentuk akhlak mulia yang berakar pada tauhid. 

Pendapat Ulama Klasik dan Kontemporer 

a. Imam Al-Ghazali 

Dalam Ihya Ulumuddin, Al-Ghazali menekankan 

pendidikan yang menyeluruh, mengintegrasikan ilmu, 

amal, dan spiritualitas agar lahir insan kamil (Al-Ghazali, 

n.d., hlm. 150). 

b. Syed Naquib al-Attas 

Al-Attas menyatakan: 

"Pendidikan Islam adalah proses pembangunan manusia 

yang beradab berdasarkan prinsip tauhid, mencakup aspek 

intelektual, spiritual, dan sosial." (Al-Attas, 1979, hlm. 70) 

c. Adian Husaini 

Adian Husaini menegaskan pentingnya pendidikan holistik 

yang mengakomodasi aspek spiritual dan intelektual: 

"Model pendidikan Islam harus holistik, berakar pada 

tauhid, dan mampu membentuk karakter dan 

intelektualitas peserta didik secara seimbang." (Husaini, 

2012, hlm. 88) 

d. Madjid Irsan Al Kilani 

Al Kilani menegaskan bahwa model ini harus menjawab 

kebutuhan zaman dengan tetap berpegang pada nilai Islam 

(Al Kilani, 2010, hlm. 88). 

Implementasi Pendidikan Holistik Berbasis Tauhid. 

Model ini mengintegrasikan: 

a. Kognitif: Ilmu pengetahuan dan teknologi 

berlandaskan nilai Islam. 

b. Afektif: Pembentukan karakter dan moral berakar 

pada tauhid. 

c. Psikomotorik: Keterampilan praktis dan aplikasi 

ilmu. 

d. Spiritual: Hubungan vertikal dengan Allah melalui 

ibadah dan refleksi. 

Penelitian Armas dan Suharto (2017) menunjukkan 

pendidikan holistik berbasis tauhid meningkatkan 

keseimbangan ilmu dan akhlak serta kesiapan menghadapi 

tantangan global (Armas & Suharto, 2017). 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

172 

 

Model pendidikan holistik berbasis tauhid adalah 

paradigma pendidikan Islam yang relevan dan efektif. 

Dengan mengintegrasikan aspek intelektual, moral, sosial, 

dan spiritual, model ini mampu membentuk insan kamil 

yang beriman, berakhlak mulia, dan kompeten. Landasan 

kuat dari Al-Qur’an, Hadits, dan pemikiran ulama 

mendukung model ini sebagai arah pembaruan pendidikan 

Islam. 

 

C. Integrasi Kurikulum Pendidikan Umum dan Agama 

Integrasi kurikulum pendidikan umum dan agama 

merupakan salah satu tantangan utama dalam pendidikan 

Islam kontemporer. Kurikulum yang memisahkan ilmu 

agama dan ilmu umum sering menyebabkan fragmentasi 

ilmu pengetahuan dan krisis identitas peserta didik. Oleh 

karena itu, integrasi kurikulum menjadi solusi strategis 

untuk membentuk peserta didik yang utuh secara 

intelektual, spiritual, dan sosial 

Al-Qur’an menegaskan pentingnya ilmu pengetahuan 

secara menyeluruh: 

" كهلّهَاِ الْْسَْمَاءَِ آدَمَِ وَعَلّمَِ " 

"Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama 

seluruhnya." (QS. Al-Baqarah 2: 31) (Departemen Agama 

RI, 1997) 

Ayat ini menunjukkan bahwa ilmu pengetahuan 

mencakup berbagai bidang dan harus dipelajari secara 

komprehensif. 

Nabi Muhammad SAW bersabda: 

" لْمِ  طَلَبهِ يضَة ِ الْع  سْل مِ  كهل ِ  عَلَى فَر  مه " 

"Menuntut ilmu itu wajib bagi setiap Muslim." (HR. Ibnu 

Majah, no. 224) (Al-Albani, 1999) 

Hadits ini menunjukkan kewajiban menuntut ilmu 

agama dan umum secara seimbang. 

Imam Al-Ghazali menolak pemisahan ilmu agama dan 

ilmu dunia karena keduanya saling melengkapi dalam 

membentuk insan kamil: "Ilmu agama dan ilmu dunia 

harus berjalan bersama agar manusia menjadi sempurna." 

(Al-Ghazali, n.d., hlm. 142) 

Syed Naquib al-Attas menegaskan pentingnya integrasi 

ilmu agama dan ilmu dunia berdasarkan prinsip tauhid: 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

173 

 

"Integrasi kurikulum adalah kunci untuk mengatasi 

fragmentasi ilmu dan membentuk manusia beradab." (Al-

Attas, 1979, hlm. 80) 

Abul Hasan Ali An Nadawi menambahkan bahwa 

integrasi kurikulum memperkuat identitas Islam peserta 

didik dan meningkatkan kecakapan mereka dalam ilmu 

pengetahuan modern: "Integrasi ilmu agama dan ilmu 

dunia adalah fondasi pendidikan Islam yang mampu 

menjawab tantangan modern." (An Nadawi, 1985, hlm. 52) 

Adian Husaini dan kolega dalam jurnal INSISTS 

meneliti model integrasi kurikulum yang efektif dan 

menemukan bahwa integrasi meningkatkan kualitas 

pembelajaran dan karakter peserta didik (Husaini et al., 

2014). 

Model integrasi dapat dilakukan melalui: 

a. Pendekatan Tematik: Menggabungkan materi 

agama dan umum dalam tema pembelajaran yang 

sama. 

b. Pendekatan Interdisipliner: Menghubungkan 

konsep-konsep dari ilmu agama dan ilmu umum. 

c. Pendekatan Transdisipliner: Mengembangkan 

kompetensi peserta didik yang melampaui batas 

disiplin ilmu dengan nilai Islam sebagai landasan. 

Penelitian Armas dan Suharto (2016) menunjukkan 

bahwa model integrasi tematik dan interdisipliner efektif 

meningkatkan pemahaman dan aplikasi nilai Islam dalam 

ilmu umum (Armas & Suharto, 2016). 

Tantangan Implementasi Integrasi Kurikulum 

a. Perbedaan paradigma antara ilmu agama dan ilmu 

umum. 

b. Keterbatasan sumber daya dan tenaga pengajar 

yang kompeten di kedua bidang. 

c. Resistensi dari kalangan konservatif yang 

mengkhawatirkan pengaruh modernitas. 

d. Kebutuhan penyesuaian kurikulum agar sesuai 

dengan konteks lokal dan global. 

Beberapa institusi telah mengadopsi integrasi 

kurikulum, seperti Universitas Islam Internasional 

Malaysia (IIUM) yang menggabungkan ilmu agama dan ilmu 

dunia dalam pengajaran dan penelitian (IIUM Annual 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

174 

 

Report, 2019). Di Indonesia, INSISTS mengembangkan 

modul pembelajaran berbasis integrasi nilai Islam dan ilmu 

pengetahuan (INSISTS Journal, 2020) 

Integrasi kurikulum pendidikan umum dan agama 

adalah kebutuhan strategis untuk mengatasi fragmentasi 

ilmu dan membentuk peserta didik yang utuh secara 

intelektual, spiritual, dan sosial. Dengan landasan Al-

Qur’an, Hadits, dan pemikiran ulama klasik dan 

kontemporer, model integrasi kurikulum dapat 

meningkatkan kualitas pendidikan Islam dan relevansinya 

di era modern. 

 

D. Pendidikan Islam sebagai Pilar Pembangunan Umat 

Pendidikan Islam memegang peranan sentral sebagai 

pilar pembangunan umat yang berkelanjutan. Melalui 

pendidikan, umat Islam dibentuk bukan hanya sebagai 

individu yang beriman dan berakhlak mulia, tetapi juga 

sebagai anggota masyarakat yang produktif dan 

berkontribusi dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk 

sosial, ekonomi, dan budaya. Pendidikan Islam yang 

komprehensif mampu mengintegrasikan nilai spiritual 

dengan kemampuan intelektual dan sosial, sehingga 

menjadi kekuatan utama dalam pembangunan peradaban 

Islam. 

Al-Qur’an menegaskan tugas manusia sebagai khalifah 

di bumi, yang mengandung implikasi pendidikan untuk 

pengembangan diri dan masyarakat: 

" لِ  إ ن  ي ل لْمَلََئ كَةِ  رَب كَِ قَالَِ وَإ ذِْ ِ ف ي جَاع  خَل يفَةًِ الْْرَْض  " 

"Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para 

malaikat: ‘Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang 

khalifah di bumi.’" (QS. Al-Baqarah 2: 30) (Departemen 

Agama RI, 1997) 

Peran sebagai khalifah menuntut pendidikan yang 

membekali umat dengan ilmu, moral, dan kemampuan 

mengelola kehidupan secara adil dan bijaksana. Nabi 

Muhammad SAW bersabda: 

" ِ خَيْرهِ ِ أنَْفَعهههمِْ النّاس  ل لنّاس  " 

"Sebaik-baik manusia adalah yang paling bermanfaat bagi 

manusia lainnya." (HR. Daraquthni) (Al-Albani, 1999) 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

175 

 

Hadits ini menegaskan bahwa pendidikan harus 

menghasilkan individu yang berkontribusi positif bagi 

masyarakat. 

Pendapat Ulama Klasik dan Kontemporer 

a. Imam Al-Ghazali 

Al-Ghazali menekankan bahwa pendidikan adalah sarana 

utama untuk membentuk masyarakat yang beradab dan 

sejahtera: "Pendidikan yang benar akan melahirkan 

masyarakat yang mampu mengelola kehidupan dengan 

bijaksana dan berakhlak mulia." (Al-Ghazali, n.d., hlm. 

160) 

b. Syed Naquib al-Attas 

Al-Attas menyatakan bahwa pendidikan Islam adalah 

fondasi peradaban yang beradab dan berkeadilan: 

"Pendidikan Islam adalah pilar utama dalam membangun 

peradaban yang beradab dan berkeadilan." (Al-Attas, 1979, 

hlm. 90) 

c. Abul Hasan Ali An Nadawi 

An Nadawi menegaskan pentingnya pendidikan Islam 

sebagai motor penggerak pembangunan umat: "Pendidikan 

Islam harus menjadi motor penggerak pembangunan umat 

yang berakar pada nilai-nilai Islam." (An Nadawi, 1985, 

hlm. 60) 

d. Adian Husaini dan Rekan 

Dalam kajian di INSISTS, Husaini dkk. menyoroti peran 

pendidikan Islam dalam pembangunan sosial dan ekonomi 

umat: "Pendidikan Islam yang holistik mampu membentuk 

generasi yang berdaya saing sekaligus berkarakter." 

(Husaini et al., 2016) 

Pendidikan Islam membekali peserta didik dengan nilai 

etika dan keterampilan yang diperlukan untuk berkontribusi 

dalam pembangunan sosial dan ekonomi. Model pendidikan yang 

mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu dunia memungkinkan 

peserta didik menjadi agen perubahan yang mampu mengatasi 

kemiskinan, ketidakadilan, dan berbagai masalah sosial (Armas & 

Suharto, 2017). 

Pendidikan Islam juga berperan penting dalam pelestarian 

dan pengembangan budaya luhur Islam yang berkontribusi pada 

peradaban dunia. Pendidikan yang berlandaskan nilai tauhid dan 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

176 

 

akhlak mulia membentuk masyarakat yang harmonis dan 

berbudaya tinggi (Al Kilani, 2010). 

Tantangan utama dalam menjadikan pendidikan Islam 

sebagai pilar pembangunan umat meliputi: 

a. Kesenjangan antara teori pendidikan Islam dan 

praktik di lapangan. 

b. Kurangnya sumber daya dan fasilitas pendidikan 

yang memadai. 

c. Pengaruh budaya dan nilai-nilai sekuler yang kuat. 

d. Kebutuhan untuk mengintegrasikan pendidikan 

agama dan umum secara efektif. 

Peluang yang ada meliputi: 

a. Kemajuan teknologi yang dapat digunakan dalam 

pembelajaran. 

b. Kesadaran global akan pentingnya pendidikan 

karakter dan spiritual. 

c. Dukungan lembaga pendidikan dan pemerintah 

dalam pengembangan pendidikan Islam. 

Pendidikan Islam adalah pilar utama pembangunan 

umat yang harus dikembangkan secara holistik dan 

kontekstual. Dengan landasan Al-Qur’an, Hadits, dan 

pemikiran para ulama, pendidikan Islam harus mampu 

membentuk generasi yang beriman, berakhlak mulia, dan 

produktif dalam pembangunan sosial, ekonomi, dan budaya 

umat. Pendidikan Islam yang kuat dan relevan merupakan 

kunci keberhasilan pembangunan peradaban Islam di masa 

depan. 

 

E. Strategi Reformulasi Nilai-nilai Pendidikan Islam 

Reformulasi nilai-nilai pendidikan Islam menjadi 

langkah strategis yang sangat penting dalam menghadapi 

tantangan zaman yang terus berkembang. Nilai-nilai 

pendidikan Islam yang bersumber dari Al-Qur’an, Hadits, dan 

tradisi keilmuan Islam harus direfleksikan ulang dan 

dikontekstualisasikan agar tetap relevan dan aplikatif dalam 

kehidupan modern. Strategi reformulasi ini bertujuan untuk 

memperkuat fondasi moral dan spiritual peserta didik sekaligus 

meningkatkan kualitas pendidikan secara menyeluruh dan 

adaptif. 

Allah SWT berfirman: 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

177 

 

" ِ وَقهولهوا سْنًاِ ل لنّاس  حه " 

"Dan ucapkanlah perkataan yang baik kepada manusia." 

(QS. Al-Baqarah 2: 83) (Departemen Agama RI, 1997) 

Nabi Muhammad SAW bersabda: 

" ثْتهِ إ نّمَاِ مَِ بهع  مَِ لْهتمَ   الْْخَْلََقِ  مَكَار  " 

"Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan 

akhlak yang mulia." (HR. Malik) (Al-Albani, 1999) 

Nilai-nilai akhlak mulia menjadi inti pendidikan Islam 

yang harus direformulasi dalam konteks kontemporer. 

Pendapat Ulama dan Pemikir Kontemporer 

a. Imam Al-Ghazali 

Dalam Ihya Ulumuddin, Al-Ghazali menegaskan bahwa 

pendidikan adalah proses penyucian jiwa (tazkiyah) dan 

pembentukan akhlak mulia yang harus dilakukan secara 

berkelanjutan (Al-Ghazali, n.d., hlm. 180). 

b. Syed Muhammad Naquib al-Attas 

Al-Attas menegaskan perlunya reformulasi nilai pendidikan 

Islam yang berakar pada prinsip tauhid dan tujuan 

membentuk insan kamil: 

"Reformulasi nilai-nilai pendidikan Islam harus 

berorientasi pada pembentukan manusia yang beradab dan 

berkepribadian Islami." (Al-Attas, 1979, hlm. 95) 

c. Fazlur Rahman 

Rahman mengajak umat Islam untuk melakukan 

reinterpretasi nilai-nilai Islam agar sesuai dengan konteks 

modern tanpa menghilangkan esensi ajaran Islam: "Nilai-

nilai Islam harus direformulasi secara kritis dan 

kontekstual agar mampu menjawab persoalan umat masa 

kini." (Rahman, 1982, hlm. 150) 

d. Muhammad Iqbal 

Iqbal menekankan pentingnya pembaruan nilai dalam 

pendidikan Islam yang menggabungkan ruh dan rasio: 

"Pendidikan harus menyatukan ilmu dan ruh sehingga 

lahir manusia yang utuh secara intelektual dan spiritual." 

(Iqbal, 1930, hlm. 115) 

e. Adian Husaini dan Rekan 

Dalam penelitian mereka, Husaini dkk. menyoroti 

pentingnya reformulasi nilai pendidikan Islam untuk 

memperkuat karakter dan integritas: 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

178 

 

"Reformulasi nilai-nilai pendidikan Islam menjadi kunci 

dalam membentuk generasi yang mampu menghadapi 

tantangan global dengan berlandaskan nilai Islam." 

(Husaini et al., 2017) 

Strategi reformulasi nilai pendidikan Islam meliputi: 

a. Reinterpretasi nilai secara kontekstual: 

Menyesuaikan nilai-nilai Islam dengan 

perkembangan sosial, budaya, dan teknologi tanpa 

mengabaikan prinsip dasar (Rahman, 1982). 

b. Integrasi nilai dalam seluruh aspek kurikulum: 

Memastikan nilai moral dan spiritual menjadi 

bagian integral dari semua mata pelajaran (Armas & 

Suharto, 2018). 

c. Penguatan pendidikan karakter dan spiritual: 

Menerapkan metode pembelajaran yang 

menumbuhkan kesadaran nilai dan akhlak mulia 

(Al-Ghazali, n.d.). 

d. Pelatihan guru dan tenaga pendidik: Meningkatkan 

kapasitas pendidik dalam memahami dan 

mengajarkan nilai secara efektif dan relevan 

(Husaini et al., 2017). 

e. Evaluasi dan pengembangan berkelanjutan: 

Melakukan monitoring dan evaluasi nilai-nilai yang 

diajarkan serta melakukan perbaikan secara 

berkesinambungan (INSISTS Journal, 2019). 

Beberapa lembaga pendidikan Islam telah melakukan 

reformulasi nilai dengan cara: 

a. Mengembangkan modul pembelajaran yang 

menggabungkan nilai spiritual dan akademik. 

b. Mengadakan pelatihan intensif bagi guru tentang 

pendidikan karakter dan nilai Islam. 

c. Melaksanakan program ekstrakurikuler yang 

menanamkan nilai sosial dan spiritual secara aktif 

(INSISTS Journal, 2019). 

Reformulasi nilai-nilai pendidikan Islam adalah langkah 

penting untuk menjaga relevansi dan efektivitas pendidikan dalam 

membentuk manusia berkarakter Islami di era modern. Dengan 

landasan Al-Qur’an, Hadits, dan pemikiran ulama klasik serta 

kontemporer, strategi reformulasi yang kontekstual dan sistemik 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

179 

 

dapat memperkuat fondasi moral dan spiritual peserta didik 

sekaligus meningkatkan kualitas pendidikan secara menyeluruh. 

 

F. Sinergi Antara Lembaga Pendidikan, Keluarga, dan 

Masyarakat 

Sinergi antara lembaga pendidikan, keluarga, dan masyarakat 

merupakan fondasi utama dalam membangun sistem pendidikan 

Islam yang efektif, holistik, dan berkelanjutan. Pendidikan tidak 

hanya berlangsung di sekolah atau madrasah, tetapi juga dalam 

lingkungan keluarga dan masyarakat luas. Kolaborasi yang 

harmonis di ketiga ranah ini memperkuat proses pembentukan 

karakter, spiritualitas, dan kecakapan intelektual peserta didik. 

Integrasi ketiga elemen ini menjadi kunci keberhasilan pendidikan 

Islam dalam membentuk insan kamil yang mampu menghadapi 

tantangan zaman. 

Al-Qur’an menegaskan peran keluarga sebagai institusi pertama 

dan utama dalam pendidikan anak: 

" إ حْسَانًاِ وَب الْوَال دَيْنِ  إ يّاههِ إ لِّ تعَْبهدهوا ألَِّ رَب كَِ وَقضََىِ  " 

"Dan Tuhanmu telah memerintahkan supaya kamu jangan 

menyembah selain Dia dan hendaklah kamu berbuat baik kepada 

ibu bapakmu." (QS. Al-Isra 17: 23) (Departemen Agama RI, 1997) 

Hadits Nabi Muhammad SAW menegaskan tanggung jawab setiap 

individu sebagai pemimpin di lingkungan masing-masing: 

" يتّ هِ  عَنِْ مَسْئهولِ  وَكهل كهمِْ رَاع ِ كهل كهمِْ رَع  " 

"Setiap kalian adalah pemimpin dan setiap pemimpin akan 

dimintai pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya." (HR. 

Bukhari dan Muslim) (Al-Albani, 1999) 

Fazlur Rahman menekankan pendidikan sebagai proses 

sosial yang melibatkan keluarga, sekolah, dan masyarakat secara 

sinergis: 

"Pendidikan Islam harus dipandang sebagai proses sosial yang 

melibatkan keluarga, sekolah, dan masyarakat secara sinergis." 

(Rahman, 1982, hlm. 150) 

Abdul Karim Zaidan menggarisbawahi peran masyarakat 

dalam memperkuat nilai-nilai Islam melalui pendidikan informal 

dan lingkungan sosial: 

"Masyarakat adalah ruang pendidikan yang tidak kalah penting 

dari sekolah; nilai-nilai Islam harus hidup dalam setiap aspek 

kehidupan sosial." (Zaidan, 2005, hlm. 88) 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

180 

 

Nurcholish Madjid mengajak membangun sinergi dinamis 

antara ketiga lembaga pendidikan agar pendidikan Islam 

menyentuh seluruh aspek kehidupan masyarakat: 

"Pendidikan Islam harus menjadi gerakan kolektif yang melibatkan 

keluarga, sekolah, dan masyarakat secara simultan." (Madjid, 

1999, hlm. 102) 

Adnin Armas dan Ugi Suharto dalam kajian INSISTS 

menekankan bahwa sinergi ini dapat meningkatkan efektivitas 

pendidikan karakter dan spiritual di kalangan peserta didik (Armas 

& Suharto, 2018). 

Model sinergi yang efektif meliputi: 

a. Kolaborasi Kurikulum dan Program: Keluarga dan 

masyarakat dilibatkan dalam pengembangan dan 

pelaksanaan program pendidikan, sehingga nilai-

nilai Islam dapat terus dipertahankan dan 

dikembangkan. 

b. Pelibatan Orang Tua: Orang tua sebagai pendidik 

utama di rumah harus diberdayakan melalui 

pelatihan dan dukungan agar dapat mendampingi 

pendidikan anak secara optimal. 

c. Penguatan Komunitas: Masyarakat berperan 

sebagai pendukung dan pengawas pendidikan yang 

menciptakan lingkungan kondusif bagi tumbuh 

kembang nilai-nilai Islam. 

d. Media Komunikasi Efektif: Pemanfaatan media 

massa dan teknologi informasi untuk memperkuat 

pesan pendidikan di semua lingkungan, termasuk 

keluarga dan masyarakat. 

Penelitian oleh Sulaiman dan Zainuddin (2017) 

menunjukkan bahwa sinergi yang kuat antara sekolah, keluarga, 

dan masyarakat meningkatkan hasil belajar akademik dan 

pembentukan karakter peserta didik (Sulaiman & Zainuddin, 

2017). 

Meskipun penting, sinergi antara lembaga pendidikan, 

keluarga, dan masyarakat menghadapi berbagai tantangan, antara 

lain: 

a. Perbedaan Persepsi dan Prioritas: Kadang terjadi 

perbedaan pandangan antara sekolah, orang tua, 

dan masyarakat tentang tujuan dan metode 

pendidikan. 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

181 

 

b. Keterbatasan Sumber Daya: Tidak semua keluarga 

dan masyarakat memiliki sumber daya atau 

pengetahuan yang cukup untuk mendukung 

pendidikan secara optimal. 

c. Pengaruh Globalisasi dan Budaya Sekuler: Nilai-

nilai luar yang bertentangan dengan Islam dapat 

mengganggu proses pendidikan di lingkungan 

keluarga dan masyarakat. 

d. Kurangnya Komunikasi dan Koordinasi: Sinergi 

yang kurang efektif sering kali disebabkan oleh 

lemahnya komunikasi dan koordinasi antar pihak 

terkait. 

Untuk mengatasi tantangan tersebut, berbagai upaya dapat 

dilakukan: 

a. Penyuluhan dan Pelatihan bagi Orang Tua: 

Memberikan pemahaman dan keterampilan dalam 

mendidik anak sesuai nilai Islam. 

b. Pengembangan Program Kemitraan Sekolah dan 

Masyarakat: Mengadakan kegiatan bersama yang 

melibatkan seluruh komponen pendidikan. 

c. Penggunaan Teknologi untuk Komunikasi: 

Memanfaatkan media sosial dan platform digital 

untuk menjalin komunikasi efektif antara sekolah, 

keluarga, dan masyarakat. 

d. Pemberdayaan Organisasi Kemasyarakatan Islam: 

Memperkuat peran ormas Islam dalam mendukung 

pendidikan dan pembinaan umat. 

Sinergi antara lembaga pendidikan, keluarga, dan 

masyarakat adalah kunci keberhasilan pendidikan Islam yang 

holistik dan berkelanjutan. Dengan landasan Al-Qur’an, Hadits, 

serta pemikiran ulama dan tokoh kontemporer, sinergi ini harus 

dikembangkan secara sistemik dan dinamis agar pendidikan Islam 

mampu membentuk generasi yang beriman, berakhlak mulia, dan 

produktif dalam kehidupan bermasyarakat. 

 

G. Masa Depan Pendidikan Islam dalam Arus Peradaban Global 

Pendidikan Islam saat ini berada pada persimpangan penting 

dalam menghadapi arus peradaban global yang sangat dinamis 

dan kompleks. Globalisasi membawa berbagai tantangan sekaligus 

peluang, termasuk kemajuan teknologi informasi, perubahan 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

182 

 

sosial budaya, dan interaksi lintas peradaban yang intens. Masa 

depan pendidikan Islam sangat tergantung pada kemampuannya 

untuk beradaptasi secara inovatif tanpa kehilangan fondasi nilai-

nilai Islam yang autentik. 

Al-Qur’an menegaskan pentingnya ilmu pengetahuan sebagai 

jalan untuk mengenal ciptaan dan pencipta: 

" ينَِ يَسْتوَ ي هلَِْ قهلِْ ونَِ الّذ  ينَِ يَعْلَمه ونَِ لَِ وَالّذ  يَعْلَمه " 

"Katakanlah: 'Apakah orang-orang yang mengetahui itu sama 

dengan orang-orang yang tidak mengetahui?'" (QS. Az-Zumar 39: 

9) (Departemen Agama RI, 1997) 

Nabi Muhammad SAW juga menekankan pentingnya ilmu 

pengetahuan sebagai bekal menghadapi kehidupan: 

" لْمِ  طَلَبهِ يضَة ِ الْع  سْل مِ  كهل ِ  عَلَى فَر  مه " 

"Menuntut ilmu itu wajib bagi setiap Muslim." (HR. Ibnu Majah) 

(Al-Albani, 1999) 

Imam Al-Ghazali menegaskan pentingnya ilmu dan amal 

sebagai pondasi peradaban: 

"Ilmu tanpa amal adalah sia-sia, dan amal tanpa ilmu adalah 

kebodohan." (Al-Ghazali, n.d., hlm. 160) 

Syed Naquib al-Attas menegaskan bahwa pendidikan Islam harus 

menjadi pilar peradaban yang berkeadaban dan berkeadilan: 

"Pendidikan Islam adalah fondasi utama pembangunan peradaban 

umat yang beradab." (Al-Attas, 1979, hlm. 90) 

Abul Hasan Ali An Nadawi menyoroti perlunya pendidikan Islam 

yang menjawab kebutuhan pembangunan umat: 

"Pendidikan Islam harus menjadi motor penggerak pembangunan 

umat yang berakar pada nilai-nilai Islam." (An Nadawi, 1985, hlm. 

60) 

Madjid Irsan Al Kilani menekankan pendidikan Islam yang 

mampu beradaptasi dengan globalisasi tanpa kehilangan nilai-nilai 

Islam: 

"Pendidikan Islam harus mampu menjawab tantangan global 

dengan tetap berpegang teguh pada prinsip Islam." (Al Kilani, 2010, 

hlm. 110) 

Adian Husaini dan kolega dalam INSISTS menegaskan 

perlunya pendidikan Islam yang inovatif dan adaptif dalam 

menghadapi arus peradaban global: 

"Pendidikan Islam harus mengembangkan inovasi dan adaptasi 

untuk tetap relevan dalam arus global." (Husaini et al., 2019) 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

183 

 

Fazlur Rahman melihat pendidikan Islam sebagai 

instrumen penting dalam pembangunan peradaban modern yang 

berakar pada nilai-nilai Islam namun terbuka terhadap ilmu 

pengetahuan kontemporer: 

"Pendidikan Islam harus mampu menjembatani tradisi dan 

modernitas dengan cara yang kritis dan konstruktif." (Rahman, 

1982, hlm. 160) 

Ismail Raji al-Faruqi menekankan perlunya Islamisasi ilmu 

pengetahuan sebagai fondasi pendidikan yang mampu 

menghadapi kompleksitas global: 

"Islamisasi ilmu pengetahuan adalah kunci untuk membangun 

pendidikan Islam yang relevan dan berdaya saing di dunia global." 

(Al-Faruqi, 1982, hlm. 120) 

Mohammed Arkoun mengajak pendidikan Islam untuk 

membuka ruang dialog dan kritik sebagai cara memperkuat 

pendidikan dalam menghadapi tantangan global: 

"Pendidikan Islam harus mengembangkan pendekatan kritis dan 

dialogis agar mampu berkontribusi dalam peradaban modern." 

(Arkoun, 2006, hlm. 98) 

Nawal El Saadawi, seorang feminis dan intelektual, mengajarkan 

pentingnya pendidikan sebagai alat pembebasan sosial yang 

relevan bagi pendidikan Islam masa depan: 

"Pendidikan harus membebaskan dan memperkuat kesadaran 

kritis individu terhadap realitas sosial." (El Saadawi, 1999, hlm. 75) 

Tantangan Masa Depan Pendidikan Islam 

a. Dominasi budaya sekuler dan konsumtif: Risiko 

kehilangan identitas Islam di tengah arus budaya 

global. 

b. Ketimpangan akses teknologi dan pendidikan: 

Menciptakan kesenjangan kualitas pendidikan 

antar wilayah. 

c. Fragmentasi ilmu pengetahuan: Membuat 

pendidikan Islam sulit mengintegrasikan ilmu 

agama dan ilmu dunia. 

d. Krisis identitas dan moral: Mengancam keutuhan 

nilai dan karakter peserta didik. 

Peluang dan Strategi Masa Depan 

a. Integrasi teknologi digital: Memanfaatkan media 

digital untuk memperluas akses dan kualitas 

pendidikan Islam. 



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I. 

184 

 

b. Pengembangan kurikulum berbasis kompetensi dan 

nilai: Menyesuaikan dengan kebutuhan global 

tanpa mengabaikan nilai Islam. 

c. Penguatan pendidikan karakter dan spiritualitas: 

Sebagai benteng nilai dalam menghadapi arus 

modernitas. 

d. Kolaborasi internasional: Membangun jaringan 

pendidikan Islam global untuk pertukaran ilmu dan 

budaya. 

e. Pengembangan riset dan inovasi Islam: Mendukung 

kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi yang 

berlandaskan nilai Islam. 

Studi Kasus dan Praktik Kontemporer 

a. Universitas Al-Azhar, Mesir: Memadukan tradisi 

keilmuan Islam klasik dengan pengembangan ilmu 

modern dan riset interdisipliner (El-Masry, 2015). 

b. International Islamic University Malaysia (IIUM): 

Model integrasi pendidikan Islam dan ilmu 

pengetahuan modern yang berorientasi global (IIUM 

Annual Report, 2020). 

c. INSISTS, Indonesia: Mengembangkan pendidikan 

Islam yang inovatif dan kontekstual dengan 

pendekatan Islamisasi ilmu pengetahuan (INSISTS 

Journal, 2021). 

Masa depan pendidikan Islam dalam arus peradaban global 

sangat bergantung pada kemampuannya mengintegrasikan tradisi 

dan inovasi secara seimbang dan adaptif. Pendidikan Islam harus 

mampu menjawab tantangan globalisasi dengan tetap 

mempertahankan nilai-nilai tauhid, moral, dan spiritual yang 

menjadi fondasi peradaban Islam. Dengan pendekatan kritis, 

dialogis, dan inovatif, pendidikan Islam dapat menjadi pilar 

peradaban dunia yang berkeadilan dan beradab. 

 



 

 
185 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abd Elgalil, H. M., Abd El Hakamb, F. E. Z., Farrag, I. M., 

Abdelmohsen, S. R., & Elkolaly, H. (2022). Undergraduate 

Students’ perceptions of online assessment during COVID 19 

pandemic at Faculty of Medicine for Girls, Al Azhar 

University, Cairo, Egypt. Innovations in Education and 

Teaching International, 60(2), 185 195.  

Abd. Rachman Assegaf (2013), Aliran Pemikiran Pendidikan Islam, 

Depok: Penerbit RajaGrafindo 

Abdul Mujib & Mudzakkir (2019), Jusuf. Ilmu Pendidikan Islam. 

Jakarta: Kencana 

Abdul Mujib & Mudzakkir Jusuf (2019), Ilmu Pendidikan Islam. 

Penerbit: Kencana 

Abdullah, A. (2022). Strategi dan metode pembelajaran PAI. 

Bandung: Pustaka Edu. 

Abdullah, M., & Ridwan, M. (2017). Pendidikan Pesantren: Tradisi 

dan Transformasi. Yogyakarta: LKIS. 

Abdurrahman, D., & Huda, M. (2019). Dinamika Pesantren di Era 

Globalisasi. Jakarta: Kencana. 

Abuddin Nata (2003), Kapita Selekta Pendidikan Islam, Bandung: 

Penerbit Angkasa 

Abuddin Nata (2005), “Pemikiran Pendidikan Islam”, Jakarta: 

Penerbit Gaya Media Pratama 

Abuddin Nata (2005), Tokoh-tokoh Pembaruan Pendidikan Islam di 

Indonesia, Depok: Penerbit Raja Grafindo Persada 

Abuddin Nata (2012). Kapita Selekta Pendidikan Islam. Jakarta: 

Rajagrafindo Persada. 

Abuddin Nata (2022), Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam, 

Penerbit Amzah 

Adiyono, A., Julaiha, J., & Jumrah, S. (2023). Perubahan 

Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam Di 

Madrasah Aliyah Negeri Insan Cendikia Paser. IQRO: Journal 

of Islamic Education, 6(1), 33 60.  

Afandi, A. (2021). Metode hiwar dalam pengembangan pendidikan 

karakter di sekolah dasar Islam. Jurnal Al-Tarbiyah, 10(1), 

45–53. https://doi.org/10.24235/tarbiyah.v10i1.5678 

Ahmad D. Marimba, (1989), “Pengantar Filsafat Pendidikan Islam”, 

Penerbit Al-Ma’arif 



 

 
186 

 

Ahmad Tafsir (1992), Ilmu pendidikan dalam perspektif Islam, 

Penerbit Remaja Rosdakarya 

Ainiyah, N., & Syarif, H. (2021). Evaluasi Pembelajaran Berbasis 

Aisyah, A. S., & Muttaqin, A. I. (2022). Modernisasi Sistem 

Pendidikan Pondok Pesantren Bustanul Ulum Krai Lumajang 

dalam Konteks Perubahan Sosial. Nusantara: Indonesian 

Journal of Islamic Studies, v3i2, hlm. 55 65. 

Aisyah, S., & Qomariyah, L. (2025). Implementasi metode talaqqi 

dalam meningkatkan kualitas bacaan Al Qur’an santri di 

Pondok Pesantren Al Aqobah 4 Diwek Jombang. Journal 

Sains Student Research. 

https://doi.org/10.61722/jssr.v3i4.5914 

Akhyar, M., Zulmuqim, & Kosim, M. (2024). Gagasan 

Pembaharuan Pendidikan Islam Berkemajuan Perspektif 

K.H. Ahmad Dahlan. Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman, 

12(1), 1–19. 

https://doi.org/https://doi.org/10.52185/kariman.v12i1.3

79 

Al Azhar Assiut Medical Journal. (2022). Analysis of blended 

learning in ophthalmology for medical students during the 

COVID 19 pandemic. Al Azhar Assiut Medical Journal.  

Al Fanarmedia. (2025, Januari). Egypt’s Al Azhar U. Considers 

Arabising Medical Studies, Reigniting Debate.  

Al Qarawiyyin Presidency. (2024, 2 Juli). Al Qarawiyyin University 

Opens Registration for Traditional Final Education for the 

2024/2025 Academic Year. Fes News Media. 

Al-Abrasyi, A. M. (2003). Dasar-dasar Pokok Pendidikan Islam. 

Jakarta: Bulan Bintang. 

Al-Abrasyi, Muhammad Athiyah (2003), Dasar-dasar Pokok 

Pendidikan Islam, Penerbit Maktabah al-Ma'arif 

Al-Albani, M. N. (1999). Silsilah Ahadits Shahihah. Riyadh: 

Darussalam. 

Alamtara (Studi Kasus). (2023). Transformasi Dakwah Pesantren 

melalui Media Digital: Studi Kasus Pondok Pesantren 

Darussalam Blokagung Banyuwangi. Alamtara: Jurnal 

Komunikasi dan Penyiaran Islam. 

Al-Attas, S. M. N. (1990). The Concept of Education in Islam: A 

Framework for an Islamic Philosophy of Education. Kuala 

Lumpur: ISTAC. 



 

 
187 

 

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: 

ISTAC. 

Al-Attas, S. N. (1978). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: 

ISTAC. 

Al-Attas, S. N. (1979). The Concept of Education in Islam. Kuala 

Lumpur: ISTAC. 

Al-Attas, S.M.N (1993), Islam and Secularism. Kuala Lumpur: 

ISTAC 

Al-Attas, S.M.N. (1980), Islam and Secularism, Penerbit Qadeem 

Press 

Al-Attas, S.M.N. (1991). The Concept of Education in Islam. Kuala 

Lumpur: ISTAC. 

Al-Attas, S.M.N. (1999), “The Concept of Education in Islam”, 

Malaysia: Penerbit The Moslem Youth Movement of Malaysia 

(ABIM) 

Al-Farabi. (1985). Tahsil al-Sa'adah (The Attainment of Happiness). 

Beirut: Dar al-Mashriq. 

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of Knowledge: General 

Principles and Work Plan. Herndon, VA: International 

Institute of Islamic Thought. 

Al-Ghazali, I. (2002). Ihya Ulumuddin (Kebangkitan Ilmu-ilmu 

Agama). Beirut: Dar al-Fikr. 

Al-Ghazali. (2002). Ihya’ Ulum al-Din [Revival of Religious 

Sciences]. Beirut: Dar al-Fikr. 

Al-Ghazali. (2005). Ihya' Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Fikr. 

Al-Ghazali. (n.d.). Ihya Ulumuddin. 

Al-Jili, A. A. (1997). Al-Insan al-Kamil fi Ma‘rifat al-Awakhir wa al-

Awail. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Altinordu, A. (2013). The Politics of Education in Turkey: Education 

and Islam in a Secular State. British Journal of Sociology of 

Education, 34(4), 558–570. 

Al-Zarnuji. (2003). Ta'lim al-Muta'allim Tariq al-Ta'allum 

[Instruction of the Student: The Method of Learning]. 

Indonesia: Bintang Pustaka. 

Amin Abdullah (2018), Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, 

Metodologi, dan Etika Ilmu Islam. Yogyakarta: IRCiSoD 

Amin Abdullah (2021) Multidisiplin, Interdisiplin, dan 

Transdisiplin: Metode Studi Agama dan Studi Islam di Era 

Kontemporer. Yogyakarta: Suka Press 



 

 
188 

 

Amin Abdullah (2021), Studi Agama: Normativitas atau 

Historisitas?. Yogyakarta: Pustaka Pelajar 

An Nadawi, A. H. A. (1985). Islamic Education: Tradition and 

Reform. Cairo: Dar Al-Shorouk. 

Anwar, S., Fikri, A. D., & Izza, Y. P. (2025). Implementation of The 

Concept of Tazkiyat Al-Nafs Imam Al-Ghazali in The 

Cultivation Of Student Moral Education at The Al-Aly 

Bojonegoro Modern Islamic Boarding School. Al Ulya: Jurnal 

Pendidikan Islam, 10(1), 176–186. 

https://doi.org/https://doi.org/10.32665/alulya.v10i1.421

0 

Arif, M., & Aziz, R. (2023). Islamic religious education learning 

model in the 21st century: Systematic literature review. 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies, 3(2), 237–

262. https://doi.org/10.54299/ijies.v3i2.4417 

Arifin, Z. (2017). Evaluasi Pembelajaran: Prinsip, Teknik, dan 

Prosedur. Jakarta: PT Remaja Rosdakarya. 

Arifin, Z. (2018). Pendidikan Islam: Tradisi dan Transformasi di 

Dunia Islam. Jakarta: Kencana. 

Arifin, Z. (2019). Pendidikan Islam: Tradisi dan Transformasi di 

Dunia Islam. Jakarta: Kencana. 

Arifin, Z. (2021). Efektivitas metode hiwar dalam meningkatkan 

hasil belajar Pendidikan Agama Islam. Jurnal Pendidikan 

Agama Islam Al-Thariqah, 6(2), 134–142. 

https://doi.org/10.32699/thariqah.v6i2.2461 

Aris (2022), Ilmu Pendidikan Islam, Cirebon: Penerbit Yayasan 

Wiyata Bestari Samasta 

Aristotle. (1995). Politics (Trans. Ernest Barker). Oxford: Oxford 

University Press. 

Armas, A., & Suharto, U. (2015). Rekonstruksi Pendidikan Islam: 

Integrasi Tradisi dan Modernitas. INSISTS Journal, 3(2), 45-

67. 

Armas, A., & Suharto, U. (2016). Model Integrasi Kurikulum 

Pendidikan Islam dan Umum. INSISTS Journal, 4(2), 55-72. 

Armas, A., & Suharto, U. (2017). Pendidikan Holistik Berbasis 

Tauhid: Studi Implementasi di Sekolah Islam. INSISTS 

Journal, 5(1), 78-95. 



 

 
189 

 

Armas, A., & Suharto, U. (2018). Sinergi Pendidikan Islam: 

Keluarga, Sekolah, dan Masyarakat. INSISTS Journal, 6(3), 

120-140. 

Armas, A., & Suharto, U. (2018). Strategi Reformulasi Nilai 

Pendidikan Islam. INSISTS Journal, 6(2), 110-130. 

Arsyad Ihsanulhaq, P., & Muttaqin, M. I. (2024). Al Azhar 

University’s Indonesian Student Alumni Strategic Role 

Analysis in Influencing the Politics of Indonesia Egypt Foreign 

Policy. Journal of World Science, 3(10), 1351 1361.  

Arsyad, A. (2019). Media Pembelajaran. Jakarta: Rajawali Pers. 

Asrol, S., Hesthria, N., & Rizki, O. S. (2021). Role of pesantren in 

improving sociopreneurs of the community around pesantren 

in Palembang City. Peradaban Journal of Economic and 

Business, 2(1), 50–54. 

https://doi.org/10.53801/pjeb.v2i1.56 

Asrol, S., Hesthria, N., & Rizki, O. S. (2023). Role of Pesantren in 

Improving Sociopreneurs of the Community Around 

Pesantren in Palembang City. Peradaban Journal of 

Economic and Business, 2(1), 43 56.  

Asrori Mukhtarom (2020), Pemikiran Pendidikan Islam KH Ahmad 

Dahlan, Serang Banten: Penerbit Desanta Muliavisitama 

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: 

A Systems Approach. London: International Institute of 

Islamic Thought. 

Azmi, N., & Kamaruddin, M. (2018). Educational Reform in Islamic 

Schools: Integrating Tradition and Innovation. Journal of 

Islamic Education, 5(1), 23-39. 

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di 

Tengah Tantangan Milenium III. Jakarta: Kencana. 

Azra, A. (2019). Pendidikan Islam: Moderasi, Radikalisme, dan 

Tantangan Global. Jurnal Pendidikan Islam, 5(2), 99–116. 

Azra, A. (2019). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju 

Milenium Baru. Jakarta: Kencana. 

Azyumardi Azra (1999), Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi 

Menuju Milenium Baru, Jakarta: Penerbit Logos Wacana 

Ilmu 

Azyumardi Azra (2013), Jaringan Ulama Timur Tengah dan 

Kepulauan Nusantara. Jakarta: Kencana 



 

 
190 

 

Azyumardi Azra (2019), Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, 

Penerbit Prenada Media 

Azyumardi Azra (2021), Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi 

di Tengah Tantangan Global. Jakarta: Kencana 

Azzuwha (2014), Ruang Lingkup Pemikiran Pendidikan Islam, 

Azzuwha, https://azzuwha.weebly.com, diakses pada 29 Juli 

2025 WIB 

Bahri, S., Wahid, A. H., & Najiburrahman. (2023). Digital 

Transformation in Pesantren: The Kyai's Role in Improving 

Educational Services. Indonesian Journal of Education and 

Social Studies, 3(2). 

Bloom, B. S. (Ed.). (1956). Taxonomy of educational objectives: The 

classification of educational goals. New York: Longmans. 

Bulek, M. J. (2025). Biografi Dan Pemikiran Filsafat Ibnu Sina: 

Rekonsiliasi Antara Agama Dan Filsafat Ketuhanan Dan 

Jiwa. Ournal of Mandalika Literature, 6(2), 547–553. 

https://doi.org/https://doi.org/10.36312/jml.v6i2.4176 

Daradjat, Z. (2005). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara. 

Darling-Hammond, L. (2000). Teacher quality and student 

achievement: A review of state policy evidence. Education 

Policy Analysis Archives, 8(1), 1–44. 

Delviany, V., Dewi, E., Hulawa, D. E., & Alwizar. (2024). Pendidikan 

Akhlak Dalam Perspektif Imam Al-Ghazali. Counselia; Jurnal 

Bimbingan Konseling Pendidikan Islam, 5(2), 357–370. 

https://doi.org/https://doi.org/10.31943/counselia.v5i2.1

39 

Departemen Agama Republik Indonesia. (1997). Al-Qur'an dan 

Terjemahannya. Jakarta: Balai Litbang Agama. 

Departemen Agama RI. (2003). Al-Qur’an dan Terjemahannya. 

Jakarta: Yayasan Penyelenggara Penerjemahan Al-Qur’an. 

Dewantara, K. H. (2004). Pendidikan: Pemikiran, Perjuangan dan 

Keteladanan. Yogyakarta: Majelis Luhur Taman Siswa. 

Dewey, J. (1916). Democracy and Education: An Introduction to the 

Philosophy of Education. New York: Macmillan. 

Dias, H. P., Julhadi, & Hanafi, A. H. (2023). Gagasan Moderasi 

Beragama: Menguak Pluralisme dalam Pembaharuan Islam 

Nurcholish Madjid. Al-Jadwa: Jurnal Studi Islam, 3(2), 156–

172. https://doi.org/https://doi.org/10.61445/tofedu.v3i5 



 

 
191 

 

Durkheim, E. (1956). Education and Sociology. New York: Free 

Press. 

Efendi, Z. (2024). Ibnu Khaldun dan Teori Peradaban: Relevansi 

Pemikirannya dalam Dunia Modern. Innovative: Journal Of 

Social Science Research, 4(6), 2198–2210. 

https://doi.org/https://doi.org/10.31004/innovative.v4i6.1

6620 

El Saadawi, N. (1999). Women and Education in the Arab World. 

Cairo: Dar Al-Hilal. 

El-Masry, A. (2015). The Role of Al-Azhar University in 

Contemporary Islamic Education. Journal of Islamic Studies, 

26(2), 137-158. 

Fajrin, D. F., Syafe’i, I., Azizah, N., Hasanah, U., & Rahmatika, Z. 

(2025). The talaqqi method: Its effectiveness on students’ 

ability to memorize the Qur’an. Journal of Innovation and 

Research in Primary Education, 4(3), 410–419. 

https://doi.org/10.56916/jirpe.v4i3.1443 

Fauzi Majid, A., & Nurwahidin. (2023). The role of pesantren in 

maintaining national resilience in the modern era. Jurnal 

Pendidikan dan Pengajaran Islam, 12(2). https://www.riset-

iaid.net/index.php/jppi/article/view/2173 

Fauzi Majid, N., & Nurwahidin. (2025). The Role of Pesantren in 

Maintaining National Resilience in the Modern Era. Jurnal 

Penelitian Pendidikan Islam, 13(1), 13 25.  

Fauzi, A. (2022). Pendekatan dakwah bil mau’izah al-hasanah 

dalam pendidikan karakter. Jurnal Al-Hikmah: Kajian 

Pendidikan dan Dakwah Islam, 14(1), 1–12. 

https://doi.org/10.24042/alhikmah.v14i1.9876 

Fauzi, M., & Mulyani, L. (2017). Metode Pembelajaran Al-Qur’an di 

Lembaga Tahfiz Modern. Bandung: Alfabeta. 

Fazlur Rahman (1982), Islam and Modernity, London: Penerbit 

University Chicago Press 

Fazlur Rahman. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an 

Intellectual Tradition. Chicago: University of Chicago Press. 

Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. New York: 

Continuum. 

Goleman, D. (1995). Emotional Intelligence: Why It Can Matter 

More Than IQ. New York: Bantam Books. 



 

 
192 

 

H.A.R Tilaar (2002), Membenahi Pendidikan Nasional, Penerbit 

Rineka Cipta 

H.A.R. Tilaar, (2002), “Perubahan Sosial dan Pendidikan” 

Pengantar Pedagogik Transformatif Untuk Indonesia, 

Jakarta: Penerbit Gramedia Widiasarana Indonesia 

Hadi, A., Syairozi, I., & Oktapiani, M. (2024). Revitalizing Pesantren 

Education to Foster Religious Moderation in Indonesia. At 

Ta’dib, 19(2), 241 350.  

Haedar Nashir (2021), Islam Berkemajuan untuk Indonesia 

Berkemajuan. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah 

Haedar Nashir (2021), Manifesto Islam Berkemajuan (Yogyakarta: 

Suara Muhammadiyah 

Hakim, A. R., & Zulaekah. (2023). Transformasi Pendidikan Islam 

Menuju Society 5.0: Analisis Kurikulum dan Kompetensi 

Guru. Al Muaddib: Jurnal Kajian Ilmu Kependidikan, 7(3).  

Hakim, F., Syafe’i, I., & Abbas, E. (2024). Konsep Pendidikan 

Akhlak Studi Komparasi Pemikiran Imam Al-Ghazali dan 

Buya Hamka. Attractive : Innovative Education Journa, 6(3), 

57–70. 

https://doi.org/https://doi.org/10.51278/aj.v6i3.1499 

Halstead, J. M. (2004). An Islamic concept of education. 

Comparative Education, 40(4), 517–529. 

Harun Nasution (1995), Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, 

Jakarta: Penerbit Mizan 

Hasan Langgulung (1979), “Pendidikan Islam dan 

Perkembangannya di Dunia Islam”, Jakarta: Penerbit Al-

Ma’arif 

Hasan Langgulung (1980), Beberapa Pemikiran tentang Pendidikan 

Islam, Bandung: Penerbit Al-Ma'arif 

Hasan Langgulung (2003). Pendidikan Islam dan Peranannya 

dalam Kemajuan Ilmu Pengetahuan. Jakarta: Pustaka Al-

Husna. 

Hasan, N. (2016). Islamic Education in Indonesia: Tradition and 

Transformation. Bandung: Mizan. 

Hasanah, R. (2021). Efektivitas metode mau’izah dalam 

meningkatkan kesadaran ibadah siswa. Jurnal Pendidikan 

Agama Islam Al-Tarbawi, 5(2), 45–53. 

https://doi.org/10.24235/tarbawi.v5i2.5689 



 

 
193 

 

Hasbullah. (2015). Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia: 

Lintasan Sejarah, Pertumbuhan, dan Pembaruan. Jakarta: 

RajaGrafindo Persada. 

Hassan, M., Abuzar, M., Shikdar, M. R., Rahman, O., & E. Sor, A. 

(2024). A Comparative Study on the Competence of Ideal 

Teachers According to Al-Ghazali and Abdullah Nashih 

Ulwan: Their Relevance and Application in the Modern 

Education System. Solo Universal Journal of Islamic 

Education and Multiculturalism, 2(3), 219–232. 

Hasyim Mahmud Wantu, dkk (2023), Buku Ajar Ilmu Pendidikan 

Islam (Kompilasi Materi), Purbalingga: Penerbit Eureka Media 

Aksara 

Hay, D., & Nye, R. (2006). The Spirit of the Child. London: Jessica 

Kingsley Publishers. 

Hidayat, R., Luviadi, A., & Putra, A. E. (2024). Implementasi metode 

talaqqi dalam pembelajaran Tahsinul Qur’an di Pondok 

Pesantren Ahmad Dahlan Candipuro. Al Mau’izhoh: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, 6(1), 596–601. 

https://doi.org/10.31949/am.v6i1.8808 

Hidayat, W. N., & Kuswanto. (2024). Relevansi Pengembangan 

Kurikulum Pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali dan 

Ibnu Sina. Kartika: Jurnal Studi Keislaman, 4(1), 92–101. 

https://doi.org/https://doi.org/10.59240/kjsk.v4i1.62 

Hidayatullah, F. (2016). Filsafat Pendidikan Islam: Membangun 

Kerangka Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi Pendidikan 

Islam. Yogyakarta: Kaukaba. 

Hidayatullah, F. (2016). Filsafat Pendidikan Islam: Membangun 

Kerangka Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi Pendidikan 

Islam. Yogyakarta: Kaukaba. 

Hoque, M. N., & Abdullah, M. F. (2021). The world’s oldest 

university and its financing experience: A study on Al 

Qarawiyyin University (859 990). Journal of Nusantara 

Studies (JONUS), 6(1), 24 41.  

Huda, M., & Fadillah, M. (2019). Konsep Pendidikan Islam: Teori 

dan Praktik. Bandung: Pustaka Setia. 

Humaidah Hasibuan (2022), Filsafat Pendidikan Islam,  

Huntington, S. P. (1996). The Clash of Civilizations and the 

Remaking of World Order. New York: Simon & Schuster. 



 

 
194 

 

Husaini, A., et al. (2010). Islamisasi Ilmu Pengetahuan dan 

Pendidikan. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar. 

Husaini, A., et al. (2014). Integrasi Kurikulum dalam Pendidikan 

Islam: Studi Kasus. INSISTS Journal, 3(1), 33-50. 

Husaini, A., et al. (2016). Pendidikan Islam sebagai Pilar 

Pembangunan Umat. INSISTS Journal, 6(1), 45-65. 

Husaini, A., et al. (2017). Reformulasi Nilai Pendidikan Islam dalam 

Era Global. INSISTS Journal, 7(1), 50-70. 

Husaini, A., et al. (2019). Pendidikan Islam dalam Arus Peradaban 

Global. INSISTS Journal, 8(1), 20-45. 

Ibn Jama’ah. (2008). Tazkirah al-Sami’ wa al-Mutakallim fi Adab 

al-‘Alim wa al-Muta‘allim. Kairo: Dar al-Hadits. 

Ibnu Khaldun. (2011). Muqaddimah (terj. oleh Franz Rosenthal). 

Princeton: Princeton University Press. 

Ibnu Sina. (1990). Kitab al-Najat. Beirut: Dar al-Afaq. 

IIUM Annual Report. (2019). Islamic Education and Research. 

Kuala Lumpur: IIUM Press. 

IIUM Annual Report. (2020). Islamic Education and Research. 

Kuala Lumpur: IIUM Press. 

Ilyasin, M., & Junaidi, M. (2017). Institusi Pendidikan Islam: 

Telaah Historis dan Kontekstual. Malang: UIN Maliki Press. 

Iqbal, M. (1930). The Reconstruction of Religious Thought in Islam. 

Lahore: Shaikh Muhammad Ashraf. 

Jauhari, R., Walid, M., & Aziz, A. (2025). Transformasi Kebijakan 

Kurikulum di Madrasah: Komparasi Kritis antara KMA 

Nomor 347 Tahun 2022 dan KMA Nomor 450 Tahun 2024. 

JIIP   Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 8(7), 7009 7016.  

Jessieca, A. M., & Saepudin, A. (2022). Implementasi metode 

talaqqi melalui pembelajaran hybrid pada mata pelajaran 

tahfidz Al-Qur’an. Jurnal Riset Pendidikan Agama Islam, 

2(2), 73–80. https://doi.org/10.29313/jrpai.v2i2.1163 

Kemendikbudristek. (2022). Panduan Implementasi Kurikulum 

Merdeka. Jakarta: Kemdikbudristek. 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan RI. (2003). Undang-

Undang Sistem Pendidikan Nasional No. 20 Tahun 2003. 

Jakarta: Depdiknas. 

Kusnandar, K., & Mukhibat, M. (2019). Metode dakwah Rasulullah 

SAW: Studi pendekatan komunikatif dalam hadis. Jurnal 



 

 
195 

 

Komunikasi Islam, 9(1), 23–38. 

https://doi.org/10.15642/jki.2019.9.1.23-38 

Langgulung, H. (1991). Manusia dan Pendidikan: Suatu Analisis 

Psikologi dan Pendidikan. Jakarta: Pustaka Al-Husna. 

Lickona, T. (1991). Educating for Character: How Our Schools Can 

Teach Respect and Responsibility. New York: Bantam Books. 

Lie, A. (2005). Cooperative Learning: Mempraktikkan Cooperative 

Learning di Ruang-Ruang Kelas. Jakarta: Grasindo. 

Locke, J. (1996). Some Thoughts Concerning Education. 

Cambridge: Cambridge University Press. 

Lubna (2020), Ilmu Pendidikan Islam Kajian Teoretis dan Praktis, 

Mataram: Penerbit Sanabil 

M. Quraish Shihab (2021), Wawasan Al-Qur’an tentang 

Pendidikan, Bandung: Penerbit Mizan 

Ma’arif, S. (2020). Rekonstruksi Pendidikan Islam: Gagasan dan 

Praktik Pembelajaran Kontekstual. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 

Madjid, N. (1999). Islam, Kemodernan dan Keindonesiaan. Jakarta: 

Paramadina. 

Mahmud, M. D., & Sadik, S. (2023). Relevance of Islamic 

Traditional Pedagogical Strategies in 21st Century Education: 

A Case Study of Al Qarawiyyin University. Journal of Creative 

Writing, 7(1), 64 82.  

Mahmudin, W., Ilyas, R. M. M., Hasanah, A., & Arifin, B. S. (2025). 

Theoretical Basis of Character Education as a Foundation for 

Character Formation. Al-Afkar, Journal For Islamic Studies, 

8(2), 1336–1348. https://doi.org/doi: 

10.31943/afkarjournal.v8i2.1439. 

Maisarah, A., Zulaiqah, N. A., Qobtiyah, M., Ridho, M., Wahida, N., 

Anastasya, N., & Sofiani, I. K. (2025). Konsep Pendidikan 

Islam dalam Perspektif Al-Ghazali dan Relevansinya di Era 

Modern. PEMA, 5(2), 466–475. 

https://doi.org/https://doi.org/10.56832/pema.v5i2.1212 

Majelis Ulama Indonesia (MUI). (2011). Pedoman Pendidikan 

Karakter Berbasis Nilai-Nilai Islam. Jakarta: MUI Press. 

Makhluf, A. Z., Khoerunnisa, N., Rondiyah, S. N., & Mu’aimanah, 

U. (2023). Digital Readiness in Islamic Education: A Case 

Study of Pesantren Assalafiyyah Mlangi Sleman, Indonesia. 

Journal of Islamic Education Management Research, 12(4). 



 

 
196 

 

Maktumah, L., & Mighfar, S. (2022). Relevansi Sistem Pendidikan 

Pesantren Salaf di Era Modernisasi. Edukais: Jurnal 

Pemikiran Keislaman, 6(2), 39 56.  

Maktumah, L., & Mighfar, S. (2022). Relevansi Sistem Pendidikan 

Pesantren Salaf di Era Modernisasi. Edukais: Jurnal 

Pemikiran Keislaman, 6(2), 39 56. 

Maulana, I., & Syamsuri. (2020). Desain Evaluasi Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam. Jakarta: Kencana. 

Maulana, R., & Hidayatullah, R. (2021). Strategi guru dalam 

menanamkan nilai-nilai akhlak melalui metode mau’izah. 

Jurnal Edukasi Islam, 9(1), 63–72. 

Maulidin, S., Nawawi, M. L., & Jatmiko, J. (2024). Studi Literatur: 

Transformasi Kurikulum Pendidikan Agama Islam dalam 

Konteks Merdeka Belajar. EDUCATOR: Jurnal Inovasi 

Tenaga Pendidik dan Kependidikan, 5(1).  

Miller, J. P. (2010). Whole Child Education. New York: Teachers 

College Press. 

Miskawaih, I. (1964). Tahdzib al-Akhlak. Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyyah. 

Moh Hasibuddin, dkk (2023), Studi Pemikiran Pendidikan Islam 

Tradisional Dan Modern, Jurnal Lentera Vol. 22 No. 2, 

https://doi.org/10.29138/lentera.v22i2.1137 

Mohammad Arif (2011), Ilmu Pendidikan Islam, Nganjuk: Penerbit 

IReSS Press 

Moslimany, R., Otaibi, A., & Shaikh, F. (2024). Designing a holistic 

curriculum: Challenges and opportunities in islamic 

education. Journal of Islamic Studies, 1(1), 52–73. 

https://doi.org/https://doi.org/10.35335/beztg009 

Muhaimin (2020), Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama 

Islam. Jakarta: RajaGrafindo Persada 

Muhaimin. (2001). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya 

Menangkap Arah Perkembangan Pemikiran dan Praktik 

Pendidikan Islam di Indonesia. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

Muhaimin. (2010). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama 

Islam di Sekolah, Madrasah dan Perguruan Tinggi. Jakarta: 

Rajagrafindo Persada. 



 

 
197 

 

Muhaimin. (2011). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya 

Menyelesaikan Problematika Pendidikan dalam Perspektif 

Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Muhdi, A., & Halim, F. (2022). The role of pesantren and its literacy 

culture in strengthening moderate Islam in Indonesia. 

Edukasi Islamika, 7(1). https://e-

journal.uingusdur.ac.id/edukasiaislamika/article/view/172

9 

Mujib, A., & Mudzakir, A. (2015). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: 

Kencana. 

Muliati, I., Sulaiman, Hoktaviandri, & Rahman, R. (2020). 

Pemikiran Muhammad Abduh. Jurnal Kajian Keislaman, 

1(1), 44–53. 

Mulyasa, E. (2013). Pengembangan dan Implementasi Kurikulum 

2013. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Mulyasa, E. (2016). Pengembangan dan Implementasi Kurikulum 

2013. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Mulyono, S. (2019). Manajemen Masjid sebagai Pusat Pendidikan 

Islam. Jakarta: Kencana. 

Nasim, M. (2024). Peran Pendidikan Dalam Membangun Peradaban 

Islam (Telaah Historis-Epistemologis). Jurnal Prespektif, 

17(1), 13–28. 

Nasr, S. H. (1993). Islamic Science: An Illustrated Study. World 

Wisdom. 

Nasr, S. H. (1994). A Young Muslim's Guide to the Modern World. 

Chicago: Kazi Publications. 

Nasr, S. H. (2002). The Heart of Islam: Enduring Values for 

Humanity. HarperOne. 

Nasr, S. H. (2006). Islamic Science: An Illustrated Study. World 

Wisdom, Inc. 

Nasution, H. (1982). Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran. 

Bandung: Mizan. 

Nasution, M. A., & Asnidar, A. (2023). Efektivitas penggunaan 

metode hiwar dalam meningkatkan kemampuan 

muhadatsah. Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, 4(1), 12–20. 

https://doi.org/10.32505/jpba.v4i1.967 

Nata, A. (2001). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Logos Wacana 

Ilmu. 



 

 
198 

 

Nata, A. (2003). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Logos Wacana 

Ilmu. 

Nata, A. (2013). Pendidikan Islam di Indonesia: Sejarah dan 

Pemikiran. Jakarta: Kencana. 

Nata, Abuddin (2020), Pendidikan Islam di Era Globalisasi. 

Jakarta: Rajagrafindo Persada 

Natsir, M. (2008). Pendidikan dalam Islam. Jakarta: Pustaka 

Panjimas. 

Noddings, N. (2005). The Challenge to Care in Schools: An 

Alternative Approach to Education. New York: Teachers 

College Press. 

Nugroho, S., & Sari, D. (2023). Keteladanan dan metode mau’izah 

sebagai pendekatan pembinaan karakter siswa. Jurnal 

Pendidikan Islam Terpadu, 4(1), 34–41. 

https://doi.org/10.54090/jpit.v4i1.1120 

Nurcholish Madjid (2000), Islam, Doktrin dan Peradaban. Jakarta: 

Yayasan Paramadina 

Nurlaila (2018), Ilmu Pendidikan Islam, Palembang: Penerbit 

Noerfikri Group 

Nurul Qomariyah & Darwis, M. (2022). Peran Pondok Pesantren 

Salaf di Era Society 5.0. Risalatuna Journal of Pesantren 

Studies, 3(2). 

Nuryadin, R., Awaliyah, S. A. L., Warto, P. C., Mirwan, & Ruswandi, 

U. (2025). The role of sociocultural theory in the learning 

process at Islamic educational institutions. Forum 

Paedagogik, 16(1). 

https://jurnal.uinsyahada.ac.id/index.php/JP/article/view

/13293 

Oktaria, I., Alwizar, & Ehulawa. (2025). Relevansi Pemikiran 

Afazlur Rahman terhadap Nilai Pendidikan Islam dalam 

Kurikulum Merdeka. Jurnal Studi Dan Penelitian Pendidikan 

Islam, 8(1), 31–41. 

https://doi.org/http://dx.doi.org/10.30659/jspi.8.1.31-46 

Parlaungan, P., Hafsah, H., & Hanum, A. H. (2022). The effect of 

using talaqqi and wahdah methods against students’ ability 

to memorize the Al Qur’an. Jurnal Basicedu, 6(6), 9803–

9810. 

Pestalozzi, J. H. (1894). How Gertrude Teaches Her Children. 

London: Swan Sonnenschein. 



 

 
199 

 

Plato. (2007). The Republic (Trans. Desmond Lee). London: Penguin 

Classics. 

Quraish Shihab (2018), Islam yang Saya Anut. Jakarta: Lentera 

Hati 

Rahayu, E. (2024). Transformasi Kurikulum Pendidikan Islam di 

Tengah Perubahan Sosial dan Teknologi. Jurnal Pendidikan 

Tambusai, 8(3), 47432 47437.  

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an 

Intellectual Tradition. Chicago: University of Chicago Press. 

Rahmawati, N. W., & Sihono. (2025). Reformasi Pendidikan Islam 

Muhammad Abduh: Integrasi Ilmu Modern Dan Nilai 

Keagamaan. Raudhah, 10(1), 310–325. 

https://doi.org/https://doi.org/10.48094/raudhah.v10i1.8

31 

Ramadhan, R., & Sari, F. (2022). Pengaruh metode hiwar terhadap 

kemampuan berbicara Bahasa Arab siswa. Al-Lughah: 

Jurnal Bahasa dan Pendidikan Bahasa Arab, 3(2), 89–97. 

Ramayulis. (2011). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia. 

Ramli, Harun, H., & Aderus, A. (2024). Kajian Kritis Tentang Jiwa 

(An-Nafs) dalam Pemikiran Islam (Perspektif Pendidikan 

Islam). Indo-MathEdu Intellectuals Journal, 5(3), 3881–3894. 

https://doi.org/https://doi.org/10.54373/imeij.v5i3.1401 

Riyana, C. (2020). Media Pembelajaran Inovatif: Teori dan Praktik. 

Jakarta: Kencana. 

Riyanto, Y., & Susilana, R. (2018). Multimedia Pembelajaran 

Interaktif. Bandung: Alfabeta. 

Roihan, M. (2022). Pesantren Management During The New Normal 

Era in Indonesia. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 

12(2).  

Rosyada, D. (2016). Pendidikan Islam Transformatif. Jakarta: 

Kencana Prenada Media. 

Rosyidatul, I., Suhadi, S., & Faturrohman, M. (2021). Peningkatan 

hafalan Al Qur’an melalui metode talaqqi. Al’Ulum Jurnal 

Pendidikan Islam, 1(2), 83–94. 

https://doi.org/10.54090/alulum.114 

Rousseau, J. J. (1979). Emile or On Education. New York: Basic 

Books. 

Royani, A., Mustajab, M., Mursalim, & Ghani, M. F. a. (2022). 

Curriculum Innovation for the Excellent Madrasah Aliyah 



 

 
200 

 

Program Based on Pesantren. Cendekia: Jurnal 

Kependidikan dan Kemasyarakatan, 22(2).  

Rumi, J. (2004). The Essential Rumi. (Coleman Barks, Trans.). New 

York: HarperOne. 

Ruslan, Hanief, F., & Mubarak, H. (2025). Teknik Penafsiran Al-

Qur’an Menurut Imam al-Syafi’i dalam Kitab al-Risālah dan 

Ahkām al-Qur’ān. Interdisiplinary Explorations in Research 

Jorurnal, 3(2), 1–15. 

https://doi.org/https://doi.org/10.62976/ierj.v3i2.1145 

Rusman. (2017). Model-Model Pembelajaran: Mengembangkan 

Profesionalisme Guru. Jakarta: Rajawali Pers. 

Safitri, I. D., Choiriah, S., Huda, M. C., & Bakar, M. Y. A. (2024). 

Akar Filsafat Pendidikan Islam Melalui Pemikiran Socrates, 

Plato Dan Aristoteles. Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik, 

1(6), 115–128. 

https://doi.org/https://doi.org/10.61722/jmia.v1i6.2882 

Sagala, S. (2020). Konsep dan Makna Pembelajaran: Untuk 

Membantu Memecahkan Problematika Belajar dan Mengajar. 

Bandung: Alfabeta. 

Sahin, A. (2013). New directions in Islamic education: Pedagogy and 

identity formation. Der Islam, 90(1), 1–24. 

Sahlberg, P. (2011). Finnish Lessons: What Can the World Learn 

from Educational Change in Finland? New York: Teachers 

College Press. 

Sahri, A., & Aziz, R. (2023). The role of pesantren as traditional 

Islamic education institutions in the digital era. Al-Hikmah: 

Jurnal Studi Islam, 14(1), 98–112. 

https://ejournal.kopertais4.or.id/pantura/index.php/alhik

mah/article/view/4061 

Said, M. A. I. (2024). Memandang Peradaban Abbasiyah 

Menggunakan Pemikiran Ibnu Khaldun. Historia Islamica, 

3(1), 70–80. 

Sanaky, H. A. H. (2003). Pendidikan Alternatif: Perspektif Islam dan 

Paradigma Baru. Yogyakarta: Safiria Insania Press. 

Sanjaya, W. (2010). Strategi Pembelajaran Berorientasi Standar 

Proses Pendidikan. Jakarta: Kencana. 

Sardiman, A. M. (2011). Interaksi dan Motivasi Belajar Mengajar. 

Jakarta: RajaGrafindo Persada. 



 

 
201 

 

Saripudin, & Maragustam. (2024). Ibn Sina’s Thoughts on 

Education and Their Relevance to Contemporary Islamic 

Education. Journal of Islamic and Education Studies, 3(4), 

336–350. 

https://doi.org/https://doi.org/10.58355/lectures.v3i4.112 

Sauri, S. (2020). Model pembelajaran interaktif dalam pendidikan 

Islam. Jakarta: Prenadamedia Group. 

Sayono. (2024). The role of Islamic education in strengthening 

social harmony: An analysis of Émile Durkheim’s structural 

functionalism theory. Proceedings of the International 

Conference on Education and Sharia (ICES). 

https://proceedings.uas.ac.id/index.php/ices/article/view/

32 

Schwab, K. (2016). The Fourth Industrial Revolution. Geneva: 

World Economic Forum. 

Selwyn, N. (2016). Education and Technology: Key Issues and 

Debates. London: Bloomsbury. 

Setiyani, T. W. M., & Tentiasih, S. (2025). Pemikiran K.H Ahmad 

Dahlan tentang Pendidikan Berbasis Al Qur’an. TAJDID: 

Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 9(1), 55–69. 

https://doi.org//https://doi.org/10.52266/tadjid.v9i1.406

1 

Setyosari, P. (2017). Pengembangan Media Pembelajaran. Malang: 

Prenadamedia Group. 

Shahruddin, M. S., Sarwa, M. Y., Wong, M. S. M., MOhammad, N., 

Saiman, M. Z., & Suyurno, S. S. (2024). The Influence of 

Tahfiz Education on the Human Soul according to Al-

Ghazali’s Perspective. Journal of Quran Sunnah Education 

and Special Needs, 8(2), 104–112. 

https://doi.org/https://doi.org/10.33102/jqss.vol8no2.227 

Shalahudin, R. A. H., & Fauzi, R. Z. (2024). Korelasi Akal dan Jiwa 

dalam Prespektif Al Ghazali. Qolamuna, 1(1), 35–42. 

Siregar, I. S., & Siregar, L. M. (2018). Studi Komparatif Pemikiran 

Ismail Raji Al Fruqi dan Syed Muuhammad Naquib Al Attas. 

Jurnal Agama Dan Ilmu Pengetahuan, 15(1), 85–98. 

https://doi.org/https://doi.org/10.25299/jaip.2018.vol15(1

).1588 



 

 
202 

 

Siti Badi’ah, U., Luthfi Salim, & Syahputra, M. C. (2022). Pesantren 

dan Perubahan Sosial pada Era Digital. Analisis: Jurnal 

Studi Keislaman, 21(2). 

Sofia, A., & Mahendra, S. (2021). Modernisasi dalam Tradisi 

Pembelajaran Bahasa Arab (Studi Komparatif di Pesantren 

Darussalam Labuhan Haji Aceh Selatan dan Pesantren 

Musthafawiyah Purba Baru, Sumatera Utara). DAYAH: 

Journal of Islamic Education, 7(1), 85 100. 

Suandi, & Herman. (2024). The Concept Of Islamic Education 

According To Ibn Khaldun. International Journal of 

Education Languange and Social Science, 2(1), 65–73. 

https://doi.org/https://doi.org/10.62612/ijelass.v2i1.35 

Subhi, M. (2020). Revitalisasi Tradisi Ilmu dalam Islam: Telaah 

Kritis Pemikiran Al-Ghazali. Jakarta: Kencana. 

Sugari, D. (2024). Pemikiran K.H. Hasyim Asy’ari Dalam 

Pendidikan Islam Indonesia. Populer: Jurnal Penelitian 

Mahasiswa, 3(3), 29–35. 

https://doi.org/https://doi.org/10.58192/populer.v3i3.233

2 

Sulaiman, M., & Zainuddin, H. (2017). Pengaruh Sinergi Keluarga 

dan Sekolah terhadap Pembentukan Karakter Siswa. Jurnal 

Pendidikan Islam, 4(1), 55-70. 

Sulistuyani, F., Nasikhin, & Atusui, N. Y. (2025). Keseimbangan 

Jiwa Raga dalam Pendidikan Islam : Perspektif Al-Ghazali. 

Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 3(3), 63–69. 

https://doi.org/https://doi.org/10.61132/jbpai.v3i3.1167 

Suyadi. (2013). Konsep Pendidikan Anak dalam Al-Qur’an. 

Yogyakarta: PT Tiara Wacana. 

Suyadi. (2013). Psikologi Pendidikan Islam. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

Suyadi. (2015). Strategi Pembelajaran Pendidikan Karakter. 

Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Suyanto, & Asep, D. (2013). Rekonstruksi Pendidikan Nasional. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Syafa’atin, S., & Muamanah, H. (2020). Konsep Pendidikan 

Menurut Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

dengan Sistem Pendidikan Nasional. Jurnal Studi Keislaman 

Dan Ilmu Pengetahuan, 8(4), 286–301. 

https://doi.org/10.36088/palapa.v8i2.859 



 

 
203 

 

Syafi’i, I., & Yusuf, S. (2023). The role and challenges of Islamic 

education in Indonesia in the disruptive era: The analysis of 

the system of Islamic education character in Indonesia. 

Akademika: Jurnal Pemikiran Islam, 26(1). https://e-

journal.metrouniv.ac.id/index.php/akademika/article/view

/3285 

Syafiq Hasyim (2020), Islam Nusantara sebagai Paradigma 

(Jakarta: PPIM UIN Jakarta 

Syakdiyah, H., Sofa, A. R., & Sugianto, M. (2024). Keutamaan Ilmu 

Sebagai Fondasi Dalam Membangun Peradaban Islam Di Era 

Modern: Perspektif Nilai Dan Relevansi Kontemporer. 

Inspirasi Dunia: Jurnal Riset Pendidikan Dan Bahasa, 4(1), 

43–54. 

https://doi.org/https://doi.org/10.58192/insdun.v4i1.284

7 

Syawaluddin, S., Hafiz, M., & Kurniawan, W. (2025). Efektivitas 

metode talaqqi dalam meningkatkan kualitas bacaan santri 

tahfidz di Pondok Pesantren Modern Daarul Syuhada Kota 

Tebing Tinggi Sumatera Utara. Jurnal Sadewa: Publikasi 

Ilmu Pendidikan, 3(2), 1–9. 

https://doi.org/10.61132/sadewa.v3i2.1642 

Syifa, A., & Ridwan, A. (2024). Pendidikan Karakter Islami di Era 

Digital: Tantangan dan Solusi Berdasarkan Pemikiran Sosial 

Imam Al-Ghazali. Social Studies in Education, 107–122(2), 2. 

https://doi.org/https://doi.org/10.15642/sse.2024.2.2.107

-122 

Syihab, M. Q. (2007). Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan. 

Syukur, A. (2021). Praktik mau’izah Nabi Muhammad SAW dalam 

membina sahabat: Tinjauan hadis-hadis targhib wa tarhib. 

Jurnal Ilmu Hadis, 3(2), 101–110. 

Tachibana, K. (2024). Virtue Ethics Embedded: Aristotelianism in 

the Post-War Japanese Moral Education. Journal of Moral 

Education, 1(2), 1–18. 

https://doi.org/https://doi.org/10.1080/03057240.2024.2

347670 

Tafsir, A. (2006). Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam. 

Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Takim, M., Arianti, Y., Fatimah, E., Shafikhurrohman, A., Wahyu 

Wijaya, A. I., Fathurrahman, K., Mutaqin, L., Restu Afrianto 



 

 
204 

 

Rahman, Z. A., & Akhsana, Z. (2022). Peningkatan Digital 

Capabilities pada Santri Pondok Pesantren Darul Ilmi dalam 

Mewujudkan Pondok Pesantren yang Mandiri Secara 

Finansial. AKSES: Jurnal Ekonomi dan Bisnis, 18(2). 

Taufik, A. (2021). Penggunaan metode hiwar dalam pembelajaran 

Bahasa Arab di sekolah menengah. Al-Manar: Jurnal 

Pendidikan Bahasa Arab, 5(2), 55–66. 

https://doi.org/10.31219/osf.io/98jvn 

Tilaar, H. A. R. (2002). Pendidikan, Kebudayaan dan Masyarakat 

Madani Indonesia. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Tilaar, H. A. R. (2002). Perubahan Sosial dan Pendidikan: 

Pengantar Pedagogik Transformatif untuk Indonesia. 

Jakarta: Grasindo. 

Turkle, S. (2015). Reclaiming Conversation: The Power of Talk in a 

Digital Age. New York: Penguin Press. 

Undang-Undang Republik Indonesia No. 20 Tahun 2003 tentang 

Sistem Pendidikan Nasional. 

UNESCO. (1996). Learning: The Treasure Within. Report to 

UNESCO of the International Commission on Education for 

the Twenty-first Century. 

UNESCO. (2020). COVID-19 Educational Disruption and Response. 

https://en.unesco.org/covid19/educationresponse 

Uno, H. B. (2011). Model Pembelajaran: Menciptakan Proses 

Belajar Mengajar yang Kreatif dan Efektif. Jakarta: Bumi 

Aksara. 

Wan Mohd Nor Wan Daud (2003), “Filsafat dan Praktik Pendidikan 

Islam”, Bandung: Penerbit Mizan Pustaka 

Wan Mohd Nor, W. N. (1998). The Educational Philosophy and 

Practice of Syed Muhammad Naquib al-Attas: An Exposition 

of the Original Concept of Islamization. Kuala Lumpur: 

ISTAC. 

Wibowo, A., Roqib, M., Subur, S., & Kumala, S. A. (2024). 

Construction of education based on religious moderation: 

Role of Islamic education leadership in promoting tolerance 

and social harmony. International Journal of 

Multidisciplinary Approach Research and Science, 2(3), 

1311–1316. 

https://risetpress.com/index.php/ijmars/article/view/995 



 

 
205 

 

Yani, M. (2024). Sosok Dan Pemikiran Ibnu Khaldun Dalam Konsep 

Pendidikan. Jurnal Aktualisasi Pendidikan Islam, 19(2), 47–

60. 

Yusanto, M., & Asy’ari, E. (2018). Pendidikan Islam dalam 

Perspektif Sejarah dan Konsep. Jakarta: Prenadamedia 

Group. 

Yusron, M., & Kurniawati, D. (2020). Tantangan implementasi 

metode mau’izah dalam pendidikan moral. Jurnal Studi 

Keislaman, 6(1), 56–62. 

Yustiasari, F., Marpuah, S., Wasehudin, & Zulhimma. (2024). 

Transformasi Kurikulum Merdeka di Madrasah; 

Menyongsong Era Pendidikan Digital. IHSAN: Jurnal 

Pendidikan Islam, 2(1), 1‑10. 

Yusuf, A. (2020). Peran metode mau’izah dalam pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam. Jurnal Fikrah, 8(1), 87–95. 

Yusuf, M. (2004). Pendidikan Islam Holistik Integratif. Yogyakarta: 

Safiria Insania Press. 

Yusuf, M., & Rahmah, R. (2020). Dinamika metode diskusi dan 

hiwar dalam kelas besar. Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 8(1), 

70–78. 

Zahra, F., Saputri, I., & Sofiana, I. K. (2024). Pemikiran Pendidikan 

Islam Menurut Imam Syafi’i: Pendekatan Hukum dan 

Keadilan Dalam Pembelajaran. Journal of Humanities 

Education Management Accounting and Transportation, 1(2), 

799–805. https://doi.org/10.57235/hemat.v1i2.2830 

Zaidan, A. K. (2005). Masyarakat dan Pendidikan Islam. Jakarta: 

RajaGrafindo. 

Zain, R. (2021). Pengaruh metode mau’izah terhadap perilaku 

disiplin siswa. Jurnal Pendidikan Karakter, 11(2), 134–145. 

https://doi.org/10.21831/jpk.v11i2.5678 

Zainuddin, & Thawwifi, Z. (2023). Pemikiran Pendidikan Filsuf 

Islam Al-Qabisi Dan Muhammad Abduh. Qolamuna Jurnal 

Studi Islam, 9(1), 131–145. 

Zakiyah Darajat (1992), Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Penerbit 

Bumi Aksara 

Zakiyah, D. R. (2015). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: 

RajaGrafindo Persada. 

Zarkasyi, H. F. (2010). Islamization of Knowledge in the Malay 

World: A Work in Progress. Islam & Science, 8(2), 111–132. 



 

 
206 

 

Zarkasyi, H. F. (2010). Pendidikan Islam: Menjawab Tantangan 

Zaman. Gontor: STAIN Press. 

Zarkasyi, H. F. (2017). Integrasi Ilmu dalam Sistem Pendidikan 

Islam. Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 6(1), 23–36. 

Zarkasyi, H. F. (2017). Islamic Education and Modernization in 

Indonesia. Jurnal Cendekia, 15(2), 301–318.Al-Attas, S. M. 

N. (1980). The Concept of Education in Islam: A Framework 

for an Islamic Philosophy of Education. Kuala Lumpur: 

ISTAC. 

Zarkasyi, H. F. (2017). Pendidikan Pesantren dan Pembentukan 

Karakter. Ponorogo: STAIN Press. 

Zubaedi. (2012). Desain Pendidikan Karakter. Jakarta: Kencana. 

Zubaedi. (2019). Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi dan 

Aplikasinya dalam Lembaga Pendidikan. Jakarta: Kencana. 

Zuhairi, A. (2018). Revolusi Pembelajaran Digital dalam Pendidikan 

Islam. Jakarta: Prenadamedia Group. 

Zuhairini, dkk, (1985), “Filsafat Pendidikan Islam”, Jakarta: 

Penerbit Bumi Aksara 

Zuhairini, dkk, (1992), Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Penerbit 

Bumi Aksara 

Zuhairini, et al. (1995). Pendidikan dalam Islam. Surabaya: Bumi 

Aksara. 

Zuhairini, et al. (2005). Metodologi Pengajaran Agama Islam. 

Surabaya: Bina Ilmu. 

 

 

 

 

 

 

 



i 

 

 


