§/
N




PEMIKIRAN PENDIDIKAN
ISLAM

Dr. Lina Herlina, S. Hum, M. Pd.
Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.
Imam Muslih, M.Pd.I.

Afif Nurseha, M.Pd.

Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Yayasan Pendidikan Hidayatun Nihayah



PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM

Penulis:

Dr. Lina Herlina, S. Hum, M. Pd.
Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.
Imam Muslih, M.Pd.I.

Afif Nurseha, M.Pd.

Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

ISBN:
9786349642026

Editor:
Dr. Joko Hadi Purnomo, S.E., M.Si., M.E.

Cover:
Maftuhul Ilma Wiratama

Penerbit:

Yayasan Pendidikan Hidayatun Nihayah

(Penerbit HN Publishing)

Redaksi:

Office I

J1l. Sunan Kudus III No.3, Latsari, Kec. Tuban, Kabupaten
Tuban, Jawa Timur 62314

Office II

Perumahan Menilo Garden, Tuban, Jawa Timur, 62372
Email: hn.publishing24@gmail.com

Cetakan 1: Oktober, 2025

Ukuran:
15.5x23 cm

Hak pengarang dan penerbit dilindungi Undang-undang No. 28
Tahun 2014. Dilarang memproduksi Sebagian atau seluruhnya
dalam bentuk apapun tanpa izin tertulis dari penerbit.

ii



KATA PENGANTAR

Segala puji hanya milik Allah Swt. atas limpahan rahmat, taufik,
dan hidayah-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan buku yang
berjudul “Pemikiran Pendidikan Islam”. Shalawat serta salam
semoga selalu tercurah kepada junjungan Nabi Muhammad Saw.,
keluarga, sahabat, dan umatnya hingga akhir zaman.

Buku ini hadir sebagai sebuah ikhtiar untuk memperkaya
khazanah literatur mengenai pemikiran pendidikan Islam yang
terus relevan sepanjang zaman. Pendidikan Islam tidak hanya
sekadar proses transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga merupakan
upaya membentuk kepribadian yang beriman, berakhlak mulia,
serta mampu menjawab tantangan kehidupan modern. Oleh
karena itu, pemikiran pendidikan Islam yang lahir dari para ulama,
cendekiawan, dan praktisi pendidikan perlu dipahami, dikaji, dan
diaplikasikan dalam konteks kekinian.

Dalam buku ini penulis mencoba menguraikan berbagai gagasan
pendidikan Islam dari aspek historis, filosofis, hingga aplikatif.
Pemikiran para tokoh klasik hingga kontemporer disajikan secara
sistematis dengan harapan dapat memberikan wawasan yang utuh
dan menjadi pijakan dalam membangun konsep pendidikan yang
berkarakter Islami sekaligus adaptif terhadap perkembangan
zaman.

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa karya ini masih jauh dari
kesempurnaan. Oleh karena itu, kritik dan saran yang membangun
dari para pembaca sangat diharapkan demi perbaikan dan
penyempurnaan di masa mendatang.

Akhirnya, penulis berharap semoga buku ini dapat memberikan
manfaat bagi mahasiswa, dosen, peneliti, maupun masyarakat
umum yang memiliki perhatian terhadap pendidikan Islam.
Semoga kehadiran buku ini menjadi kontribusi kecil namun berarti
dalam upaya memajukan pendidikan Islam di Indonesia dan dunia.

Salam,
Penulis

iii



DAFTAR ISI
Sampul
Sampul Dalam
Kata Pengantar
Daftar Isi

BAB

1 HAKIKAT DAN RUANG LINGKUP

PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM

A.
B.

C.

@ U

™

BAB

Pengertian Pemikiran Pendidikan Islam
Ciri dan Karakteristik Pemikiran
Pendidikan Islam

Perkembangan Sejarah Pemikiran
Pendidikan Islam

Ruang Lingkup dan Fokus Kajian
Pemikiran Pendidikan Islam

Hubungan Pemikiran Pendidikan Islam
dengan Ilmu Pendidikan

Nilai-Nilai Dasar dalam  Pemikiran
Pendidikan Islam

Perbedaan dengan Pemikiran Pendidikan
Barat

2 SUMBER SUMBER PEMIKIRAN

PENDIDIKAN ISLAM

A.

B
C.
D

2

BAB

Al-Qur’an  sebagai Sumber Utama
Pendidikan

. Hadis dan Sunnah Nabi dalam Perspektif

Pendidikan
Ijtihad, Qiyas, dan Ijma dalam Konteks
Pendidikan

. Warisan Intelektual Ulama dan Filsuf

Muslim

Tradisi Keilmuan Islam sebagai Basis
Pengembangan Pendidikan

Integrasi antara Wahyu dan Akal dalam
Pendidikan Islam

Konteks Sosial-Budaya sebagai Sumber
Pengayaan Pemikiran

3 TOKOH TOKOH KLASIK DALAM

PEMIKIRAN ISLAM

A.
B.

Al-Ghazali: Pendidikan Jiwa dan Etika
Ibn Sina: Filsafat dan Tahapan Pendidikan

iv

ii
iii
iv

11

15

18

20

22

24

24

26

28

33

35

36

38

40

40
46



@ Uo

™

Ibn Khaldun: Pendidikan dan Peradaban
Imam Syafi’i dan Pemikiran Kependidikan
Fikih

Al-Zarnuji: Strategi Pembelajaran dalam
Ta’lim al Muta’allim

Perbandingan Pemikiran Tokoh-Tokoh
Klasik

BAB 4 TOKOH TOKOH MODERN DALAM
PEMIKIRAN ISLAM

A.

B.

o

= U

oRe

Muhammad Abduh: Rasionalisme dalam
Pendidikan

Syed Muhammad Naquib al-Attas:
Islamisasi Ilmu dan Tujuan Pendidikan
Fazlur Rahman: Kontekstualisasi
Pendidikan Islam

Nurcholish  Madjid: Pluralisme dan
Reformasi Pendidikan Islam

KH Ahmad Dahlan dan Pembaruan
Pendidikan

KH Hasyim Asy’ari dan Sistem Pesantren
Pengaruh Pemikiran Tokoh Modern
terhadap Lembaga Pendidikan Islam

BAB 5 KONSEP TUJUAN PENDIDIKAN DALAM
PEMIKIRAN ISLAM

o o w»

=

G.

Tujuan Akhir Pendidikan: Insan Kamil
Tujuan Pendidikan Menurut Al-Qur’an
dan Hadis

Tujuan Pendidikan Menurut Pemikir
Klasik dan Modern

Tujuan Intelektual, Spiritual, dan Sosial
dalam Pendidikan

Pendidikan sebagai Proses Tazkiyah dan
Ta’dib

Relevansi Tujuan Pendidikan Islam
dengan Tantangan Global

Integrasi Tujuan Duniawi dan Ukhrawi
dalam Pendidikan

BAB 6 KONSEP GURU DAN MURID DALAM
PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM

49
52

55

56

57

57

60

62

64

66

69

71

73

73
77

82

86

90

94

98

103



™

@ oo w2

Peran Guru sebagai Murabbi, Mu’allim,
dan Mursyid

Kualifikasi dan Etika Guru dalam
Pendidikan Islam

Hak dan Kewajiban Guru dan Murid
Hubungan Spiritual antara Guru dan
Murid

Pandangan Tokoh-Tokoh Islam tentang
Guru dan Murid

Karakteristik Murid dalam Pendidikan
Islam

Tantangan Relasi Guru-Murid di Era
Digital

BAB 7 METODOLOGI PENGAJAWAN DALAM
TRADISI PENDIDIKAN ISLAM

A.

=

B
C.
D

Metode Pengajaran: Talaqqi, Hiwar,
Mau’izah, dan Qudwah

. Strategi Pendidikan Berdasarkan Tahapan

Usia
Pendekatan Individual dan Kelompok
dalam Pembelajaran

. Peran Hafalan dan Pemahaman dalam

Tradisi Islam

Media Pembelajaran Tradisional dan
Kontemporer

Evaluasi Pembelajaran dalam Pendidikan
Islam

Inovasi Metodologi Pengajaran dalam
Konteks Kekinian

BAB 8 LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM: SEJARAH
DAN TRANSFORMASI

A.

S S

Sejarah Lembaga Pendidikan Islam:
Masjid, Kuttab, Madrasah dan Pesantren
Perkembangan Sistem Pesantren di Dunia
Islam

Universitas Klasik Islam: Al-Azhar, Al-
Qarawiyyin, Nizamiyah

Lembaga Pendidikan Islam di Nusantara
Transformasi Kurikulum Pendidikan Islam
Peran Lembaga Pendidikan Islam dalam
Masyarakat

vi

103

107

112
117

121

126

130

135

135

143

146

147

149

151

152

155
155
162
163
168

170
172



G.

Tantangan dan Peluang Revitalisasi
Lembaga Islam

BAB 9 PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM DAN
TANTANGAN MODERNITAS

A.

&=

BAB

B
C.
D

Sekularisasi dan Krisis Identitas dalam
Pendidikan

. Isu Sains dan Teknologi dalam Pendidikan

Islam
Globalisasi dan Dampaknya terhadap
Pendidikan Islam

. Pendidikan Karakter dan Spiritualitas di

Era Modern

Islamisasi [lmu Pengetahuan: Wacana dan
Implementasi

Kesenjangan antara Teori dan Praktik
Pendidikan Islam

Upaya Menjembatani Tradisi dan Inovasi
dalam Pendidikan

10 REKONSTRUKSI PEMIKIRAN

PENDIDIKAN ISLAM UNTUK MASA DEPAN

A.

E.

F.

G.

B
C.
D

Urgensi Pembaruan dalam Pemikiran
Pendidikan Islam

. Model Pendidikan Holistik Berbasis

Tauhid
Integrasi Kurikulum Pendidikan Umum
dan Agama

. Pendidikan Islam sebagai Pilar

Pembangunan Umat

Strategi Reformulasi Nilai-nilai Pendidikan
Islam

Sinergi Antara Lembaga Pendidikan,
Keluarga, dan Masyarakat

Masa Depan Pendidikan Islam dalam Arus
Peradaban Global

DAFTAR PUSTAKA
PROFIL PENULIS

vii

174

135

135

139

143

147

152

158

163

168

168

170

172

174

176

179

181

185
207



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

BAB 1

HAKIKAT DAN RUANG LINGKUP
PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM

A. Pengertian Pemikiran Pendidikan Islam

Dasar pendidikan Islam yang ideal bersumber
utama dari Al-Qur'an dan Hadits, yang merupakan pondasi
fundamental ajaran Islam. Kedua sumber ini tidak hanya
dipercaya berdasarkan keyakinan, tetapi juga memiliki
kekuatan historis dan rasional yang dapat diterima akal
sehat. Dari Al-Qur’an dan Hadits, dasar pendidikan Islam
kemudian dikembangkan melalui ijttihad para wulama,
seperti giyas, ijma’, maslahah, istihsan, dan adat kebiasaan
yang tidak bertentangan dengan syariat. Hirarki dasar
pendidikan Islam bersifat tetap, di mana Al-Qur'an berada
pada posisi utama, diikuti oleh Hadits, kemudian hasil
pemikiran para ulama dan nilai-nilai sosial budaya.
Keseluruhan unsur tersebut menyatu dalam satu kesatuan
yang utuh dan terpadu untuk membangun sistem
pendidikan Islam yang mencakup aspek spiritual, sosial,
intelektual, dan moral (Lubna, 2020).

Dasar tujuan Islam dan dasar pendidikan Islam
memiliki kesamaan yang mendasar, yaitu keduanya
bersumber dari Al-Qur'an dan Hadis. Kesamaan ini
menunjukkan bahwa pendidikan Islam tidak dapat
dipisahkan dari nilai-nilai dan ajaran Islam secara
menyeluruh. Para pemikir dan ahli pendidikan Islam

1



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

mengembangkan konsep pendidikan Islam berdasarkan
kedua sumber utama tersebut, dengan menggunakan
metode ijtihad, qgiyas, ijma’, dan tafsir untuk menyesuaikan
dengan perkembangan zaman. Hal ini menunjukkan bahwa
pendidikan Islam bersifat dinamis namun tetap berpijak
pada ajaran yang otentik dan fundamental dari Islam
(Wantu, dkk, 2023). Pendidikan Islam dalam teori dan
praktik terus mengalami perkembangan karena memiliki
landasan yang bersumber dari kombinasi antara wahyu
dan nalar. Hal ini menjadikan pendidikan Islam bersifat
unik dan ideal, karena mampu menggabungkan potensi
akal manusia dengan petunjuk Ilahi dari Al-Qur'an dan
Hadis. Kombinasi ini menjadi ciri khas yang membedakan
pendidikan Islam dari konsep pendidikan lainnya yang
hanya bertumpu pada rasio dan budaya manusia semata.
Dengan demikian, pendidikan Islam memiliki kekuatan
spiritual dan intelektual yang saling melengkapi dalam
membentuk manusia yang seimbang (Assegaf, 2013).

Pemikiran pendidikan Islam adalah hasil refleksi
dan rumusan ide para pemikir muslim mengenai proses
pendidikan yang berdasarkan ajaran Islam, bertujuan
untuk membentuk manusia yang beriman, berakhlak
mulia, dan berilmu, serta mampu mengabdikan diri kepada
Allah SWT dalam kehidupan pribadi dan sosialnya. Berikut
pemikiran pendidikan Islam menurut beberapa ahli:

1. Ahmad D. Marimba (1989)

Pemikiran pendidikan Islam adalah suatu proses
bimbingan atau pimpinan secara sadar oleh pendidik
terhadap perkembangan jasmani dan rohani peserta
didik menuju terbentuknya kepribadian utama sesuai
dengan ajaran Islam.

2. Zuhairini dkk (1985)

Pemikiran pendidikan Islam merupakan upaya
untuk menanamkan nilai-nilai ajaran Islam kepada
anak didik secara sadar dan terarah agar mereka dapat
hidup sesuai tuntunan Islam baik sebagai individu
maupun anggota masyarakat.

3. Hasan Langgulung (1979)

2



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

Pemikiran pendidikan Islam adalah kegiatan
pemikiran yang membahas konsep pendidikan
berdasarkan nilai-nilai Islam yang bersumber dari Al-
Quran dan Hadis serta interpretasi intelektual para
ulama.

4. Abuddin Nata (2005)

Pemikiran pendidikan Islam adalah hasil proses
berpikir para sarjana muslim dalam merumuskan
konsep, tujuan, metode, dan sistem pendidikan yang
bersumber dari ajaran Islam untuk diaplikasikan dalam
kehidupan pendidikan.

5. H.AR. Tilaar (dalam konteks filsafat pendidikan) (2002)

Meski bukan spesifik Islam, ia menyebut bahwa
pemikiran pendidikan adalah hasil refleksi filosofis
terhadap masalah pendidikan. Dalam Islam, refleksi ini
berpijak pada nilai-nilai ilahiyah.

Uraian-uraian di atas dapat disimpulkan bahwa Dasar
pendidikan Islam yang ideal berpijak pada Al-Qur’an dan
Hadits sebagai sumber utama dan otentik ajaran Islam.
Kedua sumber ini tidak hanya bersifat normatif-teologis,
tetapi juga mengandung kebenaran historis dan rasional
yang dapat dijelaskan secara logis dan ilmiah. Pendidikan
Islam kemudian dikembangkan melalui ijtihad para ulama,
seperti giyas, ijma’, maslahah, istihsan, dan adat yang
sesuai dengan nilai-nilai syariat, membentuk hirarki dasar
pendidikan yang tetap dan terpadu.

Baik dasar pendidikan Islam maupun tujuan ajaran
Islam memiliki akar yang sama, yakni mengembangkan
manusia seutuhnya dalam dimensi spiritual, moral, sosial,
dan intelektual berdasarkan ajaran wahyu. Pendidikan
Islam tidak bersifat kaku, melainkan dinamis dan
kontekstual, dengan tetap berlandaskan nilai-nilai Qur'ani
dan Sunnah, serta menggunakan pendekatan pemikiran
seperti tafsir, ijtihad, dan metode filosofis Islam yang
relevan dengan perkembangan zaman.

Pemikiran pendidikan Islam merupakan hasil refleksi
para pemikir muslim yang secara sadar dan sistematis

3



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

merancang konsep pendidikan untuk membentuk insan
kamil manusia yang beriman, berakhlak, berilmu, serta
berkontribusi dalam kehidupan sosial. Para tokoh seperti
Ahmad D. Marimba, Zuhairini, Hasan Langgulung,
Abuddin Nata, dan H.A.R. Tilaar memberikan kontribusi
penting dalam membangun fondasi dan pengembangan
sistem pendidikan Islam, baik dari sisi filsafat, nilai,
maupun praktiknya.

Dengan demikian, pendidikan Islam adalah sistem yang
komprehensif, yang memadukan wahyu dan akal secara
harmonis, serta bertujuan mencetak generasi yang tidak
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara
spiritual dan moral.

. Ciri dan Karakteristik Pemikiran Pendidikan Islam

Hasibuddin, dkk (2023) mengklasifikasikan
pemikiran pendidikan Islam terdiri dari pemikiran
pendidikan tradisional dan pemikiran pendidikan modern.
Berikut ciri-ciri dan karakteristik pemikiran pendidikan
tradisional dan pemikiran pendidikan modern:

1. Pemikiran pendidikan tradisional
a. Ciri-ciri pemikiran pendidikan tradisional
Beberapa ciri pendidikan tradisional meliputi:
1) Penempatan siswa berdasarkan wilayah dan
usia.
2) Kelas bersifat kaku dan dibedakan menurut
umur.
3) Sistem bersifat otoriter, menuntut siswa
menyesuaikan dengan aturan baku.
4) Guru menjadi pusat otoritas dan kebijakan.
5) Kurikulum terfokus pada subjek akademik
tradisional.
6) Penggunaan bahan ajar terbatas pada buku
dan teks konvensional.
b. Karakteristik pemikiran pendidikan modern



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

Sistem pendidikan tradisional memiliki
karakteristik yang menunjukkan keterikatan kuat
pada metode, nilai, dan struktur lama yang belum
menyesuaikan dengan perkembangan zaman
modern. Model pendidikan ini berakar pada
pelestarian ajaran Islam dan nilai-nilai dasar yang
diwariskan dari generasi ke generasi, dengan
pendekatan yang cenderung konvensional.
Beberapa  karakteristik utama = pendidikan
tradisional meliputi:

1) Orientasi pendidikan sebagai misi suci, yakni
bertujuan menjalankan tanggung jawab
spiritual dan moral dalam mencetak generasi
beriman.

2) Pelestarian ajaran Islam, terutama dalam hal
akidah dan syariah, menjadi tujuan utama
proses pembelajaran.

3) Penekanan pada penguatan doktrin tauhid,
menjadikan aspek ketauhidan sebagai fondasi
dari seluruh proses pendidikan.

4) Fokus pada pendidikan keilmuan Islam,
seperti figih, tafsir, hadits, dan akhlak, dengan
sedikit atau tanpa integrasi ilmu umum atau
teknologi modern.

5) Pendidikan terpusat pada guru, di mana guru
memegang peran dominan sebagai satu-
satunya sumber ilmu, teladan, dan pengarah
dalam pembelajaran.

2. Pemikiran pendidikan modern
a. Ciri-ciri pemikiran pendidikan modern
Ciri utama pendidikan modern dalam Islam
meliputi:

1) Kurikulum berbasis psikologis dan
perkembangan anak, dengan pendekatan yang
sesuai pada setiap tahapan usia.

2) Pengembangan potensi anak secara holistik,
mencakup aspek jasmani, intelektual, dan
spiritual, serta pembentukan karakter sejak
usia dini.



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

3) Spesialisasi ilmu sesuai minat dan bakat
peserta didik, khususnya pada usia remaja dan
dewasa, untuk menghasilkan keahlian yang
relevan dengan kebutuhan masyarakat.

4) Kurikulum pragmatis-fungsional, sebagaimana
ditawarkan Ibn Sina, yang menekankan
manfaat nyata ilmu dalam kehidupan serta
orientasi pada kebutuhan masyarakat (market-
oriented).

S5) Berlandaskan nilai Islam (Al-Qur'an dan
Sunnah), sehingga membentuk peserta didik
yang beriman, berilmu, dan beramal secara
seimbang dan terpadu.

6) Pendidikan akhlak sebagai fondasi utama,
termasuk perhatian pada seni dan syair
sebagai sarana pembentukan kepribadian yang

luhur.
b. Karakteristik pemikiran pendidikan modern
Perkembangan pendidikan modern

menegaskan pentingnya pergeseran paradigma
pembelajaran dari yang berpusat pada guru
(teacher-centered) menjadi pembelajaran yang
berpusat pada peserta didik (student-centered).
Dalam sistem ini, peserta didik diposisikan sebagai
subjek aktif yang memiliki kebebasan untuk
berpikir, belajar, dan mencipta (how to think, how
to learn, how to create). Pendidikan Islam modern
memiliki ciri khas yang berbeda dibandingkan
pendidikan tradisional. Ia tidak hanya berorientasi
pada kehidupan ukhrawi, tetapi juga memberi
perhatian pada aspek duniawi, dengan tujuan
akhir menciptakan kebahagiaan di dunia dan
akhirat secara  seimbang. Dalam  proses
pembelajarannya, seluruh unsur seperti guru,
peserta didik, dan lingkungan dilibatkan sebagai
pusat pembelajaran yang dinamis.

Karakteristik pendidikan Islam modern
antara lain:



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

1) Peserta didik sebagai pusat proses belajar,
dengan peran aktif dalam mengemukakan
pendapat dan ide.

2) Fokus pada pengembangan tiga aspek:
kognitif, afektif, dan psikomotorik secara
seimbang.

3) Pendekatan pembelajaran yang futuristik,
menyiapkan peserta didik untuk menghadapi
tantangan zaman.

4) Tujuan  pendidikan yang  menyeluruh,
mengarah pada kesuksesan spiritual dan
intelektual, serta kebahagiaan dunia dan
akhirat.

Dengan pendekatan ini, pendidikan Islam
modern menjadi sistem yang adaptif, progresif, dan

relevan dengan kebutuhan zaman, tanpa
meninggalkan akar nilai-nilai Islam yang
fundamental.

Selain itu, berikut ciri-ciri dan karakteristik

pemikiran pendidikan Islam dari beberapa ahli dirinci
dalam tabel di bawah ini:

Tabel.1.1. Ciri-ciri dan Karakteristik Pemikiran Pendidikan

Islam dari Pendapat Para Ahli

No. Ciri / Penjelasan Sumber /
Karakteristik Tokoh
1 Bersumber dari Pemikiran Hasan
wahyu (Al-Qur’an pendidikan Islam Langgulung
dan Hadis) selalu  merujuk (1986) dalam
pada Al-Qur’an "Pendidikan
dan Hadis sebagai Islam dan
sumber utama Peranannya
kebenaran. dalam
Pemikiran
Islam"”
2 Tauhid sebagai Konsep Ahmad D.
landasan utama pendidikan Islam Marimba
bertujuan (1989) dalam
menanamkan "Pengantar
dan Filsafat

7



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

mengembangkan  Pendidikan
iman kepada Islam”
Allah (tauhid)
sebagai dasar
pendidikan.
Holistik dan Mencakup Abuddin
integratif pengembangan Nata (2005)
spiritual, dalam
intelektual, "Pemikiran
emosional, dan Pendidikan
fisik manusia Islam”
secara terpadu.
Berorientasi pada Bertujuan Zuhairini
pembentukan membentuk dkk (1985)
insan kamil manusia yang dalam
utuh, beriman, "Sejarah
berilmu, dan Pendidikan
berakhlak mulia. Islam”
Akhlak  sebagai Pendidikan tidak Syed
inti pendidikan hanya Muhammad
mentransfer ilmu Naquib  al-
tetapi juga Attas (1980)
menanamkan dalam "Islam
nilai moral dan and
akhlakul Secularism”
karimah.
Memadukan Pendidikan Islam Azyumardi
wahyu dan akal menggunakan Azra (1999)
(rasional dan ijtihad, qiyas, dalam
spiritual) ijma', dan tafsir "Pendidikan
untuk memahami Islam: Tradisi
realitas modern dan
dengan berpijak Modernisasi"
pada wahyu.
Bersifat dinamis Terbuka terhadap Abuddin
dan kontekstual perkembangan Nata (2003)
zaman selama dalam
tidak "Kapita
bertentangan Selekta
dengan  prinsip Pendidikan
syariat. Islam”
Imu sebagai Pendidikan Hasan
amanah dan adalah sarana Langgulung
ibadah mendekatkan diri (1986)

kepada Allah dan

8



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

9

memberikan
manfaat kepada
umat manusia.

Mengintegrasikan Tidak Syed M.
ilmu agama dan memisahkan Naquib  al-
umum secara dikotomis Attas (1980)

antara ilmu-ilmu
agama dan sains;
semua ilmu
diarahkan pada
tujuan ibadah.

Pembahasan mengenai ciri-ciri dan karakteristik
pemikiran Pendidikan Islam yang sudah diuraikan di atas
dapat disimpulkan bahwa pemikiran pendidikan Islam
dapat diklasifikasikan menjadi dua bentuk utama, yaitu
tradisional dan modern, yang masing-masing memiliki ciri
dan karakteristik tersendiri namun tetap berakar pada
nilai-nilai Islam.

1. Pemikiran Pendidikan Tradisional
Pemikiran tradisional berakar pada pelestarian
nilai-nilai Islam klasik, dengan fokus utama pada
penguatan aspek spiritual dan moral. Sistem ini:

a. Terpusat pada guru sebagai sumber ilmu dan
pengarah utama.

b. Menekankan penguasaan ilmu-ilmu keislaman
seperti tauhid, figih, tafsir, dan akhlak.

c. Memiliki pendekatan pembelajaran yang bersifat
otoriter, struktural, dan kurang fleksibel terhadap
perubahan zaman.

d. Menempatkan kurikulum dan bahan ajar secara
terbatas pada warisan keilmuan Islam dan teks
klasik.

2. Pemikiran Pendidikan Modern

Pemikiran modern menunjukkan adaptasi
pendidikan Islam terhadap dinamika zaman dan
tantangan global, tanpa meninggalkan prinsip syariat.
Ciri utamanya:

a. Pembelajaran berpusat pada peserta didik
(student-centered).

9



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

b. Kurikulum dikembangkan secara holistik,
mencakup  aspek  kognitif, afektif, dan
psikomotorik.

c. Pendidikan diarahkan untuk mencetak generasi
yang ahli, berakhlak, dan mampu menjawab
tantangan zaman.

d. Mendorong integrasi antara ilmu keislaman dan
ilmu pengetahuan modern (sains dan teknologi).

e. Berlandaskan nilai-nilai Islam (Al-Qur’an dan
Sunnah), namun terbuka terhadap metode ilmiah
dan pendekatan fungsional.

Ciri dan Karakteristik Umum Pemikiran Pendidikan

Islam

Pemikiran pendidikan Islam, baik tradisional
maupun modern, tetap memiliki ciri khas yang
membedakannya dari sistem pendidikan lain, yaitu:

a. Bersumber dari wahyu (Al-Qur’an dan Hadis)
sebagai rujukan utama.

b. Tauhid sebagai landasan filosofis dan moral dari
seluruh kegiatan pendidikan.

c. Holistik dan integratif, mencakup dimensi
spiritual, intelektual, emosional, dan fisik.

d. Berorientasi pada pembentukan insan kamil
(manusia sempurna).

e. Akhlak sebagai inti pendidikan, bukan sekadar
transfer pengetahuan.

f. Mengintegrasikan akal dan wahyu dalam
merumuskan pendekatan pendidikan.

g. Bersifat dinamis dan kontekstual, mampu
menyesuaikan dengan zaman selama tidak
bertentangan dengan syariat.

h. Pendidikan sebagai amanah dan ibadah, yang
menanamkan nilai tanggung jawab spiritual dan
sosial dalam menuntut ilmu.

i. Menolak dikotomi ilmu agama dan umum, semua
ilmu diarahkan pada pengabdian kepada Allah
dan kesejahteraan umat.

Dengan demikian, pemikiran pendidikan Islam
adalah sistem yang bersumber dari wahyu tetapi
tetap rasional dan kontekstual, mampu berkembang
dari pola tradisional menuju pola modern yang adaptif
terhadap tantangan zaman, tanpa kehilangan
identitas nilai-nilai Islam.

10



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd
C. Perkembangan Sejarah Pemikiran Pendidikan Islam

Pemikiran pendidikan Islam telah berkembang
seiring perjalanan sejarah umat Islam. Perkembangan ini
mencerminkan dinamika pemahaman umat Islam terhadap
Al-Qur'an dan Hadis, serta respons terhadap perubahan
sosial, politik, dan budaya dari masa ke masa. Mawangir
(2017) menjabarkan sejarah perkembangan pendidikan
Islam bahwasanya perkembangan praktik pendidikan
Islam merupakan sebuah proses dinamis yang mengalami
pasang surut seiring dengan perjalanan sejarah umat
Islam. Berdasarkan teori perkembangan sejarah, masa lalu,
masa kini, dan masa depan saling terhubung dalam satu
siklus yang berkesinambungan. Pemikiran para tokoh
seperti Julian Marias, Ibnu Khaldun, dan Arnold Toynbee
memperkuat pandangan bahwa setiap peradaban,
termasuk pendidikan Islam, mengalami fase pertumbuhan
(rise), kejayaan (peak), kemunduran (decline), dan
kebangkitan kembali (renaissance). Dalam konteks
pendidikan Islam terbagi menjadi tiga fase utama, yaitu:

1. Masa Klasik (570-750 M): Masa pertumbuhan,
ditandai oleh awal perkembangan ajaran Islam dan
pendidikan.

2. Masa Tengah (750-1258 M): Masa kejayaan ilmu
pengetahuan dan pendidikan Islam di bawah Dinasti
Abbasiyah.

3. Masa Modern (sejak abad ke-19): Masa kemunduran
sekaligus awal upaya pembaharuan pemikiran dan
sistem pendidikan Islam.

Dengan demikian, perkembangan pemikiran
pendidikan Islam merupakan bagian dari siklus historis
peradaban yang bergerak dari pertumbuhan menuju
kejayaan, lalu mengalami kemunduran, dan kini sedang
berada pada fase kebangkitan melalui proses pembaharuan
yang berlandaskan pada nilai-nilai Islam dan respons
terhadap tantangan zaman modern.

Selain itu, Sejarah perkembangan pemikiran
pendidikan Islam dapat diperiodekan sebagai berikut:

11



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

Masa Rasulullah SAW (610-632 M)

Menurut Zuhairini, dkk (1992), pemikiran
pendidikan pada masa Rasulullah SAW (610-632 M)
memiliki ciri utama:

a. Pendidikan berlandaskan wahyu pertama (Igra)).

b. Fokus pada tauhid, akhlak, dan pembinaan umat.

c. Rumah-rumah sahabat (terutama Dar al-Arqam)
menjadi pusat belajar.

d. Masjid berfungsi sebagai lembaga pendidikan.

Masa Khulafaur Rasyidin (632-661 M)

Zuhairini, dkk (1992) juga menjabarkan ciri utama
pemikiran pendidikan Islam pada masa Khulafaur
Rasyidin (632-661 M), yaitu:

a. Pendidikan berkembang dengan tetap
mempertahankan pola Rasulullah.

b. Mulai ada kodifikasi Al-Qur’an.

c. Pengajaran disesuaikan dengan wilayah ekspansi

Islam.

Masa Bani Umayyah (661-750 M)

Abuddin Nata (2005), menjabarkan ciri utama
sejarah pemikiran pendidikan Islam pada masa Bani
Umayyah (661-750 M), yaitu:

a. Pendidikan mulai diformalisasi dengan membentuk
madrasah.

b. Bahasa Arab menjadi bahasa pendidikan dan
pemerintahan.

c. Ilmu-ilmu agama (tafsir, hadits, figih) mulai
berkembang pesat.

Masa Bani Abbasiyah (750-1258 M) — Masa Keemasan

Azyumardi Azra (1999); dan Harun Nasution (1995),
menjabarkan sejarah  perkembangan = pemikiran
pendidikan Islam pada masa Bani Abbasiyah (750-1258
M) dengan ciri-ciri utama, sebagai berikut:

a. Perkembangan ilmu pengetahuan sangat pesat.
b. Berdirinya Bayt al-Hikmah (Rumah Hikmah) di

Baghdad.

c. Integrasi antara ilmu agama dan ilmu rasional

(filsafat, matematika, kedokteran).

12



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

d. Lahir tokoh-tokoh besar seperti Al-Ghazali, Al-
Farabi, Ibn Sina, Ibn Khaldun.

Masa Kemunduran Islam (1258-1800-an)

Syed Muhammad Naquib al-Attas (1980, dengan
edisi terbaru/cetak ulang pada 2023) merinci sejarah
perkembangan pemikiran Pendidikan Islam masa
kemunduran Islam (1258-1800-an) sebagai berikut:

a. Dunia Islam mengalami stagnasi pemikiran dan
kemunduran politik.

b. Pendidikan Islam cenderung dogmatis dan
tekstual.

c. Madrasah kehilangan daya inovatif dan kreatif.

d. Dominasi taklid dan minimnya ijtihad.

Masa Pembaruan dan Modernisasi (1800-1900-an)
Fazlur Rahman (1982) dan Azyumardi Azra (1999),

merinci perkembangan sejarah pemikiran pendidikan

Islam pada masa pembaruan dan modernisasi (1800-

1900-an), sebagai berikut:

a. Munculnya tokoh-tokoh pembaru seperti
Jamaluddin al-Afghani, Muhammad Abduh, dan
Rasyid Ridha.

b. Pendidikan Islam diupayakan kembali rasional,
terbuka, dan progresif.

c. Penggabungan antara sistem pendidikan Barat dan
Islam.

Masa Kontemporer dan Global (1900-sekarang)
Abuddin Nata (2003) dan Hasan Langgulung (1979)

merinci sejarah perkembangan pemikiran pendidikan

Islam pada masa kontemporer dan global (1900-

sekarang), yaitu:

a. Pendidikan Islam menghadapi tantangan
globalisasi dan IPTEK.

b. Lahir pendekatan pendidikan integratif: ilmu
agama dan umum dipadukan.

c. Fokus pada pendidikan karakter, nilai, dan akhlak
mulia.

d. Pendidikan Islam didorong menjadi sistem yang
dinamis, inklusif, dan berbasis riset.

13



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

Uraian-uraian di atas mengenai sejarah perkembangan
pemikiran pendidikan Islam dapat disimpulkan bahwa
perkembangan pemikiran pendidikan Islam merupakan
suatu proses historis yang dinamis, mencerminkan
perubahan, adaptasi, dan respon umat Islam terhadap
ajaran Al-Qur’an dan Hadis serta kondisi sosial, politik, dan
budaya dari masa ke masa. Perjalanan sejarah ini
mengikuti pola siklus peradaban sebagaimana dijelaskan
oleh para pemikir seperti Julian Marias, Ibnu Khaldun, dan
Arnold Toynbee yang menunjukkan fase pertumbuhan,
kejayaan, kemunduran, dan kebangkitan kembali
(renaissance). Secara kronologis, sejarah pemikiran
pendidikan Islam dapat dipetakan ke dalam tujuh periode
utama:

1. Masa Rasulullah SAW (610-632 M)

Pendidikan berpusat pada wahyu dan pembinaan
akhlak serta tauhid, menggunakan rumah sahabat dan
masjid sebagai pusat belajar.

2. Masa Khulafaur Rasyidin (632-661 M)

Pendidikan mempertahankan pola Rasulullah,
ditandai dengan kodifikasi Al-Qur’an dan perluasan
ajaran Islam sesuai ekspansi wilayah.

3. Masa Bani Umayyah (661-750 M)

Pendidikan mulai diformalisasi melalui madrasah;
bahasa Arab menjadi medium pendidikan; dan ilmu-
ilmu agama berkembang pesat.

4. Masa Bani Abbasiyah (750-1258 M) — Masa Keemasan

[Imu pengetahuan berkembang pesat; integrasi ilmu
agama dan rasional; lahirnya pusat ilmu seperti Bayt al-
Hikmah dan tokoh besar seperti Ibn Sina dan Al-
Ghazali.

5. Masa Kemunduran Islam (1258-1800-an)

Terjadi stagnasi dan dominasi taklid; madrasah
kehilangan daya inovatif dan kreativitas; pemikiran
cenderung dogmatis.

6. Masa Pembaruan dan Modernisasi (1800-1900-an)

Tokoh-tokoh seperti Jamaluddin al-Afghani dan
Muhammad Abduh mendorong pendidikan Islam agar

14



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

rasional, terbuka, dan progresif, serta
mengintegrasikan sistem Barat dan Islam.
7. Masa Kontemporer dan Global (1900-sekarang)
Pendidikan Islam menghadapi tantangan globalisasi
dan teknologi; muncul pendekatan integratif antara
ilmu agama dan umum, dengan fokus pada pendidikan
karakter dan akhlak.

Dengan demikian, pemikiran pendidikan Islam tidak
bersifat stagnan, tetapi terus berkembang dan beradaptasi
dengan kebutuhan zaman. Dari fase awal yang berorientasi
pada akhlak dan tauhid, hingga era modern yang
mengusung integrasi antara iman, ilmu, dan teknologi,
pendidikan Islam menunjukkan kapasitasnya sebagai
sistem pendidikan yang fleksibel dan relevan untuk masa
kini dan masa depan.

. Ruang Lingkup dan Fokus Kajian Pemikiran Pendidikan
Islam

Ruang lingkup pemikiran pendidikan Islam mencakup
semua aspek yang berkaitan dengan pendidikan dalam
perspektif Islam, baik dari sisi konseptual, teoretis, historis,
filosofis, maupun praktis. Kajian ini bersumber dari Al-
Qur’an, Hadis, serta pemikiran para ulama dan tokoh
pendidikan Islam, dengan tambahan pendekatan ijtihad,
qiyas, dan tafsir sebagai instrumen pemahaman. Menurut
Azzuwha (2014), Ruang lingkup pemikiran pendidikan
Islam mencerminkan pelaksanaan tanggung jawab
manusia dalam menjalankan fungsi kekhalifahan dan
pengabdian kepada Allah di muka bumi. Berdasarkan
pandangan ini, pendidikan Islam tidak hanya bersifat
normatif-transendental, tetapi juga  praktis dan
komprehensif, mencakup seluruh aspek perkembangan
manusia sejak sebelum kelahiran hingga menjadi pribadi
yang berperan aktif dalam kehidupan masyarakat. Ruang
lingkup tersebut terbagi ke dalam tiga tahap utama:

1. Tahap Takhliq (Pembentukan Potensi Fitrah)

15



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

Pendidikan Islam pada tahap ini bertujuan
menyiapkan kondisi yang sesuai dengan sunnatullah
agar terbentuk generasi yang sehat secara jasmani dan
rohani sejak dari proses konsepsi. Fokus utamanya
adalah pendidikan seksual (tarbiyah syahwaniyah),
kesehatan dan jasmani (tarbiyah jismiyah), serta figih
munakahat sebagai dasar hukum pembentukan
keluarga dan keturunan yang sah dan sehat.

Tahap Taswiyah (Penyempurnaan Potensi Fitrah)

Pada tahap ini, perhatian pendidikan Islam
diarahkan pada pertumbuhan dan perkembangan
menyeluruh potensi anak baik fisik, psikis, sosial,
maupun spiritual. Pendidikan diarahkan untuk
memenuhi kebutuhan dasar anak serta memberikan
ruang eksplorasi agar seluruh aspek jati diri (qalbiyah,
aqliyah, jismiyah) dapat berkembang optimal. Ruang
lingkup pendidikannya mencakup pendidikan iman,
ibadah, Al-Qur’an, moral, akal, jiwa, sosial
kemasyarakatan, dan jasmani.

Tahap Taqdir (Penentuan Peran dan Keahlian)

Pada tahap ini, pendidikan Islam berperan dalam
membantu peserta didik menemukan dan
mengembangkan potensi khususnya, sehingga dapat
menentukan bidang tugas dan tanggung jawabnya di
masyarakat secara fungsional. Fokus ruang lingkupnya
adalah pada pendidikan kejuruan, keahlian, dan
profesionalisme untuk mempersiapkan peran dalam
kehidupan nyata sesuai kapasitas masing-masing.

Pemikiran pendidikan Islam memiliki ruang lingkup

yang luas dan integral. Ia tidak hanya mengurusi aspek
kognitif dan spiritual, tetapi juga biologis, sosial, dan
profesional. Setiap tahap kehidupan manusia dipersiapkan
melalui pendekatan pendidikan yang khas dan sesuai
dengan nilai-nilai Islam. Hal ini menunjukkan bahwa
pendidikan Islam adalah proses yang menyeluruh,
berkesinambungan, dan kontekstual dalam membina
manusia paripurna (insan kamil).

16



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

Sementara itu, fokus kajian pemikiran pendidikan
Islam meliputi:
1. Analisis Pemikiran Tokoh-Tokoh Pendidikan Islam
Mengkaji pemikiran tokoh klasik seperti Al-Ghazali,
Ibn Sina, Al-Farabi, dan tokoh modern seperti
Muhammad Abduh, Fazlur Rahman, dan Nurcholish
Madjid (Abuddin Nata, 2005).
2. Isu dan Problematika Pendidikan Islam
Termasuk  krisis moral, disintegrasi ilmu,
sekularisasi pendidikan, dan tantangan globalisasi
terhadap nilai-nilai pendidikan Islam (Syed Muhammad
Naquib al-Attas, 1999).
3. Pengembangan Kurikulum dan Inovasi Pendidikan
Islam
Kajian ini berfokus pada integrasi antara sains dan
agama, serta pembaruan sistem dan metode pendidikan
Islam agar relevan dengan kebutuhan zaman
(Azyumardi Azra,1999)
4. Filsafat dan Epistemologi Pendidikan Islam
Mengkaji bagaimana ilmu diperoleh,
dikembangkan, dan diamalkan dalam tradisi Islam.
Termasuk konsep adab, ijtihad, dan integrasi antara
wahyu dan akal (Wan Mohd Nor Wan Daud, 2003).

Ruang lingkup dan fokus kajian pemikiran pendidikan
Islam mencakup dimensi filosofis, historis, normatif,
metodologis, dan aplikatif. la membahas tujuan, metode,
kurikulum, dan tokoh pendidikan Islam secara menyeluruh
dan dinamis. Kajian ini berfungsi untuk membangun
sistem pendidikan yang tidak hanya unggul secara
akademik, tetapi juga berlandaskan nilai-nilai spiritual dan
moral Islam.

Dari uraian-uraian di atas mengenai ruang lingkup
adan focus kajian pemikiran Pendidikan Islam dapat
disimpulkan bahwa ruang lingkup pemikiran pendidikan
Islam mencakup seluruh aspek yang berkaitan dengan
pendidikan menurut pandangan Islam, baik dari sisi
konseptual, teoretis, filosofis, historis, maupun praktis.
Kajian ini bersumber utama dari Al-Qur’an, Hadis, dan

17



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

pemikiran para ulama serta tokoh pendidikan Islam,
dengan pendekatan ijtihad, qiyas, dan tafsir sebagai alat
pemahaman terhadap realitas yang terus berkembang.
Pendidikan Islam, merupakan proses menyeluruh
(integratif), berkesinambungan, dan kontekstual dalam
membina manusia menjadi insan kamil.

. Hubungan Pemikiran Pendidikan Islam dengan Ilmu

Pendidikan

Pemikiran pendidikan Islam merupakan hasil
refleksi, interpretasi, dan ijtihad atas prinsip-prinsip
pendidikan yang bersumber dari Al-Qur’an, Hadis, dan
pandangan para ulama, dalam rangka membentuk
manusia paripurna (insan kamil). Sementara ilmu
pendidikan secara umum adalah hasil kajian sistematis
mengenai proses pendidikan, mencakup teori, prinsip, dan
metode pendidikan berdasarkan pendekatan filosofis,
psikologis, sosiologis, dan historis. Keduanya memiliki
relasi yang erat dan saling melengkapi, karena:

1. Titik Temu antara Pemikiran Pendidikan Islam dan Ilmu
Pendidikan
Menurut Abuddin Nata (2003) hubungan antara
pemikiran pendidikan Islam dan ilmu pendidikan
memiliki titik temu dalam hal:

a. Tujuan pendidikan dalam kedua pendekatan
adalah pembentukan manusia yang utuh: berilmu,
berakhlak, dan mampu hidup dalam masyarakat.

b. Pendekatan multidisipliner dalam ilmu pendidikan
dapat digunakan untuk menjelaskan dan
memperkuat prinsip-prinsip pendidikan Islam,
selama tidak bertentangan dengan nilai-nilai Islam.

c. Nilai universal seperti keadilan, tanggung jawab,
kerja sama, dan kasih sayang hadir dalam
keduanya.

2. Perbedaan yang Saling Melengkapi

18



3.

Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

Menurut Hasan Langgulung (1980), hubungan

antara pemikiran pendidikan Islam dan ilmu
pendidikan memiliki perbedaan sebagai berikut:

a.

Ilmu pendidikan bersifat empiris dan rasional,
sedangkan pendidikan Islam bersifat normatif-
transendental.

Pendidikan Islam menekankan pada aspek
pengabdian kepada Allah (ubudiyah), yang tidak
selalu dijumpai dalam teori pendidikan Barat
modern.

Meski demikian, ilmu pendidikan dapat digunakan
sebagai alat bantu untuk mengembangkan metode
dan pendekatan dalam pendidikan Islam.

Integrasi [lmu dan Agama dalam Pendidikan

Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas (1999)

dan Azyumardi Azra (1999), hubungan antara
pemikiran pendidikan Islam dan ilmu endidikan
terdapat integrasi:

a.

Pemikiran pendidikan Islam modern berusaha
mengintegrasikan  ilmu  pendidikan modern
(psikologi pendidikan, pedagogi, sosiologi
pendidikan) ke dalam sistem pendidikan Islam.
Pendekatan ini dikenal sebagai pendidikan Islam
integratif, yang menggabungkan akal dan wahyu,
serta tradisi dan modernitas dalam sistem
pendidikan.

Pemikiran pendidikan Islam dan ilmu pendidikan
modern memiliki hubungan yang komplementer. Pemikiran
pendidikan Islam menyediakan dasar filosofis dan spiritual,
sedangkan ilmu pendidikan menyumbang pendekatan
teoritis, praktis, dan metodologis. Keduanya dapat
dikombinasikan untuk mewujudkan sistem pendidikan
yang holistik, berorientasi nilai, dan relevan dengan
kebutuhan zaman.

19



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

F. Nilai-Nilai Dasar dalam Pemikiran Pendidikan Islam

Pemikiran pendidikan Islam didasarkan pada

seperangkat nilai-nilai dasar yang berakar dari Al-Qur’an,
Sunnah, serta hasil ijtihad para ulama dan cendekiawan
Muslim. Nilai-nilai ini menjadi pedoman etik dan tujuan
fundamental dalam proses pendidikan yang bertujuan
membentuk insan kamil (manusia paripurna).

1.

Tauhid (Keimanan kepada Allah)

Ahmad Tafsir (1992), menjabarkan nilai dasar
pemikiran pendidikan Islam berdasarkan ketauhidan,
yaitu:

a. Menjadi landasan utama seluruh  proses
pendidikan Islam.

b. Mengarahkan manusia untuk mengakui dan
menyadari keberadaan, kekuasaan, dan hukum-
hukum Allah dalam kehidupan.

Adalah (Keadilan)

Menurut Abuddin Nata (2022), nilai dasar
pemikiran pendidikan Islam berdasarkan adalah yaitu
mendorong pengembangan sistem pendidikan yang
adil, tidak diskriminatif, dan mengakui potensi semua
individu.

Ilmu (Tlm)

Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas (1999),
nilai dasar pemikiran pendidikan Islam berdasarkan
Ilmu (Tlm) yaitu:

a. Islam sangat menekankan pentingnya mencari,
mengembangkan, dan mengamalkan ilmu
pengetahuan.

b. Ilmu harus disertai etika, iman, dan akhlak.

Amanah (Tanggung Jawab)

H.AR Tilaar (2002), nilai dasar pemikiran
pendidikan Islam berdasarkan amanah adalah:

a. Proses pendidikan adalah tanggung jawab semua
pihak: orang tua, pendidik, dan masyarakat.

b. Peserta didik pun dididik untuk bertanggung jawab
terhadap diri, masyarakat, dan Tuhan.

Akhlak al-Karimah (Etika dan Moral Islami)

20



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

Zakiah Daradjat (1992), nilai dasar pemikiran

pendidikan Islam berdasarkan akhlak al-karimah:
a. Pendidikan Islam bertujuan menanamkan karakter
mulia, bukan hanya kecerdasan intelektual.
b. Karakter utama Nabi Muhammad SAW dijadikan
teladan pendidikan akhlak.
6. Tawazun (Keseimbangan Dunia dan Akhirat)

Azyumardi Azra (2019), nilai dasar pemikiran

pendidikan Islam berdasarkan tawazun, yaitu:
a. Pendidikan Islam tidak hanya fokus pada aspek
ukhrawi (akhirat) tapi juga duniawi.
b. Menyeimbangkan dimensi spiritual, intelektual,
emosional, dan sosial peserta didik.
7. Hurriyah (Kebebasan Bertanggung Jawab)

M. Quraish Shihab (2021) menjelaskan nilai dasar
pemikiran pendidikan Islam berdasarkan hurriyah
yakni memberikan ruang kepada peserta didik untuk
berpikir, memilih, dan mengembangkan potensinya,
namun tetap dalam bingkai nilai-nilai Islam.

Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa Pemikiran
pendidikan Islam bertumpu pada seperangkat nilai-nilai
dasar yang bersumber dari Al-Qur’an, Sunnah, serta hasil
ijtihad para ulama dan cendekiawan Muslim. Nilai-nilai ini
menjadi fondasi etik yang mengarahkan tujuan pendidikan
dalam membentuk insan kamil, yakni manusia paripurna
yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Nilai pertama
adalah tauhid, yang menurut Ahmad Tafsir (1992) menjadi
inti dari seluruh proses pendidikan Islam, menanamkan
kesadaran akan keesaan dan kekuasaan Allah dalam
kehidupan. Selanjutnya adalah nilai ‘adalah atau keadilan,
sebagaimana ditegaskan oleh Abuddin Nata (2022), yang
mendorong sistem pendidikan yang adil, inklusif, dan
menghargai potensi tiap individu. Nilai ‘9m atau ilmu,
menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas (1999),
menekankan pencarian ilmu yang disertai iman, etika, dan
tanggung jawab. Amanah atau tanggung jawab,
sebagaimana diuraikan oleh H.A.R Tilaar (2002),
menjadikan pendidikan sebagai tanggung jawab bersama
antara keluarga, masyarakat, dan peserta didik itu sendiri.

21



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

Nilai akhlak al-karimah, menurut Zakiah Daradjat (1992),
menempatkan pendidikan moral sebagai tujuan utama,
meneladani karakter Nabi Muhammad SAW. Selanjutnya,
nilai tawazun atau keseimbangan, menurut Azyumardi
Azra (2019), menunjukkan bahwa pendidikan Islam harus
seimbang antara kebutuhan duniawi dan ukhrawi.
Terakhir, nilai hurriyah atau kebebasan bertanggung
jawab, seperti dijelaskan oleh M. Quraish Shihab (2021),
menekankan pentingnya memberikan ruang bagi peserta
didik untuk berpikir dan berkembang, namun tetap dalam
bingkai nilai-nilai Islam. Seluruh nilai ini mencerminkan
bahwa pendidikan Islam adalah proses yang menyeluruh,
etis, dan kontekstual dalam membina manusia seutuhnya.

. Perbedaan dengan Pemikiran Pendidikan Barat

Pemikiran pendidikan Islam dan pemikiran
pendidikan Barat memiliki perbedaan mendasar dalam hal
tujuan, sumber nilai, orientasi manusia, dan pendekatan
epistemologinya. Pendidikan Islam berakar dari wahyu ilahi
(Al-Qur’an dan Hadis) serta ijtihad para ulama, dengan
tujuan utama membentuk insan kamil manusia yang
beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Sedangkan
pendidikan Barat, khususnya sejak era pencerahan
(Enlightenment), lebih  mengandalkan  rasionalitas,
pengalaman empiris, dan humanisme sekuler sebagai
landasan berpikir. Menurut Syed Muhammad Naquib al-
Attas (1999), pendidikan Islam berorientasi pada
“penanaman adab” dan integrasi antara akal dan wahyu,
sementara pendidikan Barat cenderung memisahkan aspek
spiritual dari aspek intelektual. Azyumardi Azra (2019) juga
menegaskan bahwa pendidikan Islam memadukan antara
dunia dan akhirat (tawazun), sedangkan pendidikan Barat
modern lebih menekankan pada pencapaian duniawi dan
pragmatisme.

Dalam hal sumber nilai, pendidikan Islam bersifat
teosentris menempatkan Allah sebagai pusat nilai dan
tujuan pendidikan, sedangkan pendidikan Barat bersifat

22



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

antroposentris mengutamakan manusia sebagai pusat dan
tolok ukur segala hal (H.A.R Tilaar, 2002). Pendidikan Islam
juga lebih mengedepankan nilai-nilai moral-transendental
seperti tauhid, akhlak, dan amanah, sedangkan pendidikan
Barat lebih menonjolkan nilai-nilai kebebasan individual,
rasionalitas, dan sekularisasi.

Dari sisi pendekatan epistemologi, pendidikan Islam
memadukan wahyu dan akal, sedangkan pendidikan Barat
modern lebih mengutamakan pendekatan empiris dan
rasional (Wan Mohd Nor Wan Daud, 2003). Meskipun
begitu, dalam perkembangan kontemporer, sebagian
pemikir pendidikan Islam seperti Fazlur Rahman dan
Nurcholish Madjid mendorong rekonstruksi pemikiran
Islam agar lebih kontekstual dan terbuka terhadap ilmu
pengetahuan modern, selama tidak bertentangan dengan
nilai-nilai tauhid.

Kesimpulannya, pemikiran pendidikan Islam dan
pemikiran pendidikan Barat memiliki perbedaan
fundamental dalam orientasi dan landasan filosofisnya.
Pendidikan Islam berakar pada wahyu ilahi, dengan tujuan
membentuk insan kamil yang beriman, berilmu, dan
berakhlak, serta menyeimbangkan kehidupan dunia dan
akhirat. Nilai-nilainya bersifat teosentris dan
transendental, menempatkan Allah sebagai pusat dan
mengintegrasikan wahyu dengan akal. Sementara itu,
pendidikan Barat, khususnya pasca-Enlightenment,
cenderung mengedepankan pendekatan rasional, empiris,
dan humanisme sekuler yang antroposentris. Pendidikan
Barat menekankan kebebasan individu, rasionalitas, dan
tujuan duniawi. Meski demikian, pemikiran pendidikan
Islam modern terus mengalami rekontekstualisasi oleh
para cendekiawan Muslim agar mampu berdialog secara
kritis dengan ilmu pengetahuan dan tantangan zaman,
selama tetap berpijak pada nilai-nilai tauhid sebagai
fondasi utamanya.

23



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

BAB 2

SUMBER-SUMBER PEMIKIRAN
PENDIDIKAN ISLAM

. Al-Qur’an sebagai Sumber Utama Pendidikan

Sejarah pendidikan Islam berakar dari sumber
utama ajaran Islam, yaitu Al-Qur’an sebagai firman Allah
SWT, yang menjadi landasan nilai dan prinsip pendidikan.
Sumber kedua adalah Sunnah Nabi Muhammad SAW, yang
melalui perkataan, perbuatan, dan persetujuannya (taqrir),
menjadi contoh konkret dan aplikatif dari nilai-nilai
pendidikan Islam. Al-Qur'an mengandung banyak ayat
yang berimplikasi kuat terhadap nilai-nilai pendidikan,
seperti dalam Surat Al-‘Alaq ayat 1-5 yang memotivasi umat
untuk mencari ilmu dan berpikir kritis sebagai bentuk
penghambaan kepada Allah. Surat Az-Zumar ayat 9
menegaskan keutamaan orang yang Dberilmu dan
mendorong terbentuknya peradaban yang rahmatan lil
‘alamin. Pendidikan Islam, oleh karena itu, harus berfokus
pada peningkatan kualitas hidup manusia secara
menyeluruh dan terintegrasi, baik secara spiritual,
intelektual, sosial, maupun moral. [lmu dalam pandangan
Islam tidak boleh dipisahkan dari nilai-nilai wahyu,
melainkan harus bersumber dari Al-Qur’an dan As-
Sunnah, serta dikembangkan secara seimbang melalui
pemahaman terhadap ayat-ayat kauniyah (fenomena alam)
dan ayat-ayat qauliyah (firman Allah). Dengan pendekatan
ini, pendidikan Islam dapat menciptakan insan yang utuh

dan beradab. (Nurlaila, 2018).
24



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

IImu pendidikan Islam membutuhkan landasan
teori yang kuat sebagai pedoman operasional dalam
pelaksanaan praktik pendidikan. Pengetahuan mengenai
hakikat, metode, dan tujuan pendidikan dalam pandangan
Islam sangat penting, terutama yang bersumber dari Al-
Qur’an. Nilai-nilai dan ajaran dalam Al-Qur’an tidak hanya
menjadi dasar normatif, tetapi juga dapat dijadikan sumber
konseptual dalam merumuskan teori dan prinsip-prinsip
pendidikan Islam. Dengan demikian, pemahaman terhadap
Al-Qur’an akan memperkaya perumusan konsepsi Ilmu
Pendidikan Islam yang bersifat integratif, aplikatif, dan
sesuai dengan nilai-nilai ketauhidan (Arif, 2011).

Pendidikan dalam Islam dipandang sebagai bagian
dari mu’amalah, yakni aktivitas manusia yang berkaitan
dengan kehidupan sosial dan pembentukan karakter.
Karena menyangkut proses pembentukan manusia,
pendidikan memiliki peran penting dalam menentukan
arah dan kualitas amal serta kehidupan individu maupun
masyarakat. Al-Qur’an memberikan landasan prinsipil bagi
aktivitas pendidikan, termasuk dalam menggambarkan
proses penciptaan dan perkembangan manusia secara
bertahap sebagaimana tercantum dalam QS. Al-Mu’min
ayat 67. Selain itu, pemahaman akan aspek kesehatan dan
kesembuhan manusia, seperti dalam QS. Asy-Syu’ara ayat
80, juga menjadi bagian dari pendidikan yang holistik. Hal
ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam mencakup
dimensi spiritual, fisik, dan sosial, serta menekankan
pentingnya pemahaman terhadap proses kehidupan yang
berasal dari wahyu Ilahi (Aris, 2022).

Al-Qur'an merupakan sumber utama dalam
pendidikan Islam karena mengandung petunjuk hidup
(hudan), nilai-nilai dasar, dan prinsip-prinsip pendidikan
yang mencakup seluruh aspek kehidupan manusia.
Sebagai kalam Allah, Al-Qur’an tidak hanya mengarahkan
umat manusia pada keimanan dan akhlak mulia, tetapi
juga memberikan dasar epistemologis dan pedagogis dalam
proses pendidikan. Pendidikan dalam perspektif Al-Qur’an
bertujuan membentuk manusia seutuhnya (insan kamil)
yang beriman, berilmu, dan beramal saleh.

25



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

Ayat-ayat seperti QS. Al-‘Alaq: 1-5 menekankan
pentingnya membaca, menuntut ilmu, dan berpikir kritis
sebagai proses pendidikan awal yang terintegrasi dengan
nilai spiritual. QS. Az-Zumar: 9 juga menegaskan bahwa
orang-orang yang berilmu memiliki kedudukan yang lebih
tinggi di sisi Allah, menunjukkan nilai luhur ilmu dalam
Islam. Al-Qur’an bukan hanya menjadi sumber nilai dan
norma, tetapi juga memberikan kerangka kurikulum
pendidikan: mencakup aspek tauhid (QS. Al-Baqgarah: 2),
akhlak (QS. Lugman: 12-19), ibadah (QS. Al-Muzzammil:
20), sosial (QS. Al-Hujurat: 13), dan pembentukan karakter.

Menurut Syed Muhammad Naquib Al-Attas (1999)
dalam The Concept of Education in Islam menyatakan bahwa
Al-Qur'an adalah sumber utama ilmu yang harus
diintegrasikan dengan akal dan pengalaman dalam
pendidikan. Sedangkan menurut Azyumardi Azra (2019)
menyebut bahwa pendidikan Islam harus kembali
berorientasi pada nilai-nilai Al-Qur’an untuk menjawab
tantangan modern, termasuk globalisasi dan krisis moral.
Fazlur Rahman (1982) juga menekankan bahwa pendidikan
Islam harus menggali nilai-nilai progresif dari Al-Qur’an
untuk merumuskan sistem pendidikan yang dinamis,
terbuka terhadap ilmu modern tanpa mengorbankan nilai-
nilai ilahiah.

Kesimpulannya, Al-Qur’an menjadi landasan utama
pendidikan Islam baik dalam nilai, metode, maupun
tujuan. Dalam konteks kekinian, pemikir-pemikir Islam
mendorong interpretasi Al-Qur’an yang dinamis dan
kontekstual agar pendidikan Islam mampu bersaing dan
relevan di era modern.

. Hadis dan Sunnah Nabi dalam Perspektif Pendidikan

Islam memandang pendidikan sebagai hal yang
sangat fundamental dan strategis, sebagaimana dijelaskan
dalam Al-Qur'an dan Hadis. Kesadaran akan pentingnya
ilmu pengetahuan dalam Islam bukanlah sesuatu yang
muncul secara tiba-tiba, melainkan hasil dari proses
panjang yang telah ditanamkan sejak masa kerasulan Nabi
Muhammad SAW. Nabi secara konsisten menanamkan nilai

26



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

urgensi ilmu kepada para sahabat dan umatnya, serta
mendorong mereka untuk terus menuntut ilmu. Hal ini
tercermin dari banyaknya hadis yang menekankan
keutamaan ilmu dan orang berilmu. Bahkan, Nabi
Muhammad SAW secara eksplisit menyatakan bahwa
menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap Muslim, baik
laki-laki maupun perempuan (Lubna, 2020).

Tujuan pendidikan Islam hanya dapat tercapai
apabila berlandaskan pada dasar-dasar mutlak, yaitu Al-
Qur’an dan Hadis. Hal ini disebabkan karena baik tujuan
Islam secara umum maupun tujuan pendidikan Islam
secara khusus memiliki sumber yang sama, yakni Al-
Qur’an dan Hadis. Dengan menjadikan keduanya sebagai
pijakan utama, proses pendidikan dalam Islam akan
sejalan dengan nilai-nilai ajaran Islam yang hakiki serta
mampu membentuk pribadi yang beriman, berilmu, dan
berakhlak mulia (Wantu, dkk, 2023). Dalam hadis-hadis
Nabi Muhammad SAW, pendidik menempati posisi yang
sangat mulia dan terhormat. Hal ini sejalan dengan
pandangan bahwa ilmu pengetahuan berasal dari Allah
SWT, sebagaimana disebut dalam QS. Al-Baqarah: 32,
bahwa tidak ada pengetahuan selain yang diajarkan oleh
Allah. Karena itu, Allah sebagai pendidik pertama
menempatkan ilmu dan pendidik dalam posisi yang agung.
Nabi pun menegaskan bahwa para ulamatermasuk para
pendidik adalah pewaris para nabi. Paradigma ini
menunjukkan bahwa dalam pendidikan Islam, kedudukan
pendidik bukan sekadar sebagai pengajar, tetapi juga
sebagai penerus misi kenabian dalam membimbing umat
menuju kebenaran dan ilmu yang berkah (Hasibuan, 2022).

Hadis dan Sunnah Nabi dalam perspektif
pendidikan menurut para ahli, diantaranya; Abuddin
(2012) berpendapat bahwa Hadis dan sunnah Nabi
merupakan sumber kedua dalam pendidikan Islam setelah
Al-Qur’an. Nabi tidak hanya menyampaikan wahyu, tetapi
juga mempraktikkan langsung ajaran Islam melalui
pembinaan akhlak, pembelajaran dengan keteladanan, dan
bimbingan personal terhadap para sahabat. Sedangkan
menurut Al-Attas, S.M.N. (1991) menekankan bahwa

27



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

tujuan utama pendidikan Islam adalah menanamkan adab
dan hikmah. Sunnah Nabi menjadi teladan ideal dalam
pencapaian tujuan tersebut, karena beliau merupakan
cerminan insan kamil (manusia sempurna). Hasan. (2003)
juga menjelaskan Hadis dan sunnah Nabi memberikan
dasar psikologis, metodologis, dan moral dalam pendidikan.
Nabi Muhammad SAW adalah figur pendidik ideal yang
mendidik umat dengan cara yang efektif dan kontekstual,
seperti metode dialog, cerita, dan keteladanan. Zuhairini,
dkk (1992) juga menjelaskan bahwa Pendidikan Islam tidak
dapat dipisahkan dari hadis dan sunnah Nabi, karena dari
sanalah kita memahami bagaimana cara mendidik yang
baik, menyentuh aspek spiritual, moral, dan intelektual,
dan Muhaimin. (2010) menjelaskan bahwa Hadis dan
sunnah Nabi menjadi acuan penting dalam pembentukan
kurikulum pendidikan Islam yang integratif dan holistik.
Sunnah dijadikan sebagai referensi dalam menyusun
materi pembelajaran berbasis akhlak dan keteladanan.

C. Ijtihad, Qiyas, dan Ijma dalam Konteks Pendidikan
1. Ijtihad

Untuk mendorong kreativitas berpikir dalam Islam,
diperlukan suatu kerangka metodologis yang bebas,
sistematis, dan berlandaskan pada nilai-nilai universal
ajaran Islam. Kerangka ideal ini dirumuskan melalui
ijtihad, yaitu upaya intelektual yang sungguh-sungguh
dalam mencari solusi atas berbagai persoalan yang
tidak secara eksplisit dijelaskan dalam Al-Qur’an dan
Hadis. Dengan ijtihad, pemikiran umat Islam dapat
terus berkembang secara dinamis namun tetap berada
dalam koridor syari’ah (Mukhtarom, 2020).

Dasar ideal pendidikan Islam bertumpu pada dua
sumber utama, yaitu Al-Qur’an sebagai dasar utama
dan Sunnah Nabi Muhammad SAW sebagai dasar
kedua. Kedua sumber ini menjadi fondasi normatif
dalam merumuskan nilai, tujuan, dan metode
pendidikan Islam. Untuk menjawab kebutuhan zaman
yang terus berkembang, dasar ini kemudian dapat
dikembangkan melalui ijtihad dan berbagai metode

28



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

pemikiran hukum Islam lainnya seperti giyas, ijma’, al-
maslahah al-mursalah, istihsan, dan adat. Dengan
demikian, pendidikan Islam bersifat dinamis dan
kontekstual, namun tetap berpijak pada prinsip-prinsip
dasar ajaran Islam (Lubna, 2020).

[jtihad secara bahasa berarti "mengerahkan
segenap tenaga'. Dalam konteks pendidikan Islam,
ijjtihad adalah proses pemikiran kreatif, rasional, dan
sistematis oleh para ulama atau ahli pendidikan untuk
merumuskan konsep, strategi, kurikulum, hingga
metode pembelajaran yang sesuai dengan nilai-nilai
Islam namun relevan dengan kebutuhan zaman.
Menurut Muhaimin (2020), Ijtihad menjadi dasar
penting dalam pengembangan kurikulum dan
metodologi pembelajaran Islam modern. Quraish
Shihab (2018) menjelaskan bahwa ijtihad adalah
jembatan agar ajaran Islam tetap relevan di segala
masa, termasuk dalam dunia pendidikan. Abdul Mujib
& Jusuf Mudzakkir (2019) juga menjelaskan bahwa
ijtihad memungkinkan para pendidik Muslim untuk
menyesuaikan proses pendidikan dengan kebutuhan
manusia kontemporer tanpa kehilangan nilai
spiritualitasnya.

Pendapat-pendapat di atas dapat disimpulkan
bahwa ijtthad dalam konteks pendidikan Islam
merupakan instrumen penting untuk merespons
perubahan zaman dan tantangan pendidikan modern.
Dengan berpijak pada Al-Qur’an dan Hadis, ijtihad
memungkinkan lahirnya sistem pendidikan Islam yang
adaptif, inovatif, dan tetap berakar pada nilai-nilai
syari’ah. Melalui pendekatan ini, pendidikan Islam
dapat terus relevan dan solutif bagi generasi masa kini
dan mendatang.

Qiyas

Para ahli pendidikan dan pemikir Islam
mengembangkan konsep pendidikan Islam dengan
berlandaskan pada sumber utama, yaitu Al-Qur’an dan
Hadis, serta didukung oleh metode pengembangan

29



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

hukum dan pemikiran Islam seperti giyas, ijma’, ijtihad,
dan tafsir. Melalui pendekatan ini, pendidikan Islam
menjadi sistem yang komprehensif, dinamis, dan
kontekstual, yang tidak hanya berakar pada nilai-nilai
wahyu, tetapi juga mampu menjawab tantangan zaman
melalui pemikiran rasional dan kolektif (Wantu, dkk,
2023). Qiyas secara bahasa berarti “mengukur” atau
“membandingkan”. Dalam ilmu usul figh, giyas adalah
menyamakan hukum suatu masalah baru (al-far)
dengan masalah lama (al-ashl) karena adanya
persamaan illat (alasan hukum). Dalam konteks
pendidikan Islam, qiyas berarti menetapkan kebijakan,
metode, atau pendekatan pendidikan modern
berdasarkan analogi prinsip-prinsip yang sudah ada
dalam Al-Qur’an dan Hadis.

Muhaimin (2020) menjelaskan bahwa giyas dapat
digunakan untuk menjawab berbagai tantangan baru
dalam pengembangan kurikulum dan strategi
pembelajaran, selama masih berakar pada prinsip
dasar Islam. Abdullah (2018) juga menjelaskan bahwa
giyas adalah instrumen epistemologis yang
memungkinkan pendidikan Islam tidak stagnan di
masa lalu, tetapi dinamis dan kontekstual. Fungsi
Qiyas dalam Pendidikan Islam, yaitu:

a. Menjawab Masalah Baru dalam Pendidikan
Contoh: Tidak ada dalil eksplisit tentang
pendidikan online dalam Al-Qur’an dan Sunnah,
tapi melalui giyas dengan konsep “thalabul 4Glm”
dan “mudahnya akses ilmu”, pendidikan online
dapat dibenarkan.
b. Mengembangkan Metode Pendidikan
Qiyas digunakan untuk menyetarakan
metode pembelajaran yang modern (seperti
pembelajaran berbasis proyek) dengan metode

Rasulullah SAW seperti praktik langsung (tatbiqg).
c. Menentukan Kebijakan Sekolah/Madrasah

Misalnya, keputusan tentang kurikulum
merdeka dikaji dengan prinsip-prinsip dasar

30



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

syari’at melalui pendekatan qiyas terhadap
kurikulum klasik.

Jadi, qiyas dalam konteks pendidikan Islam
berfungsi sebagai alat analogi yang memungkinkan
umat Islam menjawab tantangan dan perubahan dalam
dunia pendidikan, dengan tetap berpijak pada prinsip-
prinsip syari’ah. Melalui giyas, pendidikan Islam dapat
berkembang secara relevan dan aplikatif terhadap
zaman modern, tanpa melepaskan nilai-nilai dasar Al-
Qur’an dan Sunnabh.

Ijma

[jma’ secara bahasa berarti kesepakatan.
Secara istilah dalam wusul figh, ijma’ adalah
kesepakatan para ulama mujtahid atas suatu hukum
syari’at setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW. Dalam
konteks pendidikan Islam, Ijma’ berarti kesepakatan
para ulama dan ahli pendidikan Islam mengenai
prinsip, pendekatan, atau kebijakan pendidikan yang
tidak dijelaskan secara eksplisit dalam Al-Qur’an dan
Hadis, namun dibutuhkan dalam praktik modern.
Menurut Azyumardi Azra (2021), ijma’ kolektif penting
dalam reformasi pendidikan Islam agar tetap inklusif,
terbuka, dan sejalan dengan dinamika zaman.
Muhaimin (2020) juga menjelaskan bahwa ijma’
menjadi salah satu acuan dalam pengembangan
kurikulum dan struktur pendidikan Islam yang mampu
menjembatani antara nilai wahyu dan realitas sosial.

[jma dalam Pendidikan menurut para ahli, yaitu Al-
Abrasyi (2003) menyatakan bahwa pembentukan sistem
pendidikan Islam tidak hanya berdasarkan teks (nash),
tetapi juga pada kesepakatan para ahli melalui ijma’,
yang memungkinkan pendidikan Islam bersifat fleksibel
namun tetap berakar pada nilai syariat. Sedangkan
menurut Muyjib & Mudzakkir (2019), [jma’ merupakan
sarana penting dalam pengambilan keputusan
pendidikan yang kompleks dan terus berkembang.
Dalam pendidikan Islam, ijma’ memberi ruang bagi

31



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

konsensus para pendidik dan ulama untuk menyusun
strategi pendidikan yang tidak bertentangan dengan
ajaran Islam namun tetap kontekstual.

Menurut Langgulung (2003), ijma’ memainkan
peran besar dalam menjaga kesinambungan pendidikan
Islam, khususnya dalam menjawab kebutuhan zaman.
Ia menekankan pentingnya konsensus ilmuwan Muslim
dalam menyikapi perubahan sosial dan budaya yang
mempengaruhi proses pendidikan. Azra (2021)
menjelaskan bahwa ijma’ berfungsi sebagai bentuk
legitimasi sosial dan akademik atas pembaharuan
pendidikan Islam. Ijma’ para ulama dan akademisi
sangat penting untuk menjadikan sistem pendidikan
Islam tetap relevan dalam konteks globalisasi dan
modernisasi. Muhaimin (2020) juga menjelaskan bahwa
ijma’ dalam pendidikan Islam merupakan dasar
pengembangan pemikiran dan kebijakan pendidikan
yang bersifat kolektif. [a melihat ijma’ sebagai bentuk
respons bersama ulama dan pakar pendidikan terhadap
tantangan zaman, termasuk dalam pengembangan
kurikulum, metode, dan tujuan pendidikan.

Para ahli sepakat bahwa ijma’ dalam konteks
pendidikan Islam merupakan sarana kolektif untuk
merumuskan keputusan dan kebijakan pendidikan
yang tidak secara langsung dijelaskan dalam Al-Qur’an
dan Hadis. [jma’ menjadikan pendidikan Islam bersifat
dinamis, relevan, dan kontekstual, sambil tetap
berpijak pada prinsip-prinsip dasar ajaran Islam.
Sementara itu, peran [jma dalam pendidikan Islam
diantaranya:

a. Menjadi Dasar Konsensus Pendidikan
[jma digunakan sebagai dasar pembentukan
kebijakan atau sistem pendidikan Islam, seperti
penyusunan kurikulum madrasah, standar
kompetensi guru, atau integrasi nilai Islam dalam
pendidikan formal.
b. Menjaga Kesatuan Pemikiran
[jma menjadi alat untuk menyatukan
pandangan di kalangan wulama dan pendidik

32



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

terhadap isu-isu kontemporer, sehingga
pendidikan Islam tetap konsisten dan terarah
secara kolektif.
c. Merespon Perubahan Zaman

Dengan ijma, pemikir dan praktisi
pendidikan Islam dapat merumuskan solusi atas
tantangan modern seperti digitalisasi, etika
pendidikan, atau pendekatan interdisipliner dalam
pendidikan.

Penjelasan di atas mengenai ijma dalam pemikiran
pendidikan Islam bahwasanya ijma’ dalam konteks
pendidikan Islam berperan sebagai dasar kolektif dalam
menetapkan kebijakan, strategi, dan konsep pendidikan
yang tidak ditemukan secara langsung dalam nash (Al-
Quran dan Hadis). Melalui ijma’, pendidikan Islam
dapat berkembang secara adaptif dan tetap konsisten
dalam  nilai-nilainya. Sumber-sumber  kekinian
menunjukkan bahwa ijma’ menjadi instrumen penting
dalam reformasi dan modernisasi pendidikan Islam
yang kontekstual dan solutif.

D. Warisan Intelektual Ulama dan Filsuf Muslim
Warisan intelektual ulama dan filsuf Muslim adalah

seluruh hasil pemikiran, tulisan, teori, pendekatan, dan
sistem ilmu yang dikembangkan oleh para cendekiawan
Islam sejak abad klasik hingga kontemporer, yang
mencakup berbagai bidang seperti:

IImu agama (tafsir, hadis, figh, kalam)

Filsafat dan teologi

[Imu alam dan eksakta

Etika dan pendidikan

Kedokteran, matematika, astronomi, dan lain-lain

R e

Tujuan utama intelektual ulama dan filsuf Muslim
bukan sekadar ilmiah, tetapi mengintegrasikan antara
wahyu dan akal, serta mengharmoniskan ilmu dunia dan
akhirat. Menurut al-Attas (1993), warisan intelektual Islam
merupakan sistem ilmu yang lahir dari akar keimanan,
bukan sekadar rasionalitas bebas. Abdullah (2021)

33



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

menjelaskan bahwa para filsuf dan ulama Islam telah
membangun fondasi epistemologi integratif yang
menggabungkan wahyu, akal, dan realitas sosial. Azra
(2013) juga menjelaskan bahwa Warisan keilmuan Islam
merupakan jaringan keilmuan global, yang membentuk
tradisi intelektual dari Timur Tengah hingga Nusantara.
Madjid (2000) menjelaskan juga bahwa pemikiran Islam
klasik tidak boleh hanya dikagumi, tetapi harus
dikembangkan agar menjadi pendorong kemajuan
peradaban kontemporer. Sedangkan pendapat para tokoh-
tokoh Islam dirinci dalam tabel berikut:

Tabel.2.1. Tokoh-Tokoh dan Kontribusi Intelektual

Nama Bidang Kontribusi Utama
Tokoh
Al-Farabi Filsafat, logika Konsep negara utama dan
akal aktif
Ibn Sina Kedokteran, Al-Qanun fi al-Tibb, teori jiwa
(Avicenna) filsafat dan intelek

Al-Ghazali Tasawuf, teologi, Ihya’ Ulumuddin, kritik

pendidikan filsafat, etika Islami
Ibn Sejarah, sosiologi, Muqgaddimah, teori
Khaldun pendidikan perkembangan sosial

Ibn Rushd Filsafat, hukum Integrasi filsafat dan syari’ah,
(Averroes) Islam pembelaan terhadap akal

Karakteristik warisan intelektual Islam adalah
sebagai berikut:
1. Berbasis pada Tauhid
Semua ilmu dikembalikan pada keyakinan bahwa
Allah adalah sumber segala pengetahuan.
2. Holistik (Integratif)
Tidak ada dikotomi antara ilmu agama dan ilmu
umum.
3. Humanistik dan Etis

34



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

IImu diarahkan untuk kemaslahatan umat manusia.
4. Rasional namun tetap berbasis wahyu
Filsuf Muslim seperti Al-Farabi dan Ibn Sina
menggunakan logika Aristoteles, namun tetap dalam
kerangka syari’at Islam.

Jadi, berdasarkan uraian di atas, warisan intelektual
ulama dan filsuf Muslim merupakan kontribusi besar bagi
peradaban dunia yang bersifat holistik, spiritual, rasional,
dan etis. Para pemikir Islam tidak hanya menjaga tradisi
keilmuan, tetapi juga mengembangkan metode pemikiran
yang integratif antara wahyu dan akal. Warisan ini sangat
relevan untuk dijadikan landasan dalam membangun
sistem pendidikan Islam modern yang unggul, kontekstual,
dan tetap bernilai ilahiah.

. Tradisi Keilmuan Islam sebagai Basis Pengembangan
Pendidikan

Tradisi keilmuan Islam adalah sistem dan nilai-nilai
keilmuan yang berkembang sejak masa awal Islam, yang
berpijak pada Al-Qur’an, Hadis, ijtihad, dan pemikiran
rasional para ulama dan filsuf Muslim. Tradisi ini tidak
hanya mencakup ilmu agama, tetapi juga ilmu alam, sosial,
logika, dan filsafat. Sedangkan dalam tradisi keilmuan
Islam dalam pengembangan pendidikan Tradisi keilmuan
Islam menjadi pondasi penting dalam membentuk sistem
pendidikan Islam modern. Melalui integrasi antara nilai
wahyu dan pemikiran rasional, pendidikan Islam dapat:

1. Menciptakan sistem kurikulum integratif (agama-

sains)

2. Mengembangkan etika akademik yang kuat
Menanamkan tujuan pendidikan spiritual dan moral
4. Mendorong lahirnya generasi yang kritis dan

berakhlak

w

Menurut Nashir (2021), revitalisasi tradisi keilmuan
Islam adalah kunci untuk membangun pendidikan Islam
yang mencerahkan, inklusif, dan kontekstual. Azra (2021)
menjelaskan bahwa tradisi keilmuan Islam telah

35



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

melahirkan lembaga-lembaga pendidikan klasik seperti
madrasah dan pesantren yang bisa diadaptasi ke sistem
pendidikan modern. Nata (2020) juga menjelaskan bahwa
tradisi keilmuan Islam memiliki sistem yang
komprehensif, mulai dari sumber ilmu, metode pencarian
ilmu, hingga aplikasi ilmu dalam kehidupan manusia.
Abdullah (2021) menjelaskan juga bahwa pengembangan
pendidikan Islam perlu berpijak pada tradisi intelektual
Islam yang multidisipliner dan terbuka terhadap ilmu-
ilmu kontemporer.

Jadi, tradisi keilmuan Islam merupakan basis
fundamental dalam pengembangan pendidikan Islam.
Tradisi ini bukan hanya berisi warisan masa lalu, tetapi
juga menyimpan nilai-nilai metodologis, etis, dan spiritual
yang dapat diadaptasi untuk menjawab tantangan zaman
modern. Dengan mengintegrasikan antara wahyu dan
akal, serta ilmu agama dan umum, pendidikan Islam
dapat dibangun secara holistik, kritis, dan berkarakter,
selaras dengan cita-cita Islam sebagai rahmatan il
‘alamin.

Integrasi antara Wahyu dan Akal dalam Pendidikan
Islam

Integrasi antara wahyu dan akal dalam pendidikan
Islam adalah penyatuan antara sumber pengetahuan
ilahiyah (wahyu: Al-Qur’an dan Hadis) dengan potensi
rasional manusia (akal) sebagai landasan epistemologi
pendidikan. Dalam Islam, wahyu adalah petunjuk mutlak,
sementara akal adalah alat untuk memahami,
menafsirkan, dan mengaplikasikan petunjuk tersebut
dalam kehidupan. Menurut Azra (2021), Ulama klasik
mengembangkan ilmu dengan sintesis antara wahyu dan
rasionalitas. Tradisi ini relevan wuntuk membangun
pendidikan Islam kontemporer.

Nata (2020) menjelaskan bahwa Pendidikan Islam
modern harus menolak dikotomi ilmu dan merumuskan
sistem pendidikan yang integratif antara wahyu dan
rasionalitas. Sedangkan menurut Nashir (2021), wahyu

36



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

memberi arah nilai, akal mengolah realitas; integrasi
keduanya menjadi dasar pendidikan Islam berkemajuan.
Abdullah (2021) juga menjelaskan bahwa diperlukan
pendekatan epistemologi integratif antara wahyu (bayani),
akal (burhani), dan pengalaman (irfani) untuk
mengembangkan pendidikan Islam kontekstual. Berikut
implementasi dalam pendidikan dirinci dalam tabel di
bawah ini:

Tabel.2.2. Integrasi Antara Wahyu dan Akal Dalam
Pendidikan Islam

Aspek Implementasi Integratif
Kurikulum Menggabungkan ilmu agama (tauhid, fikih)
dan ilmu umum (sains, teknologi)
Metode Menggunakan nalar (ijjtihad, analisis)

dalam memahami wahyu

Tujuan Pendidikan Melahirkan insan yang berilmu, beriman,
dan berakhlak

Evaluasi Menilai aspek kognitif, afektif, dan
spiritual secara seimbang

Berikut dasar Integrasi dalam Al-Qur’an dan Hadis, yaitu:

1. QS. Al-‘Alaq: 1-5: Wahyu pertama yang menekankan
pentingnya membaca, ilmu, dan pena

2. QS. Al-Baqgarah: 269: Allah memberi hikmah kepada
siapa yang dikehendaki-Nya

3. HR. Ibnu Majah: “Menuntut ilmu itu wajib atas setiap
Muslim”

4. HR. Bukhari-Muslim: Nabi memuji penggunaan akal
dan ijtihad dalam memahami syariat

Kesimpulan dari uraian di atas, integrasi wahyu dan
akal adalah pilar utama pendidikan Islam. Pendidikan tidak
hanya mendidik intelektual, tetapi juga spiritualitas dan
moralitas peserta didik. Dengan menggabungkan petunjuk
wahyu dan kekuatan nalar manusia, pendidikan Islam
mampu menjadi sistem yang utuh, adaptif, dan relevan
dengan tantangan zaman.

37



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

G. Konteks Sosial-Budaya sebagai Sumber Pengayaan
Pemikiran

Konteks sosial-budaya adalah kondisi sosial,
budaya, nilai, norma, dan kebiasaan masyarakat yang
berkembang dalam suatu lingkungan. Dalam pendidikan
Islam, konteks ini dapat menjadi sumber pengayaan
pemikiran karena dapat memperkaya proses pemahaman
ajaran Islam agar lebih kontekstual, relevan, dan solutif
terhadap permasalahan nyata. Menurut Abdullah (2021),
Konteks sosial dan budaya lokal sangat penting dalam
membentuk karakter keislaman yang moderat dan inklusif.
Epistemologi Islam harus integratif antara teks (wahyu) dan
konteks (sosial-budaya). Sedangkan menurut Azra (2020),
Pendidikan Islam tidak bisa lepas dari lingkungan sosial-
budaya. Dinamika masyarakat mendorong Islam untuk
tampil sebagai agama yang adaptif dan humanis.

Nashir (2021), menjelaskan bahwa pengembangan
pemikiran Islam harus melibatkan dimensi sosial-kultural
sebagai bagian dari dakwah dan pendidikan yang
membumi. Hasyim (2020) juga berpendapat bahwa
pendidikan Islam harus mengintegrasikan nilai-nilai lokal
dan kultural agar tidak kehilangan relevansi di tengah
masyarakat majemuk. Fungsi sosial-budaya dalam
pendidikan Islam, yaitu:

1. Menjadikan pemikiran Islam responsif terhadap
dinamika zaman

2. Mendorong pembaharuan (tajdid) dalam pemikiran dan
praktik pendidikan

3. Menghindari pendekatan tekstual yang kaku dan tidak
adaptif

4. Menumbuhkan pendekatan kontekstual, partisipatif,
dan transformatif

Sementara itu, implementasi sosil budaya dalam
pendidikan Islam dirinci dalam tabel di bawah ini:

38



Dr. Lina Herlina, S.Hum, M.Pd

Tabel.2.3. Implementasi Sosial-Budaya dalam
Pendidikan Islam

Aspek Pengayaan dari Konteks Sosial-Budaya

Kurikulum Menyisipkan muatan lokal dan kearifan
budaya

Metode Partisipatif, kontekstual, dialogis
pembelajaran
Nilai-nilai yang Toleransi, adaptasi  budaya, nilai
ditanamkan kemasyarakatan
Evaluasi Penekanan pada keterampilan sosial dan

relevansi local

Jadi, Konteks sosial-budaya merupakan sumber
penting dalam pengayaan pemikiran dan pendidikan Islam.
Dengan memahami dan merespons realitas sosial secara
konstruktif, pemikiran Islam menjadi lebih dinamis,
inklusif, dan aplikatif. Para ahli pendidikan Islam
kontemporer sepakat bahwa teks suci harus dibaca dalam
terang realitas sosial, agar ajaran Islam tetap hidup dan
membumi dalam masyarakat yang terus berubah.

39



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

BAB 3

TOKOH-TOKOH KLASIK DALAM
PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM

A. Al-Ghazali: Pendidikan Jiwa dan Etika

a)

Biografi Al Ghazali

Al Ghazali atau nama lengkap Abu Hamid
Muhammad ibn Muhammad al-Ghazali al-Tusi al-Shafi’i
yang dianggap sebagai Hujjatul Islam karena memadukan
berbagai disiplin ilmu dengan teologi, filsafat dan tasawuf
(Shalahudin & Fauzi, 2024). Beliau lahir di Tus Khurasan
(Iran) pada 450 H atau 1058 M merupakan seorang
intelektual dalam ilmu kalam, tasawuf, figih dan filsafat. Al
Ghazali lahir dikeluarga yang sederhana dan religius,
ayahnya merupakan seorang peminal wol yang sangat
mencintai ilmu (Hassan et al., 2024). (Al-Ghozzal) atau
pebisnis wol, menjadi penisbahan dari nama imam Al-
Ghazali ini.

Tulisan-tulisan Al Ghazali tentang tasawuf dan
filsafat Islam memberikan dampak yang besar terhadap
dunia Islam. Ia memainkan peran penting dalam
menyelaraskan ajaran Islam dan filsafat, menyelesaikan
konflik intelektual antara keduanya (Shalahudin & Fauzi,
2024).

Al Ghazali menempuh pendidikan awal di madrasan
Nizamiyyah di Nishapur yang merupakan tempat pusat
intelektual besar pada masa itu. Figih dipelajari oleh Al-
Ghazali sejak kecil di kota Thus, di bawah bimbingan sang

guru, yang bernama Ahmad bin Muhammad Ar-Razkani.
40



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

Guru pertama Al-Ghazali adalah Yusuf An-Nassaj, seorang
sufi. Kemudian, dia pergi kesebuahKotayang bernama
Jurjan (sekarang Georgia) untuk memperdalam dan
mempertajam ilmu figihnya. Dia belajar kepadasalah
seorang guru yaitu,Abu Nashr Al-Isma'ili (Shalahudin &
Fauzi, 2024).

Dalam perjalanan menuntut ilmu berguru pada
Imam al-Juwayni yang merupakan imam al haramyn.
Kemudian sepeningal wafatnnya sang guru, Al Ghazali
diundang ke istana Nizam al-Mulk, wazir Dinasti Seljuk. Ia
kemudian ditunjuk menjadi profesor di Madrasah
Nizamiyyah Baghdad pada usia yang masih muda, sekitar
33 tahun. Di Baghdad, ia menjadi tokoh sentral dalam
diskursus filsafat, teologi, dan hukum Islam.

Namun, di tengah puncak ketenarannya, Al-Ghazali
mengalami krisis spiritual besar. Ia merasa ilmunya tidak
memberi kedamaian batin, dan pada tahun 1095, ia
meninggalkan jabatan dan kehidupannya di Baghdad.
Selama hampir 11 tahun, Al-Ghazali menjalani kehidupan
sebagai sufi. Ia mengembara ke Damaskus, Yerusalem,
Hijaz (Mekah dan Madinah), dan akhirnya kembali ke Tus.
Dalam masa pengembaraan ini, ia memperdalam praktik
spiritual dan menulis banyak karya monumental. Sekitar
tahun 1106 M, Al-Ghazali kembali ke Tus dan mengajar di
madrasah lokal serta mendirikan zawiyah (pondok sufi). Ia
menolak kembali ke jabatan tinggi resmi, sebagai bentuk
komitmen terhadap kehidupan zuhud dan ikhlas. Beliau
melahirkan karya diantaranya yaitu dalam bidang tasawuf
Ihya’ ‘Ulam al-Din (Menghidupkan Ilmu-ilmu Agama), dalam
biang filafat Tahafut al-Falasifah (Kekacauan Para Filosof),
al-Munqidh min al-Dalal (Penyelamat dari Kesesatan), al-
Magqgasid al-Falasifah (Tujuan Para Filosof), al-Mustasfa min
‘Ilm al-Usul. Kitab dalam bidang fiqih ialah Kitab Al-Wasith,
KitabAl-Basith, KitabAl-Wajiz, dan KitabAl-Khulashah.
Kemudian dalam bidang ushul figh ialah Kitab Al-Wasith,
KitabAl-Basith, KitabAl-Wajiz, dan KitabAl-Khulashah.

41



b)

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

Pendidikan Jiwa Al Ghazali

Imam Al Ghazali (1058-1111 M) merupakan pemikir
besar dalam peradaban islam klasik, juga merupakan
seorang teolog dan fakih sekaligus merupakan seorang
filsuf moral dan pendidik jiwa. Melalui karya-karya seperti
Ihya’ ‘Ulam al-Din, Mizan al-‘Amal, Kimiya’ al-Sa‘a@dah, dan
al-Munqidh min al-Dalal, Al-Ghazali meletakkan landasan
pendidikan spiritual dan etika Islam yang menyatu antara
ilmu, amal, dan penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs).

Tazkiyatun Nafs menurut Al Ghazali merupakan
landasan pembentukan karakter, akhlak bisa berubah jika
melalui proses belajar yang berkesinambungan dan dengan
dorongan yang kuat (Syifa & Ridwan, 2024). Pendidikan
tidak hanya sekadar mengajarkan pengetahuan, tetapi juga
mencakup pembentukan akhlak mulia melalui hati yang
bersih, pengendalian hawa nafsu, dan pemahaman
agama yang mendalam (Syifa & Ridwan, 2024).

Al-Ghazali juga memberikan kontribusi penting
dalam bidang pendidikan. Ia menekankan pentingnya
pengetahuan, baik dari sisi keagamaan maupun duniawi.
Pendekatannya terhadap pendidikan bersifat menyeluruh,
yang menggabungkan aspek moral, intelektual, dan
spiritual.

Menurut Al-Ghazali, pengetahuan yang sejati harus
membawa seseorang kepada pemahaman mendalam
terhadap dirinya sendiri, alam semesta, dan Allah SWT.

kata jiwa, yaitu "nafs" yang berarti diri atau jiwa.
Dalam bahasa Inggris, jiwa disebut "soul" atau "spirit".
Terminologi ini melihat terhadap berbagai pendapat ulama
dan filsuf muslim. Al-Kindi, Al-Farabi, dan Ibnu Sina
membuat definisi jiwa sebagai kesempurnaan awal bagi
fisik yang bersifat alamiah, mekanistik, dan memiliki
kehidupan yang energik (Shalahudin & Fauzi, 2024).

Dalam ajaran Islam, manusia terdiri dari jasmani
atau raga dan rohani atau jiwa (Sulistuyani et al., 2025).
Adapun menurut Al-Ghazali yang dimaksud nafs (jiwa)
ialah suatu hal yang terkumpul terhadap kekuatan
amarah dan syahwat manusia yang memiliki konotasi
tercela. Yang kedua ialah al-latifah (substansi halus) hal

42



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

inilah yang dimaksud hakikat manusia, yaitu manusia
dengan substansinya (Shalahudin & Fauzi, 2024).

Manusia tidak terpisahkan dalam dua hal tersebut.
Pemikiran Al Ghazali menekankan pada penanaman nilai
spiritual dan karakter kokoh dalam jiwa seseorang
sehingga menjadi manusia yang sehat secara fisik dan
intelektual. Menurut Al Ghazali “Ilmu merupakan
keutamaan hakikatnya yang tiada tara, karena ilmu
merupakan sifat kesempurnaan Allah SWT. Dan dengan
ilmu, maka mulialah para rasul dan nabi” (Shahruddin et
al., 2024). Dalam pemikiran Al Ghazali pendidikan
ditempuh manusia semata-mata hanyalah untuk
kepetingan ilmu itu sendiriserta sebagai wujud ketakwaan
kepada Allah SWT. Pendidikan islam juga sebagai sarana
pembentukan akhlak mulia, menuntut ilmu adalah
menyaring jiwa dari sifat hina kemudian mengisinya
dengan sifat dan akhlak yang terpuji. (Maisarah et al.,
2025) Pendidikan Islam juga bertujuan untuk membentuk
manusia menjadi manusia yang mampu memberikan
makna hidup, berdaya saing, dan berkontribusi positif bagi
masyarakat (Maisarah et al., 2025).

Jiwa menurut Al Ghazali merupakan suatu
substansi spiritual manusia yang memiliki potensi untuk
menuju kesempurnaan atau kehancuran moral. Jiwa (Nafs)
dibagi oleh Al Ghazali menjadi 3 diantaranya yaitu
1) Al-nafs al-ammarah bi al-su’yaitu jiwa yang cenderung

memerintah kepada hal yang buruk atau kejahatan.

2) Alnafs al-lawwamah yiatu jiwa yang mencela dirinya
atas kesalahan. Nafs ini mencaci maki dirinya sendiri
ketika pada saat ia teledor dan lalai beribadah kepada
Allah Swt.

3) Al-nafs al-muthma’innah yaitu jiwa yang bersih dan jauh
dari penyakit hati, jiwa ini pula yang merupakan jiwa
yang lebih dekat kepada Allah SWT(Shalahudin &
Fauzi, 2024).

Pendidikan jiwa menurut Al Ghazali yaitu untuk
membimbing jiwa manusia dari potensi hewani untuk

menuju ke kesempurnaan rohani sehingga mampu lebih
43



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

dekat kepada Allah SWT. Allah menegaskan kepada
manusia untuk tidak mengotori dan tetap memelihara
kesucian an-nafs agar dapat bermanfaat bagi dirinya
sendiri maupun kepada orang lain (Ramli et al., 2024).

Pendidikan jiwa dalam teori Al Ghazali ditekankan
untuk senantiasa tazkiyatun Nafs atau menyucikan diri
dari hal-hal yang menodai kebersihan jiwa, diantara
1) Mujahadah, yaitu perjuangan melawan hawa naf, baik

syahwat, ambisi duniawi maupun kemarahan dan
kedengkian yang menjadi tabir penghalang untuk dekat
dengan Allah SWT. Dilakukan dengan mengurangi
makan yang Dberlebihan, menjaga pandangan,
menghindarkan diri dari tidur berlebihan dan menjauhi
ghibah dan riya (Ramli et al., 2024).

2) Muhasabah, yaitu intropeksi dan mengevaluasi
menganai niat, akhlak setiap hari. Menyadari kesalaha
dan dosa yang diperbuat kemudian memperbaiki dari
waktu ke waktu. Kemudian senantiasa mengevaluasi
apa yang dilakukan wuntuk memperbaiki dan
merencanakan ke depan (Hakim et al., 2024).

3) Tazkiyah Al Nafs , yaitu penyucian jiwa dari sikap riya

4) Taubat dan Dzikir yaitu senantiasa kembali kepada
Allah SWT setiap setelah melakukan dosa. Kemudian
berkomitmen menyesali dosa dan tidak berniat
mengulang kembali dosa yang sama(Anwar et al., 2025).

5) Pembiasaan akhlak/ Riyadhah al-Nafs, yaitu melatih
diri untuk konsisten melakukan perbuatan yang mulia
seperti rendah ati, kejujuran, kasih sayang dan
keadilan (Delviany et al., 2024).

Ia juga menekankan pentingnya guru ruhani
(murabbi) yang membimbing murid secara langsung, serta
perlunya lingkungan yang kondusif bagi perkembangan
spiritual.

Etika dan Akhlak Menurut AL Ghazali
Etika dan akhlak menurut Al Ghazali dalam Mizan
al-‘Amal dan Jhya’ menekankan bahwa akhlak bukan

sekedar adab namun juga merupakan suatu jalan menuju
44



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

kesempurnaan rohani serta kebahagiaan akhirat. Akhlak

menurut Al Ghazali keadaan jiwa yang mapan yang darinya

lahir perbuatan-perbuatan secara spontan tanpa perlu
berpikir.

Teori akhlak Al Ghazali yaitu teori empat kekuatan
jiwa dari filsafat Yunani sedangkan etika Al-Ghazali adalah
etika keselarasan jiwa. Hal ini mirip dengan pemikiran
Aristotelian virtue ethics (Tachibana, 2024), tetapi bedanya
pada pemikiran Al Ghazali berakar pada wahyu dan
kesadaran ketuhanan(Anwar et al., 2025).

Imam Al-Ghazali membangun teori akhlaknya
dengan menyinergikan antara ajaran wahyu, pengalaman
tasawuf, dan filsafat. la mengadaptasi teori empat kekuatan
jiwa dari filsuf Yunani seperti Plato dan Aristoteles (Safitri
et al., 2024), lalu mengislamkannya melalui panduan
Qur'an dan Hadis. Menurutnya, dalam diri manusia
terdapat empat potensi dasar jiwa:

1) Akal (al-‘aql) yang bertugas membimbing dan menilai
benar-salah kemudian menjadikan adanya hikmah atau
kebijaksaaan bersumber dari akal yang seimbang.

2) Amarah (al-ghadab) yang berfungsi untuk
mempertahankan diri kemudian melahirkan syajaah
atau keberanian dari amarah yang terkendali
(Mahmudin et al., 2025).

3) Syahwat (al-shahwah) yang menarik pada kenikmatan
duniawi yang kemudian melahirkan iffah atau kesucian
diri yang bersumbe rdari amarah yang terkendali.

4) Keadilan (‘adalah) sebagai harmoni atau keseimbangan
antara ketiganya (Safitri et al., 2024).

Sedangkan Pembentukan akhlak menurut Al
Ghazali yaitu pembiasaan, keteladanan, ilmu dan amal,
kontrol diri dan kesadaran terhadap akhirat.

Ia juga menegaskan bahwa akhlak dapat diubah,
menolak pandangan bahwa moral adalah bawaan takdir.
Akhlak bisa dibentuk sebagaimana tubuh bisa dibentuk
melalui olahraga. Maka, pendidikan akhlak menurut Al-
Ghazali adalah proses panjang yang menuntut kesabaran,
bimbingan guru yang saleh, dan lingkungan yang kondusif.

45



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

Lebih dari sekadar teori, akhlak dalam pandangan
Al-Ghazali adalah jalan menuju kebahagiaan sejati
(sa‘a@dah) — yaitu kebahagiaan yang tidak hanya dirasakan
di dunia, tetapi juga di akhirat. Karena itu, dalam
pandangan Al-Ghazali, pendidikan akhlak adalah inti dari
pendidikan Islam itu sendiri. Tanpa akhlak, ilmu hanyalah
alat yang bisa menyesatkan; dan tanpa pembersihan jiwa,
amal hanya menjadi rutinitas hampa tanpa ruh.

B. Ibn Sina: Filsafat dan Tahapan Pendidikan
a) Biografi Ibnu Sina

Ibnu Sina atau di barat dikenal dengan nama
Avicenna yang juga dikenal Di dunia muslim, ia
mendapat julukan sebagai "Syaraful Mulk", "Hujjatul
Hagq",dan "Syaikhur Rais"la dianggap sebagai salah satu
dokter, astronom, filsuf, dan penulis terpenting dalam
sejarah Zaman Keemasan Islam (The Golden Age of Islam)
secara khusus dan Abad Pertengahan secara umum. Ila
disebut sebagaifilsuf paling berpengaruh era pra-
modern, pemimpin utama Mazhab Peripatetik (Saripudin
& Maragustam, 2024).

Ibnu Sina dengan nama asli Abu 'Ali al-Husayn ibn
'Abdullah ibn Sina yang lahir di tahun 370 M/980 M di
Afshana, Kabupaten Balkh, Afghanistan, dekat Bukhara,
sekarang disebut sebagai Uzbekistan dan meninggal pada
tahun 1037 M pada wusia 58 tahun. Dimakamkan di
Hamzan. Nama ibunya adalah Astara dan nama ayahnya
adalah Abdullah (Bulek, 2025). Ayahnya merupakan
seorang pejabat pemerintahan. Sejak kecil tumbuh dalam
lingkungan intelektual. Ibnu Sina dikenal sebagai anak
jenius (Bulek, 2025) Ia menghafal Al-Qur’an pada usia 10
tahun dan menguasai logika, matematika, dan ilmu-ilmu
dasar hanya dalam hitungan tahun. Ibnu Sina dididik
dalam aqidah, figh, ushul figh, dan keilmuan Islam lainnya
oleh Syaikh Isma'il az-Zahid(Saripudin & Maragustam,
2024). Ibnu Sina dengan cepat menguasai Isagoge-nya
Porphyry (234-305 M), Organon-nya Aristoteles (384-322
SM), Almagest-nya Ptolemy (100-170 M), dan Element-nya
Euclid (w. 300 SM), Pada usia 16 tahun, ia telah menjadi

46



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

dokter yang diakui, dan mulai mengobati pasien tanpa
bayaran.

Pada usia 18 tahun, ia sudah dianggap sebagai
seorang filsuf dan dokter utama. Ia berhasil
menyembuhkan raja Samanid, Nuh bin Mansur, dan
sebagai imbalannya diberi akses ke perpustakaan kerajaan
Bukhara, yang sangat berpengaruh dalam memperluas
ilmunya. Setelah kejatuhan Samanid, Ibnu Sina hidup
berpindah-pindah dari kota ke kota di Persia seperti
Gurgan, Rayy, Hamadan, dan Isfahan. la menjabat sebagai
vizier (menteri) di beberapa kerajaan kecil dan juga
mengajar para murid. Karya yang ditinggalkan diantaranya
Al-Qanun fi al-Tibb (The Canon of Medicine), Kitab al-Shifa’
(The Book of Healing)

b) Gagasan Pendidikan Ibnu Sina

Ibnu sina mempercayai bahwa tujuan pendidikan
bersifat realistis dan juga filosofi, seperti mengembangkan
potensi manusia secara menyeluruh, baik jasmani,
intelektual, moral, dan spiritual agar manusia dapat
mencapai kesempurnaan pribadi (Hidayat & Kuswanto,
2024) dan mampu membeirkan manfaat kepada
masyarakat. Dalam pemikiran pendidikannya, terhadap
tahapan usia dan kurikulum yang diberikan kepada anak
sesuai dengan perkembangan usia anak (Bulek, 2025)
(Hidayat & Kuswanto, 2024)

Usia Jenis Pendidikan Penjelasan
0-6 Tahun Pendidikan Anak harus
dirumah diajarkan mengenai

adab yang baik,
dimulai dari adab
ketika makan,
minum, memakai
baju dan segala hal
yang dilakukan
anak dirumah.
Pada usia ini, anak
harus
mendapatkan kasih
_sayang

47



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

6-14 Tahun Pendidikan Dasar Pada usia ini, anak
harus diajarkan
cara membaca,
menulis, mengenal
mengenai Allah,
diajarkan
berolahraga
sebagai bentuk
pengajaraan
psikomotorik anak.

14 Tahun - Pendidikan [Imu khusus:

Seterusnya Lanjutan logika, filsafat,
kedokteran,
matematika, dan
spesialisasi

Metode pengajaran yang diusulkan Oleh Al Ghazali
diantaranya yaitu melalui pengajaran individu dan
kelompok disesuaikan dengan kecerdasan dan potensi
anak, kemudian pembiasaan dan teladan, diskusi dan
dialog kritis, meluui latihan dan evaluasi bertahap.

Ibnu Sina menggabungkan pendidikan akhlak
(etika) dengan pembentukan karakter rasional. la menolak
pendekatan indoktrinasi dengan menanamkan dokktrin
ideologi serta keyakinan pada seseorang namun tidak
disertai dengan  berpikir kritus. Tujuan untuk
mempraktikkan doktrin tanpa mempertanyakan maupunn
mengevaluasi kebenaran dari doktrin tersebut.(Bulek,
2025).

Ibnu Sina adalah pelopor gagasan bahwa setiap
anak harus dididik sesuai bakat dan minatnya, bukan
dipaksakan seragam. Konsep ini sangat mirip dengan
Pendidikan berbasis perkembangan anak (developmentally
appropriate), Pendidikan berbasis minat dan diferensiasi
kurikulum, Pendidikan karakter dan humanis, pendidikan
diferensial dan vokasional dalam pendidikan modern.

48



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

C. Ibn Khaldun: Pendidikan dan Peradaban
a) Biografi Ibnu Khaldun

Ibnu Khaldun memiliki nama asli Abt Zayd ‘Abd al-
Rahman ibn Muhammad ibn Khaldtn al-Hadrami1 lahir di
Tunis, Afrika Utara kini dijuluki sebagai Tunisia. Beliau
lahir pada 1332-1406 M / 732-808 H. Ibnu Khaldun
merupakan tokoh terkemuka dalam ilmu pengetahuan
Islam, yang sering dijuluki sebagai bapak ilmu sejarah, ia
juga berkontribusi yang besar di berbagai bidang keilmuan,
Ibnu Khaldun paling dikenal sebagai seorang sosiolog.
Beliau juga kenal dengan pemikirannya yang revolusioner
mengenai peradaban dan perubahan sosial (Efendi, 2024).

Pendidikan awalnya ia dapatkan dari orang tuanya,
kemudian melanjutkan studi di Tunisia, yang saat itu
merupakan pusat ilmu bagi para sarjana dan penulis dari
Maghrib dan Andalus (Saripudin & Maragustam, 2024) ia
yang mengungsi akibat berbagai pergolakan. Di sana, Ibnu
Khaldun mempelajari syariah dan ilmu balaghah (retorika)
dari para ulama tersebut. Kemampuannya dalam ilmu
keagamaan, logika (mantiq), dan filsafat membuatnya
sangat dikagumi oleh para gurunya

Beliau merupakan seorang anak yang lahir dari
keluarga elit terpelajar dan religius, terlibat dalam
pemerintahan dan pendidikan. Ibnu Khaldun tumbuh di
lingkungan sangat terlibat dalam dunia politik dan ilmu
pengetahuan. Menjabat sebagai sekretaris istana, diplomat,
hakim agung (qadhi) (Suandi & Herman, 2024), dan guru di
berbagai kota: Fez (Maroko), Tlemcen, Granada (Andalusia),
Biskra, Kairo. Pernah menjadi Mufti Mazhab Maliki dan
Ketua Qadhi di Mesir. Pernah menjadi Mufti Mazhab Maliki
dan Ketua Qadhi di Mesir (Suandi & Herman, 2024).

Dalam dunia politik dan keilmuan, dengan
kecerdasan otaknya yang luar biasa, Ibnu Khaldun mampu
menguasai filsafat, sosiologi, dan pendidikan, serta
berperan aktif dalam membangun karier dan kontribusi
intelektualnya (Suandi & Herman, 2024)

49



b)

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

Pemikian Ibnu Khaldun mengenai Pendidikan

Menurut Ibnu Khaldun, pendidikan merupakan
suatu sarana dalam pembentukan peradaban (Efendi,
2024). Karya monumentalnya yaitu muqaddimah
menjelaskan mengenai peradaban yang komperehesif serta
dinamika masyarakat (Efendi, 2024). Ibn Khaldun
menempatkan pendidikan (ta‘lim) sebagai poros utama
dalam bangunan peradaban manusia (‘umran al-bashari).

Disebutkan dalam kitabnya muqaddimah ibnu
khaldun “Ilmu adalah pondasi dari kehidupan sosial. Tanpa
ilmu, masyarakat akan runtuh dan  kehilangan
kebudayaannya.” (Yani, 2024) Ibnu  Khaldun
berpandangan bahwa setiap bentuk kemajuan sosial,
politik, ekonomi, dan budaya sangat bergantung pada
kualitas pendidikan dan keberlangsungan proses transmisi
ilmu antar generasi (Efendi, 2024).

Pendidikan menjadi suatu pondasi peradaban dan
instrumen utama dalam pewarisan ilmu, moral, dan nilai
budaya. Pendidikan bukan sekadar penguasaan ilmu,
tetapi proses pembentukan karakter, penguatan akal, dan
pengasahan keterampilan sosial dan spiritual. Tujuan
pendidikan menurut Ibnu Khaldun ialah sebagai
pemelihara warisan intelektual peradaban islam,
membentuk kepribadian yang seimbang, menyiapkan
generasi untuk kehidupan sosial dan politik serta
menumbuhkan peradaban melalui ilmu dan amal,
Membentuk mentalitas kolektif (asabiyyah ilmiah) yang
memperkuat solidaritas dan kebudayaan.

Pendidikan sebagai penopag peradaban maju
(Syakdiyah et al., 2024). Suatu peradaban atau suatu
negara maju menurut ibnu khaldun haruslah terdapat
generasi-genarasi yang membawa ilmu(Said, 2024),
mencintai ilmu, generasi berilmu dan berahlak. Harus pula
terdapat sistem pendidikan yang terstruktur berdasarkan
kebutuha  masyarakatnya, dan pendidikan yang
mengakomodasi pembentuka watak produktif bukan hanya
sekedar akademik namun juga produktif secara sosial.

50



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

Prinsip pendidikan untuk peradaban menurut Ibnu

Khaldun ialah

1) Pendidikan harus melalui proses panjang, bukan hanya
suatu yang instan

2) Pendidikan yang berbasis pada praktik nyata atau
pengalaman

3) Menyesuikan pada perkembangan akal anak

4) Pendidikan harus menghindari metode dengan
kekerasan

5) Guru sebagai teladan peradaban.

Menurut Ibnu Khaldun, pendidikan yang terputus dari
realitas sosial dan moral akan mempercepat keruntuhan
peradaban (Nasim, 2024). Hal ini ditandai dengan adanya elit
yang belajar hanya untuk prestise sosial, bukan untuk
kontribusi kepada masyarakat. Inilah bentuk degenerasi ilmiah
yang merusak struktur peradaban dari dalam.

Ia juga menyatakan dalam bukunya muqaddimah bahwa
pendidikan tidak lain merupakan sebuah innvestasi jangka
panjang. Sebagaimana dalam buku mugaddimah “Negara dan
pemerintahan yang baik akan berinvestasi dalam ilmu dan
pendidikan... karena stabilitas negara sangat bergantung pada
kualitas moral dan intelektual rakyatnya.” (Syakdiyah et al.,
2024) keberhasilan sistem pemerintahan dan ekonomi harus
ditopang oleh pendidikan yang efektif dan berkelanjutan
(Syakdiyah et al., 2024).

Metode pengajaran yang dilakukan Ibnu Khaldun ialah
mengajarkan pengetahuan setapak demi setapak, sedikit demi
sedikit hingga anak memahami pokok bahasan. Menurut Ibnu
Khaldun seseorang yang dahulunya diajarkan dengan cara
kasar, keras dan cacian akan dapat mengakibatkan gangguan
jiwa pada siswa (Yani, 2024).

Menurut Ibnu Khaldun ada tiga tingkatan tujuan yang
hendak dicapai dalam proses pendidikan diantaranya yaitu:

1. Pengembangan keahlian atau skills, seseorang yang
memiliki pengetahuan dan pemahaman akan tetapi

51



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

kemahiran tidak dimiliki oleh setiap orang. Diperlukan
usaha untuk mengembangkannya, hal tersebut dilakukan
melalui pendidikan (Yani, 2024).

2. Penguasaan terhadap keterampilan profesional yang sesuai
dengan zamannya. Hal ini bertujuan agar setiap
pengetahuan dari proses pendidikan mampu membantu
menunjang kemajuan zaman.

3. Membina pemikiran yang baik berasaskan pengetahuan
dan kemampuan berpikir (Yani, 2024)

D. Imam Syafi’i dan Pemikiran Kependidikan Fikih
a) Biografi Imam Syafi’i

Imam Syafi’i atau yang biasa dikenal dengan nama
Abu ‘Abd Allah Muhammad ibn Idris ibn al-‘Abbas ibn
‘Uthman ibn Shafi‘ ibn al-Sa’ib beliau lahir di Gaza,
Palestina pada 150 H / 767 M - 204 H / 820 M kemudian
wafat di Fustat (Kairo lama) atau saat ini dikenal dengan
negara Mesir. Beliau berada pada garis keturunan Quraisy
Bani Muthallib yang memiliki hubungan kekerabatan
dengan Nabi Muhammad.

Setelah ayahnya wafat, Syafii kecil dan ibunya
pindah ke Mekah. Di sana, ia tumbuh dalam kemiskinan
tetapi dengan semangat belajar yang tinggi. Ia menghafal
Al-Qur'an pada usia 7 tahun, dan menghafal kitab al-
Muwaththa’ karya Imam Malik pada usia 10 tahun. Ia
menuntut ilmu di Madinah, Yaman, Baghdad, dan Mesir.
Belajar dibawah naungan Malik ibn Anas di Madinah,
pendiri mazhab Maliki, dan Muhammad bin al-Hasan al-
Shaybani di Baghdad, seorang murid Imam Abu
Hanifah yang merupakan pendiri mazhab Hanafi(Ruslan
et al., 2025).

Dalam proses belajar ia mensintesis dan
menyelaraskan metodologi hukum yang berlaku pada
masanya, yang seringkali saling bertentangan antar
madzab yang beliau pelajari. Metodologi figih Imam Syafi’i
didukung oleh faktor paparan madzab Ahl al-Hadith di
Madinah yang menekankan teks dan tradisi, dan Ahl al-
Ra'yidilrak yanglebih mengedepankan penalaran dalam

52



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

istinbath hukum islam. Imam syafii mejembatani
pendekatan terpadu dan sistematis terhadap yurisprudensi
islam(Ruslan et al., 2025).

Metodeologi Pendidikan Figih Imam Syafi’i

Imam syafii di akui kepiawaianya oleh banyak
tokoh, salah satunya Abu Ubaid al-Qasim bin Salam al-
Baghdadi, yang menyatakan bahwa pada masanya tidak
ada seorang pun yang melebihi Imam Syafii dalam hal
kekuatan akal, kehati-hatian (wara’), kefasihan berbicara,
serta keutamaan pribadi. Imam Ahmad bin Hanbal, pendiri
mazhab Hanbali, yang menyebutkan bahwa Imam Syafi’i
adalah sosok wulama yang sangat sedikit melakukan
kesalahan dalam bertutur, dan senantiasa merujuk pada
hadis-hadis Nabi SAW dalam penjelasannya.

Pendekatan yang digunakan Imam Syafii dalam
mendidik muridnya adalah:

1. Metode Menghafal atau muhafadzah

Teknik pembelajaran yang menekankan pada
kemampuan menghafal yang kuat didukung dengan
hafalan secara berulang yang mana metode ini pada
masa itu menjadi metode yang paling utama digunakan.
Hal ini agar murid mengingat pelajaran secara
mendalam dengan terus melatih kemampuan kognitif
serta daya ingatnya.

2. Metode Menulis atau Kitabah

Metode ini digunakan dan telah menjadi tradisi
penting dalam era keemasan islam karena dianggap
merupakan sutau cara melestarikan pengetahuan
meskipun pemiliknya telah tiada. Dalam sejarah
pendidikan Islam, menulis merupakan salah satu pilar
utama dalam penyebaran dan penguatan ilmu, bahkan
menjadi ciri dari budaya keilmuan yang maju.

3. Metode Pengulangan atau Tikrar

Imam Syafii menekankan pengulangan dalam
kegiatan pembelajaran karena tidak semua peserta
didik memiliki kemampuan yang sama; ada yang cepat

53



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

memahami, ada yang sedang, dan ada pula yang lambat
(slow learner) (Zahra et al., 2024).

Imam Syafii mendidik murid dengan pendekatan
yang adaptif, khususnya bagi mereka yang memiliki
kesulitan dalam memahami pelajaran. Dengan
mengulang-ulang materi secara sabar dan sistematis,
beliau membantu peserta didik untuk memahami dan
menguasai ilmu secara bertahap, sesuai dengan
kapasitas masing-masing (Ruslan et al., 2025).

Metode Amstal atau Perumpamaan

Pembelajaran dilakukan dengan pembelajaran yang
bertujuan untuk mendekatkan konsep yang abstrak
atau sulit dengan menggunakan analogi atau
perumpamaan yang sederhana. Melalui perbandingan-
perbandingan yang ringan, konsep-konsep syariat yang
kompleks menjadi lebih mudah dipahami oleh peserta
didik (Zahra et al., 2024).

Metode Munazharah atau Diskusi [lmiah

Pembelajaran ini yaitu dengan melibatkan
interakasi verbal antara dua pihak atau lebih untuk
membahas suatu permasalahan atau mempertahankan
argumen secara rasional. Diskusi ilmiah dapat
dilakukan peserta didik, antar pendidik, maupun
antara pendidik dengan peserta didik. Hal ini
ditanamkan oleh Imam Syafii degan tujuan untuk
melatih kemampuan berpikir kritism kemampuan
mengemukakan pendapat dan menerika pandangan
orang lainn secara objektif (Ruslan et al., 2025).

Imam Syafii kerap menerapkan metode ini untuk
mendorong pembelajaran yang dialogis dan partisipatif,
sehingga murid tidak hanya menjadi penerima ilmu
pasif, tetapi juga terlibat aktif dalam proses pencarian
dan klarifikasi kebenaran (Zahra et al., 2024).

54



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

E. Al-Zarnuji: Strategi Pembelajaran dalam Ta’lim al-
Muta’allim

a)

Biografi Al Zarnuji

Al Zarnuji atau yang memiliki nama lengkap Burhan
al-Din al-ZarnGji. Beliau berasa dari kota zarnuj atau
sebuah kwasan yang terletak dengan dengan wilayah
Transoxiana (sekarang masuk dalam Uzbekistan). Beliau
hidup pada sekitar awal abad ke-13 M (abad ke-7 H). Beliau
belajar dikota bukhara dan baghdad yang merupakan 2
pusat ilmu dalam dunia islam Ia adalah murid dari Fakhr
al-Islam al-Bazdaw1i, seorang ahli fikih terkenal dari mazhab
Hanafi. Karyanya menunjukkan ia memiliki pemahaman
mendalam dalam bidang fikih, adab, pedagogi, dan etika
belajar.

Prinsip dan Strategi Pembelajaran dalam Kitab Talim
Muta’alim

Menurut Al Zarnuji menuntuut ilmu bertujuan
untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT, mnegangkap
kebodohan pada diri sendiri dan orang lain serta
menghidupkan syariat agama islam. Ia menentang keras
pencarian ilmu semata untuk kekuasaan, harta, atau
kemegahan status sosial. Maka, niat (niyyah) menjadi
fondasi utama strategi pembelajaran.

Strategi pembelajaran yang ditekankan yaitu
mengenai niat, adab, metode serrta relasi guru dengan
murid.

1) Adab dan Etika sebagai dasar strategi
Menurut Al Zarnuji dalam menuntut ilmu seseorang
harus memurnniakan niat karena Allah SWT, kemudian
memuliakan ilmu dan guru. Dalam proses mencari ilmu
seseorang juga garus berbakti kepada orang tua dan
masyarakat serta menjauhi sifat sombong dan merasa
cukup. Seorang pencari ilmu harus senantiasa renda
diri dan merasa diri tidak tau apa-apa.
2) Strategi Pembelajaran secara Teknis
Dalam menuntut ilmu sebagaimana pemikiran Al
Zarnuji seseorang haruslah (1) memilih ilmu yang
bemanfaat atau setiap ilmu yang dicari merupakan ilmu
yang relevan dan sejalan dengan kehidupan

55



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

masyarakat, (2) memilih guru yang kompeten dan
sholeh, ilmu tidak akan didapatkan jika tidak berasal
dari seseorang yang meyakinkan agama, (3) memilih
waktu yang efektif untuk digunakan sebagai belajar. (4)
Belajar dengan bertahap, seorang murid tidak
diperkenankan mempelajari terlalu banyak kitab
sekaligus, hal ini guna menghindari kebingungan
karena keragaman pandangan. (5) Seorang pelajar
harus sentiasa siap mengulag dan menelaah ilmu
dengan menulis ulang pembelajaran, berdiskusi dan
belajar kolektif dalam halaqah-halagah.

F. Perbandingan Pemikiran Tokoh-Tokoh Klasik

Al Ghazali lebih menekankan pada pendidikan jiwa dan
pembentukan akhlak sebagai inti dari pendidikan. Pendidikan
menurutnya harus membawa manusia pada kesucian jiwa
untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT. pemikiran Ibnu
Sina menawarkan pendidikan berbasis perkembangan usia
dan potensi individu, bahwa pendidikan harus disesuaikan
dengan perkembangan dan kematangan usia anak dalam
menerima pengetahuan tersebut. Ibnu Sina menolak
indoktrinasi dan mendorong pembelajaran rasional serta
diferensiasi kurikulum.

Sedangkan Ibn Khaldun melihat pendidikan sebagai
fondasi peradaban. Bahwa pendidikan adalah untuk
membangun peradaban yang berkemajuan. Imam Syafi’i
mengembangkan metode pendidikan figih berbasis hafalan,
pengulangan, diskusi, dan logika syar’i. Metode ini kuat
diterapkan di pesantren salaf dalam memperkuat ketelitian
berpikir dan pemahaman hukum Islam. Al-Zarnuji
menekankan niat, adab, dan pembelajaran bertahap. Ia
meyakini keberhasilan belajar tergantung pada sikap terhadap
ilmu dan guru. Kelima tokoh ini menawarkan dasar konseptual
penting bagi pengembangan pendidikan Islam di Indonesia:
spiritualitas (Al-Ghazali), rasionalitas (Ibnu Sina), peradaban
(Ibnu Khaldun), kotekstualitas (Imam Syafi’i), dan pendidikan
berbasis adab (Al-Zarnuji).

56



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

BAB 4

TOKOH-TOKOH MODERN DALAM
PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM

A. Muhammad Abduh: Rasionalisme dalam Pendidikan

a) Biografi Muhammad Abduh

Muhammad Abduh dengan nama lengkap
Muhammad Abduh bin Hasan Khairullah. Beliau lahir di
Desa Mahallat Nasr, Tanta, Provinsi al-Gharbiyyah, Mesir
dan wafat di Alexandaria, Mesir pada 11 juli 1905 M.
Ayahnya bukan dari kalangan intelektualis, namun beliau
di didik dengan nilai moral tinggi serta agama sejak dini.
Pada usia 10 tahun beliau telah mampu menghafal dan
menyelesaikan hafalan dalam waktu hanya 2 tahun
(Rahmawati & Sihono, 2025).

Abduh Pemikiran yang terkenal yaitu mengenai
rasionalisme islam dan reformasi modern. Tokoh yang
mempengaruhi Muhammad Abduh adalah Jamal al-Din al-
Afghani  (reformis pan-Islamisme). Abduh  mulai
mengembangkan pandangan tentang pentingnya
pembaruan dalam dunia Islam, yang mendorongnya
menuju reformasi pemikiran Islam dan pendidikan
(Rahmawati & Sihono, 2025).

Abduh sering menyampaikan karta tulisnya dalam
berbagai seminar-seminar maupun dari piato-pidato yang
beliau bawakan. Pendekatannya ini selaras dengan
pemikirannya yang lebih mengutamakan interaksi
langsung dalam pendidikan, baik di lembaga pendidikan
maupun di masjid-masjid besar. Abduh juga menulis tafsir

57



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

Al Manar yang merupakan karya tafsir monumental yang
penafsirannya senantiasa mengedepankan metode tafsir
yang tidak hanya mengandalkan penafsiran tekstual,
tetapi juga memperhitungkan konteks sejarah, sosial,
dan kebudayaan yang melingkupi ayat-ayat tersebut.
Beliau juga sennatiasa mengintegrasikan ilmu modern ke
dalam penafsirannya sehingga pendekatan tersebut
akhirnaya merubah cara pandang terhadap tafsir
tradisional yang sering terjebak dalam interpretasi literal
dan penuh dogma (Rahmawati & Sihono, 2025).

Rasionalisme dalam Pendidikan

Islam modern dalam konsep beliau mengusung
rasionalisme Islam, yaitu keyakinan bahwa akal adalah
anugerah Ilahi yang harus digunakan untuk memahami
wahyu dan membangun peradaban. Beliau menekankan
bahwa kemunduran islam selalu diakibatkan oleh paham
jumud, atau keadaan membeku, statis dan tidak ada
perubahan (Zainuddin & Thawwifi, 2023).

Abduh merupakan seorang reformasi rasionalis
dalam pendidikan Islam yang tidak menyetujui jika
terdapat dikotomi antara ilmu pengetahuan umum dan
ilmu pengetahuan agama. Menurutnya segala ilmu
pengetahuan bersumber sama, yaitu dari Allah SWT dan
setiap ilmu pengetahuan di dunia digunakan untuk
mendekatan diri kepada Allah SWT (Zainuddin & Thawwifi,
2023).

Menurut Muhammad Abduh pendidikan
merupakan alat emanasipasi intelektual, sosial dan
spiritual. Menurutnya, pendidikan Islam haruslah
terbebas dari taklid buta dan pembekuan pemikiran.
Tujuan pendidikan dicetuskan dalam beberapa poin
diantaranya yaitu:

1) Emansipasi Akal yaitu pendidikan harus membebaskan
manusia dari berbagai dogma dan taklid (Muliati et al.,
2020)

58



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

2) Pendidikan haruslah membangun manusia bermoral
dengan kesadaran akal dan bukan sekedar hafalan
hukum

3) Pendidikan menjadikan siswa mandiri dalam berpikir
sehingga kritis dan tidak pasif

4) Pendidikan haruslah menjadi alat transformasi umat
dan peradaban (Zainuddin & Thawwifi, 2023).

Muhammad Abduh menyatakan bahwa dalam
tuntutan era modern yang serba kompleks ini, diperlukan
interpretasi dan penafsiran baru yang sesuai dengan
kondisi zamannya. Ijtihad menurut Abduh bukan hanya
boleh, namun merupakan suatu keharusan. Abduh
mennetang budaya taklid yang mengungkung pemikiran
umat islam dengan dogma-dogma. Umat islam mestinya
harus terbebas dari ikatan taklid sehingga kemajuan dapat
dirasakan.

Pemikirannya mengenai pendidikan rasionalis
Abduh merupakan gerakan pembaharu dalam pendidikan
islam. Abduh menyatakan bahwa akal merupakan pintu
utama ilmu. Akal harus digunakan untuk memahami nash,
bukan untuk menolaknya. Pendidikan harus
menumbuhkan kemampuan bernalar (critical thinking),
maka harus diintegrasikan dengan filsafat, logika, sains
harus diajarkan sejajar dengan figih dan tafsir (Rahmawati
& Sihono, 2025). Menurutnya, pendidikan agama juga
harus mengemabngkan hikmah kebebasan, bukan sekedar
hukum bersifat dogma literal.

Menurutnya, pendidikan haruslah melatih anak
untuk berkemamuan ijtihad, bukan sekedar taklid, guru
juga sebagai pemantik nalar anak, bukan sekedar
penguasa absolut atas ilmu. Pemikiran Abduh berperan
dalam modernisasi pengetahuan islam seperti dijadikannya
pemikiran abduh sebagai arah dasar kurikulum di dunia
arab, beliau juga menginspirasi tokoh seperti Rashid Rida,
Ahmad Dahlan, Muhammad Igbal kemudian pendidikan
dalam pemikiran abduh sebagai jalan menuju Tuhan dan
peradaban.

59



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

B. Syed Muhammad Naquib al-Attas: Islamisasi Ilmu dan
Tujuan Pendidikan

a)

Biografi Muhammad Naquib Al Attas

Nama lengkap Naquib Al Attas ialah Syed
Muhammad Naquib bin Ali al-Attas. Lahir di Indonesia,
yaitu di Bogor pada 5 September 1931. Berkebangsaan
malaysia merupakan keturunan dari Hadhrami (Arab-
Yaman) dari keluarga Ba ‘Alawi. Beliau merupakan ulama
yang fokus pada Filsafat Islam, Tasawuf, Sejarah,
Pendidikan Islam, Islamisasi Ilmu. Beliau mempelajari
pengetahuan bahasa dan sastra dari kebudayaan melayu
di Johor sedangkan

Beliau menempuh pendidikan di sekolah melayu di
Malaysia yaitu Ngee Heng English School Johor (Syafa’atin
& Muamanah, 2020) dan melanjutkan pendidikan di
Indonesia yaitu Madrasah Al Urwah Al Wustha pada 1941
inggris di Johor Bahru kemudian melajutkan pendidikan
di Royal Military Academy, Sandhurst (UK), University of
Malaya, Singapura dengan spesialisasi studi islam, McGill
University, Kanada, dan mendapatkan gelar S3 Ph.D
dalam bidang filsafat dan metafisika di University of London
(SOAS). (Syafa’atin & Muamanah, 2020)

Beliau merupakan Dosen di University of Malaya
dan National University of Malaysia, Pendiri dan Direktur
pertama International Institute of Islamic Thought and
Civilization (ISTAC), Kuala Lumpur, Pelopor pemikiran
Islamisasi Ilmu dan konsep pendidikan beradab (ta’dib)
(Siregar & Siregar, 2018)

Islamisasi ilmu pengetahuan

Miskonsepsi  dalam  kata  islamisasi ilmu
pengetahuan sering disalah artikan dengan
menngislamkan segala ilmu pengetahuan. Padahal
Islamisasi ilmu bukan berarti "membuat ilmu menjadi
Islami" secara superficial, namun suatu proses
pembebasan ilmu modern dari unsur-unsur sekuler,

60



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

materialistik, dan dualistik, lalu mentransformasikannya
berdasarkan worldview Islam yang benar.

Tujuan islamisasi ilmu pengetahuan ialah
mengembalikan ilmu ke arah tauhid dan adab, bukan
sekedar melabeli ilmu sekuler dengan nama islam,
islamisasi ilmu membedakan antara ilmu yang bermanfaat
dan tidak bermanfaat, mengintegrasikan ilmu dunia dan
agama dengan harmonis, melahirkan insan berilmu yang
bermoral. Dalam pandangan beliau, ilmu yang harus di
islamisasi ialah konsep dasar mengenai agama, manusia,
akal, kebebasan dan progress, sistem pendidikan dan
epistimologi.

Islamisasi ilmu pengetahuan menurut Al Attas
adalah pembebasan manusia dari tradisi magis,
mmitologis, animistis, dan berbagai kultur yang
bertentangan dengan Islam. Hal ini bermakna bahwa umat
islam sesungguhnya harusnya memiliki pemikiran yang
bebas, terbebas dari pengaruh magis, mitos, animisme,
nasionalisme buta dan sekularisme yang cenderung
mencederai an mezholimi diri. Akibatnya manusia lupa
akan hakikat dirinya(Siregar & Siregar, 2018).

Beliau juga mengkritik ilmu pengetahuan dewasa
ini yang kehilangan tujuannya. Hal ini dikarenakan ilmu
pengetahuan yang ada merupakan hasil dari skeptisme
yang meletakkan keraguan dan spekulasi sederajat dengan
metode ilmiah yang menjadikannya sebagai alat
epistimologi(Siregar & Siregar, 2018). Beliau mengkritik
dengan keras mengenai sistem pendidikan modern yang
haya mengasah kemampuan intelektual namun tidak
membentuk pribadi yang spritualis dan bermoral.

Sebagaimana dalam bukunya Aims and Objectives
of Islamic Education, 1979 disebutkan “Tujuan pendidikan
dalam Islam adalah menghasilkan manusia yang baik
(insan kamil), bukan sekadar manusia profesional atau
produktif.”

Menurut Al-Attas, pendidikan harus dibangun di atas
pandangan hidup Islami (Islamic worldview), bukan
sekadar kurikulum Islami.

61



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

C. Fazlur Rahman: Kontekstualisasi Pendidikan Islam

a)

Biografi Fazlur Rahman

Memiliki nama asli Fazlur Rahman Malik, beliau
lahir di Hazara, British India (sekarang Pakistan) pada 21
September 1919. Kemudian wafat di Chicago, Amerika
Serikat, 26 Juli 1988. Beliau berkebangsaan pakistan.
Beliau menempuh pendidikan dari madrasah tradisional
belajar Islam klasik dari ayahnya bernama Maulana Sahab
Ad Din seorang ulama Deobandi (Oktaria et al., 2025),

Rahman telah menghafal Al Qur’an pada usianya 10
tahun, ia di didik oleh seorang ayah yang dari kalangan
ulama dan dibesarkan dikeluarga dengan madzab hanafi
(Oktaria et al., 2025)

kemudian melanjutkan studi di Universitas Punjab,
Lahore, kemudian mendapatkan gelar Ph. D di Oxford
University. Beliau ahli dalam Filsafat Islam, Tafsir, Etika
Islam, Pendidikan Islam, Kontekstualisasi Pemikiran
Islam. Fazlur Rahmann kemudian mengemban jabatan
akademik dibeberapa tempat diantaranya yaitu Profesor di
McGill University, Kanada, Direktur Institute of Islamic
Research, Pakistan, Profesor Studi Islam, Universitas
Chicago, AS. Karya tulisnya dijadikan sumber diantaranya
Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual
Tradition, Major Themes of the Qur’an, Revival and Reform
in Islam, Islamic Methodology in History.

Pemikiran Kontekstualisasi Pendidikan Islam

Fazlur Rahman dikenal sebagai pemikir Muslim
modernis yang mengusung gagasan penting mengenai
kontekstualisasi pendidikan Islam, yakni upaya
menyesuaikan ajaran Islam dengan konteks zaman
modern tanpa kehilangan esensi nilai-nilainya. Diantara
gagasan yang diberikan oleh Fazlur Rahman adalah:

1) Pendidikan islam haruslah kontekstual
Rahman menegaskan bahwa pendidikan Islam
harus mampu membaca Al-Qur’an secara historis dan

62



2)

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

moral-filosofis, bukan secara literal semata. Ia
mengusulkan metode “double movement” dalam
menafsirkan teks seperti bergerak dari konteks sosial-
historis teks (turunnya wahyu) ke nilai moral
universal, kemudian mengaplikasikan nilai tersebut
ke konteks kehidupan masa kini.

Pengajaran islam harus disesuaikan dengan
kondisi sosial dan bduaya masyarakat agar relevan, ia
juga menekannkan mengenai pentingnya konsep
tajdid (pembaharuan) dan jjtihad (pemikiran kritis dan
independen), yaitu upaya untuk memahami ajaran
Islam secara kontekstual, sesuai dengan waktu dan
tempatnya. Dalam pendekatannya, Rahman mengkaji
kondisi sosial-moral umat pada masa Nabi serta
memperluas pemahaman terhadap dunia modern
melalui penerapan nilai-nilai dan prinsip-prinsip
universal Islam secara sistematis (Oktaria et al., 2025).
Tujuannya adalah agar pembaca  Al-Qur’an
kontemporer mampu menggali makna yang lebih segar
dan kreatif, serta menghasilkan pemahaman baru
yang kontekstual dan solutif terhadap problematika
masa kini (Oktaria et al., 2025).

Revitaslisasi pendidikan islam melalui integrasi ilmu

Rahman mengkritik pemisahan ilmu agama dan
ilmu dunia. Menurutnya, pendidikan Islam yang baik
harus menyatukan ilmu-ilmu keislaman dan rasional
(scientific knowledge) agar umat Islam tidak tertinggal
secara intelektual. Ungkapan beliau dalam buku
evival and Reform in Islam “We need a creative and
integrated educational system where religious and
secular disciplines are not mutually exclusive but are
merged into a holistic Islamic worldview.” (Moslimany
et al., 2024)

Beliau juga mengkritik sistem madrasah tradisional

yang terlalu tekstual dan tidak resposif terhadap realitas
sosial modern. Madrasah menghasilkan “ulama pasif” yang
tidak mampu menjawab tantangan zaman. Ia mendorong
reformasi kurikulum agar siswa diajak berpikir kritis dan

63



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

reflektif (Oktaria et al., 2025). Rahman menyatakan bahwa
tujuan utama pendidikan Islam bukan hanya menyiapkan
manusia yang saleh secara individual, tetapi juga manusia
yang  aktif secara  sosial, etis, dan mampu
mentransformasikan masyarakat.

D. Nurcholish Madjid: Pluralisme dan Reformasi Pendidikan
Islam

a)

Biografi Nurcholis Madjid

Nurcholis Madjid atau erat dengan sapaan Cak Nur.
Beliau lahir di Jombang, Jawa Timur Indonesia pada 17
Maret 1939 dan wafat di Jakarta pada 29 Agustus 2005.
Beliau berkebangsaan Indonesia dengan pemikiran Neo-
modernisme Islam. Ayahnya H. Abdul Madjid merupakan
ulama Tebu Ireng dan memiliki hubungan kekerabatan
dengan K.H Hasyim Asy’ari dan Abdurahman Wahid atau
Gus Dur (Dias et al.,, 2023) Nurcholis bahkan juga
menimbah ilmu kepada K.H Hasyim Asy’ari. Beliau
tumbuh dilingkungan yang kondusif bersama dengan
sahabatnya yaitu Gus Dur, keduanya tampil sebagai
seorang akademisi yang memiliki visi dan pemikiran yang
luas (Dias et al., 2023)

Beliau menempuh pendidikan dasar di Pesantren
Tambakberas, Jombang Pondok Pesantren Darul Ulum
dan Pondok Modern Darussalam Gontor. Kemudian lanjut
menempuh S1 di IAIN Syarif Hidayatullah, Jakarta
kemudian mendapatkan gelar S2, S3 di University of
Chicago, AS dengan islamic studies. Kiprah karirnya yaitu
menjadi  Rektor Universitas Paramadina, Dosen
Pascasarjana IAIN Jakarta dan Universitas Indonesia (Dias
et al., 2023).

Reformasi Pendidikan Islam
Nurcholish Madjid berpandangan bahwa
pendidikan Islam harus direformasi secara mendasar
karena terlalu lama terjebak pada formalitas, dogmatisme,
dan pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum.
Reformasi pendidikan Islam menurutnya menjadi kunci
64



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

kemajuan umat Muslim agar mampu menjawab tantangan
zaman modern. Menurutnya, reformasi pendidikan adalah
bagian dari reformasi keagamaan, untuk menyegarkan
kembali semangat Islam yang sejati terbuka, rasional, dan
berkeadaban.

Beliau juga menolak adanya dikotomi antara ilmu
agama dan sains yang menurutnya merupakan suatu
warisan kolonialisme yang menyesatkan dan
menyebabkan kemunduran islam. Menurut beliau tidak
ada ilmu yang sekuler dalam Islam. Semua ilmu adalah
milik Tuhan, yang penting adalah bagaimana ilmu itu
digunakan.

Beliau juga menekankan pendidikan islam harus
kontekstual dan berorientasi etika. Cak Nur menegaskan
bahwa pendidikan Islam tidak boleh sekadar transfer ilmu,
tetapi harus menyentuh dimensi etika, moral, dan
pembebasan. Tujuan pendidikan Islam adalah membentuk
manusia beradab (insal kamil) bukan sekadar manusia
pintar. Beliau juga mnegkritisi bahwa kelembagaan
pendidikan islam harus mentransformasikan diri, baik
pesantren, madrasah, dan IAIN harus bertransformasi
menjadi pusat keunggulan ilmiah dan moral. Ia mendorong
interdisipliner dalam kurikulum dan penggunaan
metodologi ilmiah modern dalam studi Islam.

Islam bukan milik masa lalu, tetapi agama masa
depan. Maka, pendidikan Islam harus membentuk Muslim
yang bukan hanya saleh secara pribadi, tetapi juga
berdaya dalam masyarakat plural dan global.

Cak Nur mengembangkan kerangka berpikir yang
mendorong transformasi dengan pendekatan kritis-
dekonstruktif dan humanistis (antroposentris). Metode
kritis yang ia usung berbeda dari metode klasik karena
menegaskan pentingnya relativisme dan menghindari
absolutisme dalam memahami ajaran agama.

Pemahaman manusia terhadap kebenaran bersifat
dinamis dan terus berkembang, bukan sesuatu yang final.
Oleh karena itu, kritik, reinterpretasi, revisi, hingga
dekonstruksi terhadap pemikiran keagamaan menjadi
bagian penting dalam proses pembaharuan Islam. Cak Nur

65



E.

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

menekankan bahwa pendekatan humanistik adalah
prioritas utama. Ia berpendapat bahwa menjaga martabat
dan kemanusiaan lebih penting daripada sekadar
mengklaim kebenaran teologis. Pandangan ini menjadikan
ajaran agama lebih kontekstual dan relevan dalam
kehidupan manusia modern, di mana teosentrisme (pusat
pada Tuhan) harus dipadukan dengan antroposentrisme
(pusat pada manusia).

Melalui pendekatan ini, pembaruan Islam dapat
membuka ruang pemikiran baru, termasuk dalam
diskursus hak asasi manusia dalam perspektif Islam.
Dengan menekankan nilai-nilai dasar seperti keadilan,
kesetaraan, dan  kesejahteraan, pendekatan ini
memungkinkan Islam berkontribusi secara positif dalam
perbincangan global mengenai nilai-nilai kemanusiaan.

Cak Nur juga menegaskan pentingnya hubungan
transendental dengan Tuhan, yang bermula dari
pemahaman terhadap kemanusiaan. Manusia yang
menyadari nilai-nilai kemanusiaannya akan lebih mampu
menjalankan peran sebagai khalifah di bumi, bertanggung
jawab atas kehidupan, sesama, dan lingkungannya.
Dengan demikian, ibadah ritual bukan satu-satunya jalan
untuk mengabdi kepada Tuhan. Tindakan sosial seperti
menolong yang tertindas, memperjuangkan keadilan, serta
merawat lingkungan merupakan bentuk pengabdian
spiritual yang tidak kalah pentingnya.

Penggabungan antara teosentrisme dan
antroposentrisme menghasilkan sebuah pemikiran Islam
yang progresif, relevan dengan tantangan kontemporer,
sekaligus tetap berakar pada spiritualitas. Inilah wujud
pembaruan Islam yang ditawarkan oleh Cak Nur—yang
tidak hanya berdampak pada teori dan pemikiran, tetapi
juga pada tindakan nyata dalam kehidupan sosial.

KH Ahmad Dahlan dan Pembaruan Pendidikan

a)

Biografi KH. Ahmad Dahlan
Memiliki nama asli yaitu Muhammad Darwis yang
kemudian dikenal sebagai Ahmad Dahlan. Beliau lahir di

66



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

Yogyakarta, 1 Agustus 1868 di Kampung Kauman. Ia
adalah anak keempat dari tujuh bersaudara, kemudian
wafat di Yogyakarta, 23 Februari 1923. Ahmad Dahlan
adalah generasi kedua belas dari Maulana Malik
Ibrahim, seorang wali songo yang menjadi pelopor
dalam penyebaran dan pengembangan dakwah Islam di
Tanah Jawa. Muhammad Darwis diasuh oleh ayahnya,
K.H. Abu Bakar. Sejak masa kecil, Muhammad Darwis
telah terbiasa memerahkan kitab-kitab klasik yang
ditulis oleh ulama Nusantara. Muhammad Darwis
tumbuh menjadi individu yang mencintai ilmu dan
memiliki akhlak mulia di bawah pengaruhnya (Akhyar et
al., 2024).

Beliau berkebangsaan Indonesia dan beragama
islam. Menempuh pendidikan dasar di Pesantren lokal
Yogyakarta, Menunaikan haji dan belajar selama 5 tahun
di Mekkah (1890-1895), berguru pada ulama pembaru
seperti Syekh Ahmad Khatib Minangkabau dan ulama
salafi di Haramain, setelah memperoleh pengetahuan dari
para guru di Tanah Air, pada tahun 1883 M hingga 1888
M, Muhammad Darwis berangkat ke Mekkah untuk
mengejar ilmu agama dan bahasa Arab. Di sana, ia terlibat
dalam diskusi dengan pemikir-pemikir terkemuka dalam
dunia Islam seperti Syekh Muhammad bin Abdil Wahhab,
Syekh Jamalaluddin Al-Afghani, Syekh Muhammad
Abduh, Syekh Muhammad Rasyid Ridha, dan Shaykh
al-Islam Ibnu Taimiyah.

Di Indonesia K.H Ahmad Dahlan begitu prihatin
melihat kondisi masyarakat Indonesia pada masa itu yang
sedang berada dalam kondisi krisis, baik dari segi
pendidikan maupun dari segi keagamaan. Akhirnya
beliau mendirikan Muhammadiyah yang merupakan
gerakan islam modernis, dan Aisyiyah dan beliau dianggap
sebagai Bapak Pembaru Islam Indonesia

Pemikiran Pembaharuan Pendidikan

Menurut Ahmad Dahlan, pendidikan Islam harus
menghasilkan manusia yang beriman, berilmu, dan
beramal, bukan sekadar ahli ibadah ritual. Ia percaya

67



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

pendidikan dapat menjadi alat emansipasi sosial dan
kebangkitan umat Islam dari keterbelakangan.

Ahmad dahlan memiliki pemikiran bahwa
pendidikan mestinya sebagai jalan perubahan sosial “Ilmu
dan amal harus seiring. Ilmu yang tidak diamalkan adalah
sia-sia, dan amal tanpa ilmu adalah buta.”

Ahmad Dahlan menolak dikotomi antara ilmu
agama dan ilmu sekuler, dan mengajarkan bahwa
keduanya adalah manifestasi dari perintah Tuhan. Ia
memperkenalkan mata pelajaran umum (matematika,
ilmu alam, geografij ke sekolah-sekolah Islam
Muhammadiyah, bersamaan dengan Al-Qur’an, akhlak,
dan tauhid. Berbeda dari pendekatan menghafal
tradisional, Ahmad Dahlan mendorong penggunaan akal
dan pemahaman dalam belajar. Ia mengajarkan tafsir Al-
Qurlan secara  kontekstual dan  tematik, dan
mengutamakan pendekatan rasional dan reflektif (Akhyar
et al.,, 2024). Ahmad Dahlan menekankan pentingnya
pengajaran tajdid yang mengkombinasikan nilai-nilai
Qur'ani dengan ilmu pengetahuan modern serta
menggunakan teknologi digital untuk meningkatkan
kualitas pembelajaran.

Dalam visi pendidikan yang diusulkan K.H Ahmad
Dahlan menyusun bahan ajar yang mencakup pengajaran
terhadap Qur’an, Hadist dan keterampilan lain seperti
membaca, menulis, berhitung, ilmu bumi, dan
menggambar. Materi Al-Qur'an dan Hadis yang diajarkan
tidak semata-mata berisi doktrin keagamaan, tetapi juga
mengandung nilai-nilai seperti ajaran tentang ibadah,
kesetaraan manusia, serta pengaruh perilaku manusia
terhadap nasibnya sendiri (Setiyani & Tentiasih, 2025).

Selain itu, K.H. Ahmad Dahlan juga mengajarkan
pentingnya penyuluhan dan pembuktian rasional
terhadap kebenaran Al-Qur'an dan Hadis, yang
menunjukkan bahwa ajaran Islam tidak bertentangan
dengan akal. Ia menekankan pentingnya sinergi antara
agama dan budaya, serta menjadikan pendidikan sebagai
alat transformasi peradaban menuju kemajuan (Setiyani &
Tentiasih, 2025).

68



F.

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

Aspek moralitas juga menjadi bagian penting dari
kurikulum yang dikembangkan. Pendidikan diarahkan
untuk membentuk kepribadian yang luhur,
menumbuhkan kehendak dan kesadaran diri, serta
menanamkan nilai-nilai demokrasi dan pembebasan. K.H.
Ahmad Dahlan juga memberikan ruang besar bagi
kebebasan berpikir, menumbuhkan kesadaran akan
dinamika kehidupan, serta mempertegas peran manusia
sebagai pelaku aktif dalam sejarah dan peradaban (Akhyar
et al., 2024).

Gagasan Ahmad Dahlan diantaranya yaitu tujuan
didirikan Muhammadiyah yaitu agar membebaskan
masyarakat dari kebodohan dan kemiskinan akal pikiran,
sehingga mampu membangkkitkan kembali semangat
juang untuk melawan penjajahan (Akhyar et al., 2024).
Dalamnasehat K.H.Ahmad Dahlan mengungkapkan akan
pentingnya Pendidikan untuk kemajuan  Organisasi
Muhammadiyah khususnya dan Umat Islam pada
umumnya. Maka  dikatakan oleh K.H Ahmad Dahlah
“teruslah kamu bersekolah, menuntut ilmu pengetahuan
dimanasaja. Jadilah guru, kembalilah ke
Muhammadiyah. Jadilah dokter, kembalilah ke
Muhammadiyah. Jadilahmaster, Insinyur dan lain-lain
kembalilah kepada Muhammadiyah” (Akhyar et al., 2024)

Ahmad Dahlan mendobrak tradisi konservatif
dengan mendirikan sekolah untuk perempuan (Aisyiyah)
dan membuka akses pendidikan bagi kalangan miskin dan
anak yatim. Ia mengusung nilai egaliter, inklusif, dan anti-
feodalisme dalam lembaga pendidikannya.

KH Hasyim Asy’ari dan Sistem Pesantren

a)

Biografi KH. Hasyim Asy’ari

Beliau memiliki nama asli KH. Muhammad Hasyim
Asy’ari. Beliau lahir di Gedang, Jombang, Jawa Timur pada
10 April 1875 dan wafat pada 25 Juli 1947 di usia ke 72
tahun. Beliau menempuh pendidikan di pondok pesantren
di Jawa Timur (Sugari, 2024) beliau mondok di Pesantren
Siwalan Pandji Sidoarjo, yang diasuh oleh Kyai Ya'qub
Siwalan. Beliau menempuh pendidikan selama 7 tahun di

69



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

Makkah dan mendapatkan gelar Hadratus Syaikh (Guru
Besar para Ulama). Beliau lahir dari keluarga ulama.
Ayahnya bernama KH. Asy’ari, pendiri pesantren di
Gedang, Jombang. Ibunya Nyai Halimah, keturunan ulama
dari Banjarmasin. Dari lingkungan ini, Hasyim Asy’ari
tumbuh dalam tradisi keilmuan Islam yang kuat (Sugari,
2024).
Sejak usia 15 tahun, beliau menempuh pendidikan
di berbagai pesantren di Jawa Timur kemudian
melanjutkan pendidikan ke Makkah Al Mukarramah pada
1892-1899 (Setiyani & Tentiasih, 2025). Beliau mendirikan
pondok pesantren tebuireng Jombang yang menjadi salah
satu pusat pendidikan Islam terbesar di Indonesia..
Mendeklarasikan Nahdhatul Ulama’ yang berarti
“kebangkitan ulama” sebagai wadah perjuangan umat
islam tradisional dengan aqidah ahlusunnah wal jamaah
serta madzab syafii. Pada 1945 mengeluarkan resolusi
jihad yang mendoronng perlawanan santri terhadap
pejajah dalam pertempuran disurabaya pada 10 November
1945
Sistem Pesantren
Pemikiran KH. Hasyim Asy’ari tentang pesantren
sangat penting karena menjadi basis dari sistem
pendidikan Islam tradisional di Indonesia yang berakar
kuat pada budaya lokal dan Islam klasik. Diantara
pemikiran-pemikirannya adalah
1) Pesantren haruslah mengintegrasikan ilmu agama
dan umum
Ilmu agama serta ilmu umum sangat penting
diintegrasikan dengan sistem pendidikan pesantren.
Pada awal mula tebu ireng hadir, bahasa Belanda,
sejarah, dan geografi di diajarkan di pesantren
tersebut, Hal ini mencerminkan moderasi pada
perkembangan ilmu agama sambil mempertahankan
nilai keislaman.
2) Pesantren sebagai Pembentuk Akhlak
Kitab adab al alim al muta’alim beliau
mneekankan pentingnya etika dalam proses belajar
mengajar baik bagi guru ataupun murid.

70



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

3) Pesantren sebagai Pembentukan Keterampilan Hidup
K.H Hasyim Asyari memperkenalkan konsep
pendidikan vokasional di lingkungan pesantren
dengan pengajaran keterampilan praktis seperti
pertanian dan perdagangan. Tujuan pendekatan
pembelajaran ini adalah agar santri dibekali dengan
kemampuan ekonomi yang mandiri

G. Pengaruh Pemikiran Tokoh Modern terhadap Lembaga
Pendidikan Islam

Berdasarkan pada pemikiran-pemikiran masing-maisng
tokoh diatas didapatkan bahwa setiap tokoh memiliki peran
dalam memajukan pendidikan islam Indonesia seperti yang
dilakukan oleh Muhammad Abduh yaitu mengusung
rasionalisme islam dengan menekankan pentingnya akal dan
memahami wahyu serta menolak taklid buta dan juga berbagai
dogmatis. Pendidikan Islam Indonesia perlahan berubah
menjadi pendidikan yang mengintegrasikan ilmu agama dan
umum dengan munculnya pesantren-pesantren modern.

Pendidikan Indonesia terus menerus memperbarui tafsir
dan hukum islam agar senantiasa kontektual dengan adanya
muhammadiyah dengan membawa tafsir modern serta
menjadikan model rasionalisme dan integrasi sains dan agama.

Syed Muhammad Naquib al-Attas mengagas pemikiran
mnegenai islamisasi ilmu dengan menekankan adab
menciptakan krisis moral dan spiritual. Hal ini kemudian
memunculkan diskursus pendidikan beradab dan Islamisasi
kurikulum di beberapa perguruan tinggi Islam. Kemudian
Fazlur Rahman dengan konsep Konsep Double Movement yiatu
menafsirkan al quran berdasarkan pada konteks historis ke
nilai moral universal dan menerapkannya di era modern.
Kemudian penekanan mengenai keharusan pendidikan Islam
harus responsif terhadap tantangan zaman dan problem sosial
kontemporer. Rahman juga menginspirasi pendekatan tafsir
kontekstual dan tajdid pemikiran Islam. KH Ahmad Dahlan
menjadi pelopor pendidikan Islam modern di Indonesia melalui

71



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

pendirian Muhammadiyah. Sistem pendidikannya yang
menekankan ilmu umum, moral, dan spiritual kini menjadi
model banyak lembaga pendidikan Islam yang adaptif terhadap
IPTEK dan perubahan sosial. KH Hasyim Asy’ari meletakkan
dasar kuat bagi sistem pesantren yang masih eksis dan
berkembang hingga kini. Nilai-nilainya tentang adab, keilmuan
tradisional, serta kemandirian ekonomi santri menjadikan
pesantren tetap relevan sebagai lembaga pendidikan karakter
dan kebangsaan di Indonesia.

72



Imam Muslih, M.Pd.I

BAB S5
KONSEP TUJUAN PENDIDIKAN DALAM
PEMIKIRAN ISLAM

A. Tujuan Akhir Pendidikan: Insan Kamil

Pendidikan merupakan proses berkelanjutan yang
tidak hanya berorientasi pada pencapaian intelektual,
tetapi juga pada pengembangan kepribadian secara utuh.
Dalam konteks Islam, pendidikan bukan sekadar transmisi
ilmu pengetahuan, melainkan proses pembinaan spiritual,
moral, dan sosial untuk mencetak insan kamil. Konsep
insan kamil atau manusia paripurna menjadi fondasi
utama dari tujuan akhir pendidikan dalam Islam. Istilah ini
merujuk pada individu yang telah mengembangkan seluruh
potensi dirinya secara seimbang dalam bingkai nilai-nilai
ketuhanan.

Konsep insan kamil merupakan istilah yang populer
dalam khazanah pemikiran tasawuf dan filsafat Islam.
Secara etimologis, insan berarti manusia, sedangkan kamil
berarti sempurna. Maka, insan kamil dapat dimaknai
sebagai “manusia sempurna” atau paripurna, yang telah
mengembangkan seluruh dimensi kemanusiaannya secara
harmonis dan proporsional.

Menurut Al-Jili (1997), seorang sufi dan filsuf Muslim,
insan kamil adalah manusia yang mampu menjadi cermin
bagi sifat-sifat ilahi dan mencapai kesatuan spiritual
dengan Tuhan. Sementara itu, Al-Ghazali (2005)
menekankan bahwa kesempurnaan manusia terletak pada

73



Imam Muslih, M.Pd.I

kemampuannya menyelaraskan akal, hati, dan tindakan
dengan tuntunan syariat.

Insan kamil bukanlah sosok yang terbebas dari
kesalahan, tetapi individu yang terus berproses untuk
menyempurnakan dirinya melalui ilmu, amal, dan akhlak.
Dalam pendidikan Islam, model ini dijadikan sebagai figur
ideal bagi seluruh  aktivitas pembelajaran dan
pengembangan diri.

I. Dasar Teologis dan Filosofis Tujuan Pendidikan
Menuju Insan Kamil
a. Al-Qur’an dan Hadis

Konsep insan kamil memiliki pijakan kuat
dalam Al-Qur’an. Allah SWT berfirman:
“Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia
dalam bentuk yang sebaik-baiknya” (QS. At-Tin: 4).

Ayat ini menegaskan bahwa manusia memiliki
potensi luhur yang dapat dikembangkan menuju
kesempurnaan.

Rasulullah SAW juga bersabda:

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan
akhlak yang mulia” (HR. Ahmad).

Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam
bertujuan memanusiakan manusia melalui
pengembangan karakter dan akhlak mulia.

b. Pemikiran Ulama Klasik

Tokoh seperti Ibn Sina, Al-Farabi, dan Ibn
Khaldun memiliki kontribusi besar dalam
pengembangan filsafat pendidikan Islam. Al-Farabi
menyebut insan kamil sebagai "al-insan al-fadil"
dalam karyanya Ara’ Ahl al-Madina al-Fadila, yaitu
manusia ideal yang mampu memimpin masyarakat
dengan hikmah dan moralitas tinggi (Nasr, 2006).

Al-Ghazali mengembangkan konsep ini lebih
jauh dalam konteks penyucian jiwa (tazkiyah al-
nafs) dan kedekatan dengan Tuhan sebagai puncak
perjalanan pendidikan.

2. Tujuan Pendidikan Islam dalam Mewujudkan Insan
Kamil

74



Imam Muslih, M.Pd.I

Tujuan pendidikan Islam secara komprehensif

mencakup aspek spiritual, intelektual, sosial, dan
emosional. Dalam konteks ini, pendidikan diarahkan

untuk:

a. Mengembangkan seluruh potensi manusia secara
seimbang (fitrah).

b. Menanamkan kesadaran tauhid sebagai poros
utama kehidupan.

c. Membentuk akhlak mulia dalam seluruh aspek
interaksi sosial.

d. Mempersiapkan manusia sebagai khalifah di

bumi, yang bertanggung jawab menjaga keadilan
dan kemaslahatan.
Menurut Al-Attas (1979), pendidikan Islam harus

membentuk manusia yang mengenali tempatnya di
alam semesta, yang memahami hakikat dan tujuan
hidupnya. Dalam pandangan ini, insan kamil bukan
hanya produktif secara ekonomi, tetapi juga sadar
spiritual, etis, dan sosial.

Karakteristik Insan Kamil dalam Perspektif Pendidikan

a.

d.

Kesempurnaan Spiritual

Insan kamil adalah manusia yang menjadikan
nilai-nilai tauhid dan ubudiyah sebagai pedoman
hidup. Ia memiliki hubungan yang erat dengan
Tuhannya melalui ibadah yang konsisten dan
kesadaran spiritual yang tinggi.
Kematangan Intelektual

Pendidikan menuju insan kamil menuntut
penguasaan ilmu yang luas dan mendalam.
Namun, ilmu tersebut harus diarahkan untuk
kemaslahatan, bukan untuk kepentingan pribadi
atau destruktif.
Integritas Moral

Akhlak merupakan fondasi utama dalam
konsep insan kamil. Seorang insan kamil harus
menunjukkan kejujuran, kesabaran, tanggung
jawab, dan empati dalam seluruh aspek
kehidupannya.
Kepedulian Sosial

75



Imam Muslih, M.Pd.I

Insan kamil tidak hidup untuk dirinya sendiri.
Ia  harus berkontribusi pada masyarakat,
mengusahakan keadilan, dan mendorong
perubahan sosial yang positif.

4. Relevansi Konsep Insan Kamil dalam Pendidikan
Kontemporer

Dalam era globalisasi dan teknologi digital saat ini,
sistem pendidikan cenderung berorientasi pada
pencapaian akademik dan kompetensi kerja. Konsep
insan kamil menawarkan koreksi kritis terhadap
paradigma pendidikan modern yang mengabaikan
aspek spiritual dan etis.

Menurut Hujair AH Sanaky (2003), pendidikan
yang hanya berorientasi pada kognisi dan keterampilan
tanpa memperhatikan nilai spiritual dan akhlak akan
menghasilkan manusia yang cerdas namun dangkal
secara moral.

Di Indonesia, konsep insan kamil mulai
diintegrasikan dalam visi lembaga pendidikan Islam.
Kurikulum di madrasah dan pesantren dirancang
untuk mengembangkan akidah, akhlak, serta
kompetensi ilmu pengetahuan dan teknologi secara
holistik.

Secara global, lembaga seperti International
Islamic University Malaysia (IIUM) menerapkan konsep
Islamization of Knowledge sebagai bagian dari upaya
membentuk insan kamil modern (Zarkasyi, 2010).

5. Tantangan dan Strategi Implementasi
a. Tantangan:
1) Dominasi pendidikan sekuler yang
menyingkirkan aspek spiritual.
2) Kurangnya teladan (uswah hasanah) dalam
lingkungan pendidikan.
3) Dualisme kurikulum antara ilmu umum dan
ilmu agama.
4) Minimnya pelatihan guru untuk membina
aspek moral dan spiritual.
b. Strategi Implementasi:
1) Integrasi nilai Islam ke dalam semua mata
pelajaran.

76



Imam Muslih, M.Pd.I

2) Penguatan pendidikan karakter melalui
keteladanan.
3) Penyusunan kurikulum berbasis nilai-nilai
tauhid dan akhlak.
4) Pengembangan guru sebagai pendidik spiritual
dan intelektual.
6. Penutup
Tujuan akhir pendidikan dalam Islam bukan
semata menghasilkan manusia yang cerdas dan
produktif secara duniawi, melainkan manusia
paripurna yang disebut sebagai insan kamil. la adalah
individu yang seimbang antara iman, ilmu, dan amal.
Konsep ini tidak hanya relevan bagi pendidikan
keislaman, tetapi juga sangat penting untuk
direvitalisasi dalam sistem pendidikan modern yang
sering kali melupakan nilai-nilai kemanusiaan sejati.
Insan kamil menjadi cita-cita pendidikan yang
menyatukan potensi manusia dengan nilai-nilai
transenden, sehingga menghasilkan manusia yang
tidak hanya berhasil dalam karier, tetapi juga
bermanfaat bagi sesama dan lingkungan serta mampu
meraih kebahagiaan dunia dan akhirat.

B. Tujuan Pendidikan Menurut Al-Qur’an dan Hadis
Pendidikan dalam Islam bukan hanya sarana untuk
memperoleh pengetahuan semata, tetapi merupakan
bagian integral dari kehidupan seorang Muslim untuk
mencapai kesempurnaan pribadi dan sosial. Tujuan
pendidikan dalam Islam bersifat holistik dan transendental,
berakar pada ajaran Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad
SAW. la mencakup dimensi spiritual, intelektual, etika, dan
sosial, serta diarahkan kepada penghambaan kepada Allah
SWT dan pembangunan peradaban yang adil dan
berakhlak.
1. Landasan Teologis Pendidikan dalam Islam
a. Al-Qur’an sebagai Sumber Utama Pendidikan
Al-Qur’an merupakan kitab petunjuk (hudan) yang
pertama kali menginspirasi gerakan pendidikan
dalam Islam. Wahyu pertama yang diturunkan
kepada Nabi Muhammad SAW berbunyi:
77



Imam Muslih, M.Pd.I

“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang
menciptakan.” (QS. Al-‘Alaq: 1)
Ayat ini menekankan pentingnya membaca dan
belajar dalam konteks kesadaran teologis.
Menurut Nasr (2002), ayat ini meletakkan dasar
pendidikan Islam pada hubungan erat antara ilmu
dan keimanan.

b. Hadis Nabi sebagai Penjelas Ajaran Pendidikan
Rasulullah SAW bersabda:

“Sesungguhnya aku diutus untuk
menyempurnakan akhlak yang mulia.” (HR.
Ahmad)

Hadis ini mengindikasikan bahwa pendidikan
Islam tidak hanya mentransmisikan pengetahuan,
tetapi membentuk kepribadian dan moralitas
manusia. Hadis lain menyebut:

“Barang siapa menempuh jalan untuk mencari ilmu,
maka Allah akan memudahkan baginya jalan ke
surga.” (HR. Muslim)

Ini menunjukkan nilai sakral dari proses
pendidikan dalam Islam.

2. Tuyjuan Pendidikan Menurut Al-Qur’an
Tujuan pendidikan dalam Al-Qur’an bersifat
multi-dimensional. Beberapa tujuan utama dapat
diringkas sebagai berikut:
a. Mewujudkan Penghambaan  kepada  Allah
(Ubudiyah)

Tujuan utama pendidikan dalam Islam adalah
membantu manusia mengenal dan menyembah
Allah SWT:

“Dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia
melainkan supaya mereka menyembah-Ku.” (QS.
Az-Zariyat: 56)

Pendidikan yang baik harus membimbing
peserta didik untuk memahami makna ibadah
dalam pengertian luas: tidak hanya ritual, tetapi
juga etika sosial dan spiritualitas.

b. Pengembangan Akal dan Ilmu Pengetahuan

78



Imam Muslih, M.Pd.I

Islam sangat mendorong penggunaan akal.
Banyak ayat yang menyeru manusia untuk
berpikir (yatafakkarun), merenung
(yatadabbarun), dan memahami tanda-tanda Allah
di alam semesta:

“Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan
bumi... terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang
berpikir.” (QS. Ali Imran: 190)

Pendidikan diarahkan untuk menggali potensi
intelektual, bukan sekadar hafalan, tetapi berpikir
kritis dan reflektif.

c. Pembentukan Akhlak dan Kepribadian

Tujuan utama lain adalah pembentukan
karakter yang mulia:

“Dan sesungguhnya kamu (Muhammad) benar-
benar berbudi pekerti yang agung.” (QS. Al-Qalam:
4)

Pendidikan tidak cukup hanya mencetak
manusia cerdas, tetapi juga yang berakhlak dan
bertanggung jawab terhadap sesama.

d. Menumbuhkan Kesadaran Sosial dan Amanah
Khalifah

Manusia diberi amanah sebagai khalifah di
bumi:

“Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang
khalifah di bumi.” (QS. Al-Bagarah: 30)

Tujuan pendidikan adalah mempersiapkan
manusia untuk berkontribusi terhadap
masyarakat, membangun peradaban, dan menjaga
keadilan serta lingkungan.

3. Tuyjuan Pendidikan Menurut Hadis Nabi
Hadis-hadis Nabi SAW mempertegas prinsip-
prinsip yang sudah disebut dalam Al-Qur’an, serta
memberikan petunjuk praktis untuk implementasi
pendidikan.
a. Pendidikan sebagai Jalan Menuju Surga
Nabi bersabda:

79



4.

Imam Muslih, M.Pd.I

“Barang siapa yang keluar untuk mencari ilmu
maka dia berada di jalan Allah sampai ia kembali.”
(HR. Tirmidzi)

Hadis ini menunjukkan bahwa menuntut
ilmu bukan aktivitas biasa, melainkan jihad
spiritual dan sosial.

b. Pentingnya Akhlak dalam Pendidikan

Akhlak yang baik adalah inti dari misi
kenabian. Pendidikan harus mencetak manusia
yang jujur, adil, sabar, dan berempati.

“Mukmin yang paling sempurna imannya adalah

yang paling baik akhlaknya.” (HR. Tirmidzi)
c. Pendidikan Sebagai Proses Intergenerasi

Pendidikan adalah tugas berkelanjutan:
“Setiap kalian adalah pemimpin dan setiap
pemimpin  bertanggung jawab atas yang
dipimpinnya.” (HR. Bukhari)

Orang tua, guru, dan pemimpin masyarakat
bertanggung jawab menanamkan nilai-nilai
keimanan dan ilmu kepada generasi muda.

Integrasi Nilai-Nilai Pendidikan Qur’ani-Hadis dalam
Praktik Modern

Dalam sistem pendidikan kontemporer, ada
kecenderungan untuk memisahkan ilmu pengetahuan
dari nilai-nilai agama. Ini berpotensi melahirkan
individu yang cerdas tetapi kehilangan arah moral dan
spiritual. Pendidikan Islam, yang berakar pada Al-
Qur'an dan hadis, justru mengedepankan integrasi
keduanya.

Menurut Al-Attas (1993), ilmu dalam Islam harus
disertai dengan adab (etika), sehingga tidak hanya
menghasilkan pengetahuan, tetapi juga kebijaksanaan.
Nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, dan
kesederhanaan harus menjadi bagian dari kurikulum,
bukan sekadar pelengkap.

Tujuan Pendidikan Islam dalam Konteks Kurikulum
Nasional Indonesia

Kurikulum pendidikan nasional di Indonesia

sebenarnya juga mencerminkan nilai-nilai Qur’ani dan

80



Imam Muslih, M.Pd.I

hadis, khususnya dalam tujuan umum pendidikan
nasional yang tertuang dalam UU No. 20 Tahun 2003:

“Pendidikan nasional berfungsi mengembangkan
kemampuan dan membentuk watak serta peradaban
bangsa... untuk berkembang menjadi manusia yang
beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha
Esa...”

Nilai ini sejalan dengan misi Al-Qur’an dan hadis
dalam menanamkan iman, ilmu, dan akhlak.

6. Tantangan dan Strategi Implementasi
a. Tantangan

1) Sekularisasi sistem pendidikan  yang
menyingkirkan nilai-nilai keagamaan.

2) Kurangnya integrasi antara ilmu agama dan
ilmu umum.

3) Rendahnya kualitas guru dalam
mengintegrasikan nilai-nilai Qur’ani dalam
pembelajaran.

b. Strategi implementasi

1) Integrasi kurikulum agama dan umum dengan
pendekatan tematik dan kontekstual.

2) Pelatihan guru dalam nilai-nilai spiritual dan
etika Islam.

3) Evaluasi pendidikan tidak hanya berdasarkan
aspek kognitif, tetapi juga afektif dan spiritual.

7. Penutup

Pendidikan menurut Al-Qur'an dan hadis
memiliki tujuan yang Iuhur dan menyeluruh:
mengembangkan potensi manusia dalam rangka
penghambaan kepada Allah, membentuk akhlak mulia,
menumbuhkan kesadaran intelektual dan sosial, serta
mempersiapkan manusia sebagai khalifah di bumi.
Konsep ini sangat relevan di tengah krisis moral dan
degradasi nilai dalam sistem pendidikan modern. Oleh
karena itu, penting bagi umat Islam untuk terus
menggali, memahami, dan menerapkan nilai-nilai
Qur’ani dan hadis dalam praktik pendidikan sehari-
hari.

81



Imam Muslih, M.Pd.I

C. Tujuan Pendidikan Menurut Pemikir Klasik dan Modern
Pendidikan merupakan aktivitas fundamental dalam
kehidupan manusia yang bertujuan untuk membentuk
karakter, mengembangkan potensi, dan membangun
peradaban. Sejak zaman kuno hingga era modern, para
pemikir pendidikan telah merumuskan tujuan pendidikan
berdasarkan konteks filosofis, sosial, dan spiritual pada
zamannya. Pemikiran klasik banyak dipengaruhi oleh nilai-
nilai moral dan metafisik, sedangkan pemikiran modern
lebih menekankan aspek rasional, pragmatis, dan ilmiah.
Tujuan Pendidikan Menurut Pemikir Klasik

1.

Para pemikir klasik, baik dari dunia Barat maupun

dunia Islam, memandang pendidikan sebagai sarana
untuk membentuk manusia yang utuh—secara moral,
intelektual, dan spiritual. Mereka berorientasi pada
pembentukan karakter dan pencapaian kebajikan
sebagai tujuan utama pendidikan.

a.

Plato (427-347 SM)

Plato, filsuf Yunani, memandang tujuan
pendidikan adalah untuk menciptakan individu
yang adil dan memiliki kemampuan berpikir
filosofis. Dalam The Republic, ia menekankan
pentingnya pendidikan sebagai sarana untuk
membimbing jiwa menuju kebaikan tertinggi (the
Good).

“The direction in which education starts a man will
determine his future in life.” (Plato, The Republic)

Menurut  Plato, pendidikan  bertujuan
membentuk philosopher king, yaitu individu yang
bijak dan adil untuk memimpin masyarakat.
Aristoteles (384-322 SM)

Sebagai murid Plato, Aristoteles melihat
pendidikan sebagai alat untuk mencapai
eudaimonia (kebahagiaan sejati), yang diperoleh
melalui pengembangan akal dan kebajikan.

“The educated differ from the uneducated as much
as the living from the dead.” (Aristotle, Politics)

Aristoteles memandang pendidikan harus
menyeimbangkan aspek rasional, etika, dan

82



Imam Muslih, M.Pd.I

estetika, serta menanamkan kebajikan moral dan
intelektual.
c. Al-Farabi (872-950 M)

Sebagai filsuf Muslim klasik, Al-Farabi
menekankan pendidikan sebagai sarana
pembentukan insan yang sempurna, yang mampu
menggabungkan kebijaksanaan intelektual dan
kebajikan moral.

Dalam karyanya Tahsil al-Sa’adah, Al-Farabi
menyebutkan bahwa tujuan pendidikan adalah
mencapai kebahagiaan hakiki (as-sa’adah), yang
hanya dapat diraih melalui ilmu dan akhlak.

d. Ibnu Sina (980-1037 M)

Ibnu Sina memandang pendidikan sebagai
proses pengembangan seluruh potensi manusia,
baik jasmani maupun rohani. Dalam Kitab al-
Ngjat, ia menyatakan bahwa pendidikan harus
disesuaikan dengan tahap perkembangan anak
dan bertujuan untuk membentuk individu yang
berilmu, beradab, dan beriman.

e. Al-Ghazali (1058-1111 M)

Al-Ghazali mengintegrasikan antara ilmu
duniawi dan ukhrawi. Dalam Thya’ Ulum al-Din, ia
menegaskan bahwa tujuan pendidikan adalah
tagarrub ilallah (mendekatkan diri kepada Allah)
melalui ilmu dan akhlak. Ia membagi ilmu menjadi
fardhu ‘ain dan fardhu kifayah serta menekankan
pentingnya keikhlasan dalam belajar.

2. Tujuan Pendidikan Menurut Pemikir Modern

Pemikiran pendidikan modern lebih menekankan

pada perkembangan individu secara rasional, sosial,

dan ilmiah. Pemikir modern mengarahkan pendidikan

untuk menciptakan manusia yang mampu

beradaptasi, berpikir kritis, dan berkontribusi

terhadap kemajuan masyarakat.

a. John Locke (1632-1704)

John Locke memandang manusia sebagai
tabula rasa (kertas kosong), dan pendidikan
merupakan proses pengisian pengalaman. Dalam

83



Imam Muslih, M.Pd.I

Some  Thoughts Concerning Education, ia
menekankan pentingnya pembentukan moral dan
kebiasaan yang baik sejak dini. Pendidikan
menurutnya adalah proses sosial yang membentuk
karakter melalui kebiasaan dan pengalaman.
Jean-Jacques Rousseau (1712-1778)

Dalam Emile, Rousseau mengemukakan
bahwa pendidikan harus selaras dengan
perkembangan alamiah anak. la mengkritik sistem
pendidikan otoriter dan menekankan kebebasan
anak dalam  Dbelajar. Tujuan pendidikan
menurutnya adalah menciptakan individu yang
merdeka, jujur, dan harmonis dengan alam.
Johann Heinrich Pestalozzi (1746-1827)

Pestalozzi menekankan pentingnya kasih
sayang dan pendekatan holistik dalam pendidikan.
Pendidikan harus mengembangkan "kepala, hati,
dan tangan", yaitu akal, moral, dan keterampilan.
Tujuannya adalah membentuk manusia yang
seimbang antara logika, rasa, dan tindakan.

John Dewey (1859-1952)

Sebagai tokoh progresivisme pendidikan,
Dewey menekankan pendidikan sebagai proses
pengalaman yang demokratis dan kontekstual.
Dalam Democracy and Education, ia menyatakan
bahwa pendidikan bertujuan membentuk warga
negara yang aktif, kritis, dan bertanggung jawab.
“Education is not preparation for life; education is
life itself.” (Dewey, 1916)

Pendidikan menurut Dewey harus
memfasilitasi pembelajaran yang berbasis masalah
dan partisipasi aktif.

Paulo Freire (1921-1997)

Freire, dalam Pedagogy of the Oppressed,
mengkritik sistem pendidikan “bank style” dan
mendorong pendidikan yang membebaskan
(liberating education). Pendidikan harus menjadi
alat transformasi sosial dan membentuk
kesadaran kritis (conscientizacdo).

84



Imam Muslih, M.Pd.I

3. Persamaan dan Perbedaan antara Pemikiran Klasik
dan Modern

Aspek Pemikir Klasik Pemikir Modern

Orientasi  Moral-spiritual Sosial-rasional
Filosofis, Ilmiah,
Metode kontemplatif eksperimental
S}ll?Jek Jiwa dan akal Individu 'sebagal
didik agen sosial
Peran suru Penuntun menuju Fasilitator
gy kebajikan pembelajaran

Tujuan Kebahagiaan, Kemandirian,
akhir akhlak, ketuhanan partisipasi sosial

Meskipun berbeda dalam pendekatan dan konteks
historis, keduanya sepakat bahwa pendidikan memiliki
fungsi transformatif dan membentuk manusia
seutuhnya.

4. Relevansi dalam Konteks Pendidikan Kontemporer

Dalam sistem pendidikan abad ke-21, dibutuhkan
pendekatan integratif yang menggabungkan nilai-nilai
luhur pemikiran klasik dan metode praktis pemikiran
modern. Pendidikan tidak lagi bisa semata-mata
mengandalkan penguasaan materi, tetapi harus
memperhatikan aspek afektif, etis, dan spiritual.

Sejumlah kurikulum pendidikan saat ini, seperti
Kurikulum Merdeka di Indonesia, telah mengadopsi
prinsip-prinsip Dewey dalam pembelajaran berbasis
proyek dan diferensiasi. Di sisi lain, upaya
mengintegrasikan nilai-nilai moral dan keislaman,
seperti dalam pendekatan Al-Ghazali dan Ibnu Sina,
juga menjadi penting dalam membangun manusia yang
beriman dan berilmu.

5. Penutup

Pemikiran klasik dan modern tentang tujuan
pendidikan memberikan kontribusi besar terhadap
pemahaman kita tentang hakikat pendidikan. Pemikir
klasik menekankan pembentukan akhlak, kebajikan,
dan spiritualitas, sedangkan pemikir modern
menyoroti pentingnya rasionalitas, kebebasan, dan
transformasi sosial. Dalam konteks pendidikan masa

85



Imam Muslih, M.Pd.I

kini, kedua pendekatan ini dapat disinergikan untuk
menghasilkan manusia yang tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga matang secara moral dan
spiritual.

D. Tujuan Intelektual, Spiritual, dan Sosial dalam

Pendidikan

Pendidikan  memiliki peran  penting dalam
pembentukan manusia yang utuh, tidak hanya dari aspek
kognitif tetapi juga afektif dan sosial. Tiga pilar utama
dalam pendidikan yang ideal mencakup pengembangan
intelektual, spiritual, dan sosial. Tujuan pendidikan bukan
hanya sekadar mencetak individu yang cerdas secara
akademik, melainkan juga membentuk manusia yang
memiliki nilai spiritual dan kepekaan sosial.
1. Tuyjuan Intelektual dalam Pendidikan

Tujuan intelektual dalam pendidikan merujuk pada
pengembangan kemampuan berpikir, pemahaman,
penalaran logis, dan penguasaan ilmu pengetahuan.
Aspek ini identik dengan dimensi kognitif dalam
taksonomi Bloom, yang mencakup pengetahuan,
pemahaman, penerapan, analisis, sintesis, dan evaluasi
(Bloom, 1956).

Kemampuan intelektual memungkinkan peserta
didik menjadi individu yang rasional, kritis, dan mandiri
dalam  berpikir. Pendidikan yang menekankan
intelektualitas akan menghasilkan inovator, pemikir,
dan pemecah masalah dalam masyarakat.

Menurut John Dewey (1916), pendidikan
seharusnya tidak hanya mentransfer informasi tetapi
juga mendorong siswa untuk berpikir dan memecahkan
masalah secara aktif. Di Indonesia, Ki Hadjar Dewantara
juga menekankan bahwa pendidikan harus "menuntun
segala kekuatan kodrat yang ada pada anak-anak agar
mereka sebagai manusia dan sebagai anggota
masyarakat dapat mencapai keselamatan dan
kebahagiaan yang setinggi-tingginya" (Dewantara, 2004).

Tujuan intelektual tercermin dalam kurikulum yang
berorientasi pada penguasaan pengetahuan dan

86



3.

Imam Muslih, M.Pd.I

pengembangan berpikir tingkat tinggi. Di Indonesia,
Kurikulum Merdeka berupaya mengintegrasikan
pembelajaran berbasis proyek dan diferensiasi untuk
merangsang potensi intelektual siswa
(Kemendikbudristek, 2022).

Tujuan Spiritual dalam Pendidikan

Tujuan spiritual merujuk pada pengembangan
dimensi transendental dalam diri peserta didik, seperti
kesadaran akan keberadaan Tuhan, nilai-nilai kebaikan,
serta hubungan manusia dengan Yang Maha Kuasa dan
sesama makhluk. Dimensi ini erat kaitannya dengan
nilai-nilai keimanan dan akhlak dalam pendidikan
Islam.

Menurut Al-Ghazali (2005), pendidikan bukan
hanya untuk mencerdaskan otak, tetapi juga untuk
menyucikan jiwa dan mendekatkan diri kepada Allah.
Dalam konteks Barat, pendidikan spiritual dimaknai
sebagai pengembangan makna hidup, kesadaran diri,
dan integritas moral (Hay & Nye, 2006).

Pendidikan spiritual membentuk individu yang
beretika, berintegritas, dan memiliki kompas moral yang
kuat. Dalam dunia yang penuh dengan tantangan moral
dan krisis identitas, penguatan spiritual menjadi
kebutuhan mendesak agar peserta didik tidak hanya
menjadi cerdas, tetapi juga bijak dan arif.

Menurut Tilaar (2002), pendidikan yang
mengabaikan dimensi spiritual akan menciptakan
manusia yang hampa makna dan mudah terombang-
ambing oleh kepentingan duniawi.

Implementasi pendidikan spiritual dapat ditemukan
dalam mata pelajaran agama, kegiatan keagamaan, dan
penanaman nilai-nilai melalui budaya sekolah. Di
beberapa negara seperti Finlandia dan Inggris,
pendidikan spiritual dan moral masuk dalam kurikulum
nasional sebagai bagian dari pendidikan karakter (Miller,
2010).

Tujuan Sosial dalam Pendidikan

Tujuan sosial dalam pendidikan merujuk pada

pengembangan kesadaran sosial, keterampilan

87



Imam Muslih, M.Pd.I

interpersonal, empati, solidaritas, dan tanggung jawab
sebagai warga masyarakat. Pendidikan  sosial
membentuk peserta didik agar mampu hidup harmonis
dalam masyarakat dan berkontribusi terhadap
kemajuan sosial.

Durkheim (1956) berpendapat bahwa pendidikan
berfungsi untuk mentransmisikan norma dan nilai sosial
kepada generasi muda. Sedangkan Paulo Freire (1970)
menekankan pentingnya pendidikan yang
membebaskan, yakni pendidikan yang membangun
kesadaran kritis terhadap realitas sosial dan
ketimpangan.

Pendidikan berfungsi sebagai alat integrasi sosial
dan mobilitas sosial. Dalam konteks ini, sekolah tidak
hanya menjadi tempat memperoleh ilmu, tetapi juga
wahana interaksi, kerja sama, dan pembentukan
identitas sosial.

Menurut Undang-Undang Sistem Pendidikan
Nasional No. 20 Tahun 2003, pendidikan nasional
bertujuan mengembangkan potensi peserta didik agar
menjadi manusia yang beriman, bertakwa, berilmu,
kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang
demokratis serta bertanggung jawab.

Tujuan sosial tercermin dalam pelajaran PPKn,
kegiatan OSIS, kerja kelompok, dan kegiatan
ekstrakurikuler yang  melatih  kolaborasi dan
kepemimpinan. Kurikulum juga menekankan
pentingnya life skills dan social emotional learning
sebagai bagian dari pembelajaran abad ke-21.

Integrasi Tiga Tujuan Pendidikan

Ketiga tujuan pendidikan—intelektual, spiritual,
dan sosial—tidak bisa dipisahkan, melainkan harus
terintegrasi secara utuh. Pendidikan yang hanya fokus
pada salah satu dimensi berisiko menghasilkan individu
yang timpang dalam perkembangan kepribadian.

Risiko Jika
Diabaikan

Intelektual Kritis, ilmiah, rasional Irasional, dogmatis

Dimensi Output Ideal

88



Imam Muslih, M.Pd.I

Dimensi Output Ideal Risiko Jika

Diabaikan
.. Bijak, bermoral, Materialistis,
Spiritual . .
beriman hedonis

Peduli, kolaboratif, Egois, apatis,
demokratis antisosial

Menurut UNESCO (1996), pendidikan abad ke-21
harus mencakup empat pilar: learning to know, learning
to do, learning to live together, dan learning to be, yang
mencerminkan keseimbangan antara aspek intelektual,
sosial, dan spiritual.

Sosial

Relevansi dalam Konteks Pendidikan Indonesia

Indonesia sebagai negara multikultural dan religius
memiliki tantangan besar dalam mengimplementasikan
ketiga tujuan pendidikan ini secara berimbang.
Pendidikan berbasis nilai menjadi sangat penting untuk
menangkal degradasi moral, radikalisme, dan krisis
identitas.

Pemerintah  telah mengembangkan  program
Penguatan Pendidikan Karakter (PPK) dan Profil Pelajar
Pancasila sebagai bagian dari upaya membentuk peserta
didik yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia,
berkebinekaan global, mandiri, gotong royong, bernalar
kritis, dan kreatif.

Namun, implementasi di lapangan masih
menghadapi berbagai kendala, seperti beban kurikulum,
kurangnya pelatihan guru, serta dominasi penilaian
kognitif. Diperlukan sinergi antara kebijakan, sekolah,
keluarga, dan masyarakat untuk menciptakan
ekosistem pendidikan yang menyeluruh.

Penutup

Tujuan pendidikan yang ideal harus mencakup
pengembangan intelektual, spiritual, dan sosial secara
seimbang. Pendidikan yang hanya menekankan aspek
akademik akan menciptakan individu cerdas tetapi
miskin empati dan moral. Sebaliknya, pendidikan yang
holistik akan melahirkan insan yang cerdas, beretika,

89



Imam Muslih, M.Pd.I

dan peduli terhadap sesama. Dalam konteks Indonesia
yang beragam secara budaya dan agama, integrasi ketiga
dimensi tersebut menjadi fondasi utama untuk
membangun bangsa yang berkarakter dan
berperadaban.

E. Pendidikan sebagai Proses Tazkiyah dan Ta’dib

Pendidikan dalam Islam memiliki makna yang jauh

lebih dalam dari sekadar proses transmisi pengetahuan
atau keterampilan. Pendidikan dalam konteks Islam adalah

proses pembentukan manusia seutuhnya, yaitu manusia
yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga
bersih secara spiritual dan luhur dalam akhlak. Dalam
kerangka tersebut, dua konsep penting muncul, yaitu
tazkiyah dan ta’dib. Keduanya menjadi landasan dalam
pemaknaan pendidikan sebagai proses pemurnian jiwa dan
pembentukan adab.

1.

Konsep Dasar Pendidikan dalam Islam

Dalam literatur Islam, kata pendidikan sering
disinonimkan dengan beberapa istilah, antara lain
tarbiyah, ta’dib, dan ta'lim. Namun, masing-masing
memiliki nuansa makna yang berbeda. Tarbiyah lebih
menekankan pada pengembangan potensi, ta’lim pada
proses penyampaian ilmu, dan ta’dib pada penanaman
adab atau akhlak. Sementara itu, tazkiyah berarti
pensucian atau pembersihan jiwa dari penyakit batin
(Al-Attas, 1980).

Dalam Al-Qur’an, tujuan pendidikan Islam
disebutkan sebagai proses "mensucikan jiwa" dan
"mengajarkan al-Kitab dan al-Hikmah" (QS. Al-
Bagarah: 151). Ini mengindikasikan bahwa aspek
spiritual dan intelektual adalah dua hal yang tidak
terpisahkan dalam pendidikan Islam.

Tazkiyah: Pendidikan sebagai Pemurnian Jiwa

Tazkiyah berasal dari akar kata zakka yang berarti
menyucikan, menumbuhkan, atau memperbaiki.
Dalam konteks pendidikan, tazkiyah adalah upaya
membentuk kepribadian peserta didik yang bersih dari
sifat-sifat tercela dan memperkuat akhlak mulia.

90



Imam Muslih, M.Pd.I

Tazkiyah adalah fondasi dalam proses pendidikan
spiritual yang bertujuan mendekatkan manusia
kepada Allah SWT.

Menurut Al-Ghazali (2005), pendidikan adalah
sarana untuk menyucikan hati dan menyiapkan
manusia mencapai derajat kedekatan dengan Tuhan.
Pendidikan tanpa tazkiyah hanya akan melahirkan
individu yang berilmu tetapi tidak bermoral.

Beberapa ayat Al-Qur’an menekankan pentingnya
tazkiyah dalam pembentukan manusia paripurna,
antara lain:

a. “Sesungguhnya beruntunglah orang yang
menyucikan jiwa itu (tazkiyah), dan sesungguhnya
merugilah orang yang mengotorinya.” (QS. Asy-
Syams: 9-10)

b. “Dia-lah yang mengutus kepada kaum yang buta
huruf seorang Rasul dari kalangan mereka... yang
membacakan ayat-ayat-Nya, menyucikan mereka
(yuzakkithim) dan mengajarkan kepada mereka
Kitab dan Hikmah...” (QS. Al-Jumu’ah: 2)
Tazkiyah dalam hadis juga disebutkan melalui

sabda Nabi Muhammad SAW yang menekankan

pentingnya niat, ikhlas, dan pembersihan hati dari
riya, takabur, dan hasad.

Dalam praktik pendidikan, tazkiyah dapat
diimplementasikan melalui:

a. Kurikulum akhlak dan penguatan pendidikan
karakter.

b. Pembinaan ruhani melalui kegiatan keagamaan
seperti salat berjamaah, zikir, dan tilawah.

c. Pembiasaan nilai-nilai islami seperti kejujuran,
kesabaran, dan kasih sayang.

Lembaga pendidikan Islam klasik seperti
pesantren telah menerapkan tazkiyah sebagai bagian
penting dari proses pembelajaran. Bahkan dalam
sistem tazkiyah al-nafs, proses pendidikan difokuskan
pada hubungan murid dengan guru (murabbi) yang
berfungsi sebagai pembimbing spiritual.

3. Ta’dib: Pendidikan sebagai Penanaman Adab

91



Imam Muslih, M.Pd.I

Ta’dib berasal dari kata adab yang berarti tata
krama, sopan santun, atau etika. Namun, dalam
konteks pendidikan Islam, adab memiliki makna yang
lebih mendalam, yakni internalisasi nilai-nilai ilahiah
dan akhlak mulia dalam seluruh aspek kehidupan.

Syed Muhammad Naquib al-Attas (1980)
menyatakan bahwa ta’dib adalah istilah paling tepat
untuk menggambarkan pendidikan Islam karena
mencakup aspek pengetahuan, amal, dan adab.
Menurutnya, “education in Islam is the process of
instilling adab into man.”

Dalam pandangan Imam Al-Ghazali, adab lebih
tinggi daripada ilmu karena ilmu tanpa adab akan
menyesatkan. Ibnu Miskawaih bahkan menyatakan
bahwa tujuan pendidikan adalah untuk membentuk
manusia yang beradab (Miskawaih, 1964).

Dalam konteks pendidikan modern, pendidikan
karakter atau character education menjadi topik
penting, yang secara esensial sejalan dengan konsep
ta’dib. Pendidikan karakter menurut Thomas Lickona
(1991) adalah upaya sadar untuk membantu anak
memahami, peduli terhadap, dan bertindak atas nilai-
nilai etika inti.

Implementasi ta’dib dalam pendidikan mencakup:
a. Penguatan budaya sekolah yang beradab.

b. Peran guru sebagai model teladan (uswah

hasanah).

c. Pengintegrasian nilai adab dalam semua mata
pelajaran.

d. Pembiasaan interaksi sosial yang beretika dan
santun.

Pesantren sebagai institusi pendidikan Islam
tradisional mengedepankan ta’dib dalam praktiknya.
Santri diajarkan menghormati guru, disiplin, dan
bertanggung jawab, sebagai bagian dari proses
internalisasi adab.

Integrasi Tazkiyah dan Ta’dib dalam Pendidikan Islam

Tazkiyah dan ta’dib bukanlah dua konsep yang
terpisah, melainkan saling melengkapi. Tazkiyah

92



Imam Muslih, M.Pd.I

berfokus pada pembinaan batin dan pembersihan diri,
sedangkan ta’dib menekankan pada pembentukan
perilaku dan akhlak mulia dalam kehidupan sosial.

Menurut Hasan Langgulung (1991), pendidikan
Islam bertujuan membentuk manusia berilmu,
beriman, dan berakhlak yang diwujudkan dalam
pemurnian jiwa (tazkiyah) dan penanaman adab
(ta’dib). Dengan demikian, proses pendidikan sejati
harus mencakup kedua aspek ini secara seimbang.

Al-Attas (1980) mengkritik sistem pendidikan
modern yang terlalu menekankan aspek kognitif dan
mengabaikan aspek spiritual dan etika. Ia
menyarankan bahwa pendidikan Islam harus
bertumpu pada pemahaman tauhid sebagai asas
utama yang melandasi seluruh aspek pengembangan
kepribadian.

Relevansi dalam Konteks Pendidikan Kontemporer

Di tengah krisis moral, radikalisme, dan
hedonisme  global, urgensi pendidikan yang
menekankan tazkiyah dan ta’dib semakin nyata.
Banyak negara, termasuk Indonesia, kini
mengembangkan pendidikan karakter sebagai bagian
dari kebijakan pendidikan nasional.

Program Penguatan Pendidikan Karakter (PPK) dan
Profil  Pelajar  Pancasila yang  digagas oleh
Kemendikbudristek mengandung esensi ta’dib dan
tazkiyah, meskipun tidak secara eksplisit memakai
istilah tersebut.

Institusi pendidikan tinggi seperti UIN dan IAIN
mulai memasukkan kurikulum integratif yang
menggabungkan ilmu modern dengan spiritualitas dan
adab Islam. Hal ini menandai kesadaran baru tentang
pentingnya membentuk insan yang tidak hanya
kompeten, tetapi juga bermoral dan bertanggung jawab
secara sosial.

Penutup

Pendidikan sebagai proses tazkiyah dan ta’dib
adalah pendekatan integral yang tidak hanya
menekankan transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga

93



Imam Muslih, M.Pd.I

pembentukan karakter dan pensucian jiwa. Konsep ini
relevan dalam menjawab tantangan zaman yang penuh
dengan krisis nilai. Untuk mewujudkan sistem
pendidikan yang utuh dan berimbang, diperlukan
integrasi antara aspek intelektual, spiritual, dan moral
yang digali dari nilai-nilai Islam. Tazkiyah dan ta’dib
bukan hanya idealisme, tetapi harus
diimplementasikan secara nyata dalam kebijakan,
kurikulum, metode pembelajaran, dan peran guru
sebagai pendidik sekaligus pembina akhlak.

F. Relevansi Tujuan Pendidikan Islam dengan Tantangan
Global
Pendidikan Islam merupakan sistem pendidikan yang
memiliki orientasi komprehensif terhadap pengembangan
manusia seutuhnya. Tujuannya tidak hanya berfokus pada
kecerdasan intelektual, tetapi juga pembinaan spiritual,
moral, dan sosial. Dalam konteks globalisasi yang penuh
tantangan seperti disrupsi teknologi, krisis identitas,
degradasi moral, dan radikalisme, muncul pertanyaan
mengenai relevansi pendidikan Islam sebagai sistem yang
mampu menjawab tantangan-tantangan tersebut.
1. Tujuan Pendidikan Islam
Dalam perspektif Islam, tujuan pendidikan tidak
hanya berorientasi pada dunia, melainkan juga pada
akhirat. Tujuan tersebut secara umum dirumuskan
untuk membentuk manusia insan kamil, yaitu
manusia paripurna yang seimbang antara jasmani dan
ruhani, akal dan hati, dunia dan akhirat (Al-Attas,
1980; Langgulung, 1991).
Adapun beberapa rumusan tujuan pendidikan
Islam menurut para pakar antara lain:

a. Mendekatkan diri kepada Allah (taqarrub ilallah)
melalui penguasaan ilmu dan amal saleh.

b. Mengembangkan potensi manusia baik fisik, akal,
dan ruhani.

c. Menanamkan nilai-nilai tauhid sebagai asas
kehidupan.

d. Membentuk akhlak mulia sebagai manifestasi
iman dan ilmu.

94



Imam Muslih, M.Pd.I

e. Melahirkan pribadi yang bertanggung jawab sosial
dalam membangun peradaban yang berkeadilan
dan berkeadaban (Muhaimin, 2011).
2. Tantangan Global dalam Dunia Pendidikan

a. Globalisasi dan Krisis Identitas

Globalisasi telah membawa keterbukaan informasi
dan pertukaran budaya secara masif. Meskipun
membawa dampak positif, namun hal ini juga
menyebabkan krisis identitas, terutama di
kalangan generasi muda Muslim. Nilai-nilai Barat
yang cenderung sekular sering kali berseberangan
dengan nilai-nilai Islam, menyebabkan
kebingungan identitas dan kemerosotan spiritual
(Huntington, 1996).

b. Disrupsi Teknologi dan Revolusi Industri 4.0
Perkembangan teknologi digital telah mengubah
cara belajar, bekerja, dan berinteraksi sosial.
Tantangan pendidikan Islam adalah menyiapkan
peserta didik yang tidak hanya kompeten dalam
teknologi, tetapi juga memiliki landasan etis dan
spiritual yang kokoh (Schwab, 2016).

c. Degradasi Moral dan Individualisme
Tingginya angka kejahatan, penyalahgunaan
narkoba, pornografi, dan perilaku menyimpang
lainnya menunjukkan adanya degradasi moral
dalam masyarakat global. Sistem pendidikan
modern yang terlalu kognitif tidak mampu
menyeimbangkan aspek afektif dan spiritual, yang
justru menjadi keunggulan pendidikan Islam
(Nasr, 1994).

d. Radikalisme dan Intoleransi
Munculnya paham-paham ekstrem dan intoleran
di kalangan sebagian umat Islam merupakan
tantangan serius. Salah satu penyebabnya adalah
pemahaman keagamaan yang sempit dan
pendidikan yang tidak holistik. Pendidikan Islam
harus mampu menjadi alat kontra-radikalisasi

95



Imam Muslih, M.Pd.I

dengan pendekatan moderat dan inklusif (Azra,
2019).
3. Relevansi Tujuan Pendidikan Islam dalam Menjawab

Tantangan Global

a. Tauhid sebagai Pondasi Identitas Global Muslim
Tauhid dalam pendidikan Islam tidak hanya
mengajarkan keimanan kepada Tuhan, tetapi juga
membentuk worldview yang berpusat pada nilai
ketuhanan dalam seluruh aspek kehidupan.
Dalam era globalisasi yang sarat relativisme nilai,
tauhid menjadi pondasi kuat bagi generasi Muslim
untuk tetap memiliki jati diri yang kokoh. Ini
sejalan dengan pendekatan pendidikan karakter
global yang menekankan pentingnya integritas dan
spiritualitas (Lickona, 1991).

b. Pembentukan Akhlak dalam Menghadapi Krisis
Moral
Akhlak merupakan pilar utama dalam pendidikan
Islam. Pembentukan akhlak tidak hanya bersifat
teoritis tetapi juga praktis dalam seluruh dimensi
kehidupan, termasuk dunia kerja, relasi sosial,
dan pengelolaan lingkungan. Pendidikan akhlak
yang menyatu dalam sistem pendidikan Islam
sangat relevan dengan tantangan global berupa
krisis moral dan etika dalam dunia modern (Al-
Ghazali, 2005).

c. Keseimbangan Ilmu Dunia dan Akhirat dalam Era
Teknologi
Pendidikan Islam menekankan keseimbangan
antara ilmu kauniyah (alam) dan gauliyah (wahyu).
Dalam konteks Revolusi Industri 4.0, integrasi
ilmu agama dan teknologi sangat dibutuhkan.
Model pendidikan integratif seperti yang
diterapkan oleh International Islamic University
Malaysia (IIUM) atau Universitas Islam Indonesia
(UIl) menjadi contoh konkret penggabungan ilmu
syariah dan sains modern (Zarkasyi, 2017).

d. Pendidikan Islam sebagai Benteng Anti-
Radikalisme

96



Imam Muslih, M.Pd.I

Sistem pendidikan Islam yang mengedepankan
wasathiyah (moderat), toleransi, dan kasih sayang
sangat potensial sebagai sarana deradikalisasi.
Penekanan pada maqasid al-syari’ah (tujuan
syariat) seperti menjaga agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta, dapat membangun sikap
keagamaan yang rasional dan inklusif (Auda,
2008).

4. Contoh Praktik dan Implementasi di Berbagai Negara

a.

Indonesia: Pendidikan Islam Moderat dan Inklusif
Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim
terbesar telah mengembangkan pendidikan Islam
berbasis moderasi. Kementerian Agama RI melalui
Direktorat Pendidikan Islam secara  aktif
mendorong moderasi beragama dalam kurikulum
madrasah dan pesantren. Kurikulum 2013 bahkan
memasukkan nilai-nilai karakter dan
kewarganegaraan global yang sejalan dengan
prinsip pendidikan Islam.

Malaysia: Integrasi Ilmu dan Nilai Islam
Pemerintah Malaysia melalui sistem pendidikan
Islam seperti di [IUM dan Universiti Sains Islam
Malaysia (USIM) menerapkan model integrasi
antara ilmu syariah dan ilmu kontemporer.
Mahasiswa tidak hanya diajarkan sains dan
teknologi, tetapi juga filosofi Islam dan etika global
(Wan Mohd Nor, 1998).

Turki dan Negara Arab: Reformasi Pendidikan
Islam

Beberapa negara Timur Tengah juga melakukan
reformasi pendidikan Islam untuk menanggulangi
ekstremisme dan mempromosikan Islam yang
toleran. Di Mesir, Al-Azhar sebagai lembaga
pendidikan  tertua memperkuat kurikulum
moderat dan memerangi paham takfiri melalui
pendidikan. Di  Turki, pendidikan Islam
dikembangkan  secara  demokratis melalui
madrasah dan sekolah Imam Hatip yang

97



f.

Imam Muslih, M.Pd.I

menggabungkan pendidikan agama dan umum
(Altinordu, 2013).

S. Strategi Penguatan Tujuan Pendidikan Islam dalam Era

Global
a. Rekonstruksi Kurikulum
Kurikulum pendidikan Islam harus diperkuat
dengan integrasi antara nilai spiritual, teknologi,
dan kewirausahaan.
b. Peningkatan Kompetensi Guru
Guru harus dibekali dengan pendekatan pedagogik
yang kontekstual dan global, serta kemampuan
menjadi teladan adab dan akhlak.
c. Kolaborasi Internasional
Institusi pendidikan Islam perlu membangun
jaringan global untuk pertukaran gagasan, inovasi,
dan riset bersama.
d. Penguatan Lembaga Pendidikan Islam
Pesantren, madrasah, dan sekolah Islam modern
perlu difasilitasi dengan teknologi dan manajemen
modern tanpa kehilangan nilai-nilai tradisi.
Penutup
Tujuan pendidikan Islam yang berorientasi pada
pembentukan insan kamil masih sangat relevan dalam
menghadapi berbagai tantangan global. Nilai-nilai inti
seperti tauhid, akhlak mulia, dan ilmu yang integratif
menjadi kekuatan utama pendidikan Islam dalam
membentengi peserta didik dari pengaruh negatif
globalisasi. Untuk menjawab tantangan disrupsi
teknologi, krisis moral, dan ekstremisme, pendidikan
Islam harus terus direkonstruksi dan diperkuat tanpa
kehilangan jati dirinya sebagai sistem pendidikan yang
rahmatan lil ‘alamin.

Integrasi Tujuan Duniawi dan Ukhrawi dalam
Pendidikan

Pendidikan merupakan proses multidimensi yang

melibatkan pengembangan seluruh aspek kemanusiaan.
Dalam perspektif Islam, pendidikan tidak hanya
berorientasi pada pencapaian tujuan duniawi seperti karier,

98



Imam Muslih, M.Pd.I

keahlian, dan materi, melainkan juga bertujuan untuk
mencapai keselamatan dan kebahagiaan ukhrawi. Dalam
konteks ini, integrasi antara tujuan duniawi dan ukhrawi
merupakan kunci agar pendidikan tidak terjebak dalam
sekularisasi, namun tetap relevan dengan kebutuhan

zaman.
1. Konsep Dasar Tujuan Pendidikan: Duniawi dan
Ukhrawi

Tujuan duniawi dalam pendidikan mencakup
pencapaian kompetensi intelektual, profesionalisme,
penguasaan teknologi, serta keterampilan hidup (life
skills). Tujuan ini lazim ditemukan dalam sistem
pendidikan modern yang  berorientasi pada
produktivitas ekonomi dan pembangunan manusia
yang mampu bersaing di pasar global (Tilaar, 2002).

Sebaliknya, tujuan ukhrawi lebih menekankan
pembentukan karakter, spiritualitas, dan moralitas.
Dalam Islam, hal ini tercermin pada cita-cita mencetak
insan kamil—manusia yang bertakwa kepada Allah dan
memiliki keseimbangan antara akal, hati, dan perilaku
(Al-Attas, 1980). Pendidikan ukhrawi tidak hanya
membekali siswa untuk hidup di dunia, tetapi juga
mempersiapkan bekal untuk kehidupan akhirat.

2. Landasan Normatif Integrasi Tujuan Duniawi dan
Ukhrawi

Al-Qur’an mengisyaratkan keseimbangan antara
urusan dunia dan akhirat. Firman Allah SWT:

"Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan
Allah kepadamu (kebahagiaan) negeri akhirat, dan
janganlah kamu melupakan bagianmu dari
(kenikmatan) duniawi..." (QS. Al-Qashash: 77)

Ayat ini memberikan landasan teologis bahwa
manusia wajib berupaya meraih kesejahteraan
duniawi tanpa mengabaikan dimensi ukhrawi. Hadis
Nabi SAW juga menggarisbawahi pentingnya mencari
ilmu sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah,
bukan semata-mata untuk tujuan dunia.

Ibnu Khaldun (1332-1406) dalam Mugaddimah
membedakan antara ilmu duniawi (seperti kedokteran
dan matematika) dan ilmu agama (seperti fikih dan

tafsir), namun keduanya penting untuk
99



Imam Muslih, M.Pd.I

keberlangsungan peradaban Islam. Al-Ghazali bahkan
mengklasifikasikan ilmu sebagai fardhu 'ain dan fardhu
kifayah, mencerminkan kebutuhan akan integrasi dua
dimensi tujuan pendidikan (Al-Ghazali, 2005).
Pendidikan dalam Islam tidak dipandang sebagai
proses sekadar menambah pengetahuan, tetapi sebagai
jalan tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) dan ta’dib
(pendidikan adab). Al-Attas (1980) menekankan bahwa
tujuan pendidikan Islam adalah untuk menanamkan
keadaban dan kebenaran, bukan hanya pengetahuan
teknis. Di sinilah pentingnya integrasi: pendidikan
harus menumbuhkan keunggulan duniawi yang
bertanggung jawab secara spiritual.
3. Model Integrasi dalam Praktik Pendidikan
a. Kurikulum Terintegrasi
Kurikulum merupakan instrumen penting dalam
mengintegrasikan dua tujuan ini. Kurikulum
pendidikan Islam modern di berbagai lembaga saat
ini, seperti di Universitas Islam Indonesia (UIl) dan
International Islamic University Malaysia (IIUM),
telah menggabungkan pelajaran agama dan sains
dalam satu sistem yang saling menguatkan.
Pendekatan ini dikenal sebagai interdisciplinary
Islamic education, yang mengupayakan sintesis
antara ilmu naqli dan ilmu aqli (Zarkasyi, 2017).
b. Pendekatan Holistik dalam Pembelajaran
Proses belajar mengajar yang mengintegrasikan
dimensi dunia dan akhirat menekankan pada
pembangunan akhlak, motivasi ibadah dalam
bekerja, dan penguatan niat dalam menuntut
ilmu. Model ini tidak hanya mengembangkan
kecerdasan kognitif, tetapi juga kecerdasan
emosional dan spiritual (Hasan Langgulung, 1991).
c. Evaluasi Pendidikan Berbasis Nilai
Evaluasi tidak hanya didasarkan pada penguasaan
materi, tetapi juga pada ketercapaian karakter dan
kepribadian. Aspek seperti kejujuran, tanggung
jawab, dan etika dalam menempuh ujian menjadi
indikator = keberhasilan, sebagaimana yang

100



Imam Muslih, M.Pd.I

dikembangkan dalam character-based assessment
(Lickona, 1991).

4. Tantangan Implementasi Integrasi Duniawi dan
Ukhrawi

a.

Sekularisasi Sistem Pendidikan

Pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum
masih menjadi tantangan besar di banyak negara
Muslim, termasuk Indonesia. Sistem pendidikan
sekuler cenderung menempatkan ilmu agama
hanya sebagai pelengkap, bukan sebagai basis
nilai (Azra, 2019).

Kompetensi Guru

Banyak guru yang tidak memiliki kapasitas untuk
mengintegrasikan dua tujuan tersebut dalam
praktik mengajar. Hal ini menuntut pelatihan guru
yang tidak hanya memperkuat pedagogi, tetapi
juga wawasan teologis dan filosofis.

Tekanan Globalisasi dan Materialisme

Tekanan ekonomi dan kompetisi global sering kali
membuat tujuan pendidikan bergeser menjadi
semata-mata utilitarian dan pragmatis,
mengabaikan aspek moral dan spiritual.

S. Strategi Penguatan Integrasi

a.

Pengembangan kurikulum berbasis maqasid al-
syari’ah

Kurikulum dirancang untuk menjaga agama, akal,
jiwa, harta, dan keturunan, yang merupakan dasar
keseimbangan antara dunia dan akhirat (Auda,
2008).

Transformasi sistem penilaian

Menambahkan indikator penilaian karakter,
spiritualitas, dan adab siswa dalam setiap jenjang
pendidikan.

Pelatihan guru integrative

Mengembangkan  kompetensi guru  dalam
penguasaan ilmu lintas disiplin dan metodologi
pengajaran berbasis nilai.

Kolaborasi lembaga keagamaan dan pemerintah
Membentuk sinergi kebijakan antara lembaga

101



Imam Muslih, M.Pd.I

pendidikan Islam dan pemerintah agar integrasi ini

menjadi kebijakan nasional.
Penutup

Integrasi antara tujuan duniawi dan ukhrawi

dalam pendidikan merupakan jawaban terhadap krisis
spiritualitas, moralitas, dan ketimpangan orientasi
pendidikan modern. Pendidikan Islam  yang
menyatukan nilai-nilai transendental dan
keterampilan duniawi akan mencetak manusia yang
seimbang dan bertanggung jawab. Tantangan
implementasi memang besar, namun dengan
pendekatan kurikulum holistik, pelatihan guru yang
tepat, dan dukungan kebijakan yang menyeluruh,
integrasi ini sangat mungkin diwujudkan. Oleh karena
itu, paradigma pendidikan Islam yang integratif harus
terus dikembangkan sebagai solusi pendidikan yang
menyeluruh, kontekstual, dan membumi.

102



Imam Muslih, M.Pd.I

BAB 6
KONSEP GURU DAN MURID DALAM
PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM

A. Peran Guru sebagai Murabbi, Mu’allim, dan Mursyid
Guru dalam pendidikan Islam memiliki posisi
sentral dan mulia, tidak sekadar sebagai penyampai ilmu,
tetapi juga sebagai pembimbing spiritual dan pembentuk
karakter. Dalam khazanah Islam klasik, peran guru
dikategorikan ke dalam tiga fungsi utama: murabbi,
mu’allim, dan mursyid. Ketiganya mewakili aspek-aspek
penting dari pendidikan holistik yang melibatkan
pengembangan intelektual, moral, spiritual, dan sosial
peserta didik. Artikel ini bertujuan menguraikan secara
sistematis peran guru sebagai murabbi (pendidik), mu’allim
(pengajar), dan mursyid (pembimbing ruhani), serta
implikasinya dalam praktik pendidikan kontemporer.
1. Peran Guru sebagai Murabbi

Kata "murabbi" berasal dari kata dasar rabb, yang
berarti "Tuhan" atau "Pemelihara'. Dalam konteks
pendidikan, murabbi adalah orang yang membina,
menumbuhkan, dan memelihara perkembangan
peserta didik secara menyeluruh—jasmani, akal, hati,
dan ruh (Al-Attas, 1980).

Peran guru sebagai murabbi mencakup aspek
tarbiyah, yakni proses pendidikan yang memfokuskan
pada pembentukan akhlak, nilai, dan kepribadian. Hal
ini sesuai dengan sabda Nabi Muhammad SAW:

103



Imam Muslih, M.Pd.I

“Sesungguhnya aku diutus untuk
menyempurnakan akhlak yang mulia.” (HR. Ahmad)

Sebagai murabbi, guru bertugas menanamkan
nilai-nilai keislaman dalam perilaku sehari-hari
peserta didik, bukan sekadar menyampaikan ilmu
pengetahuan.

Guru sebagai murabbi berarti memiliki tanggung
jawab untuk:

a. Memberikan teladan yang baik (uswah hasanah);

b. Membangun hubungan emosional dengan siswa;

c. Mendorong pembentukan karakter dan moral,

d. Menanamkan nilai tauhid sebagai fondasi semua
ilmu.

Pendekatan tarbiyah menekankan pada
pembelajaran yang tidak hanya kognitif tetapi juga
afektif dan psikomotorik. Sekolah Islam terpadu dan
pesantren di Indonesia banyak menerapkan
pendekatan ini secara konsisten (Suyadi, 2015).

Peran Guru sebagai Mu’allim

Mu’allim berasal dari kata ’‘allama yang berarti
"mengajarkan". Dalam fungsi ini, guru bertugas
sebagai penyampai ilmu pengetahuan. Al-Qur’an
mengakui pentingnya peran mu’allim:

“Dia mengajarkan manusia apa yang tidak
diketahuinya.” (QS. Al-‘Alaq: 5)

Fungsi mu’allim menekankan dimensi
epistemologis pendidikan, yakni transfer dan
transformasi ilmu kepada peserta didik secara
sistematis dan bertahap.

Sebagai mu’allim, guru harus:

a. Menguasai materi pelajaran,;

b. Memilih strategi pembelajaran yang efektif;

c. Mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan
logis siswa;

d. Menilai hasil belajar secara objektif dan
berkeadilan.

Guru sebagai mu’allim tidak hanya berkutat pada
hafalan atau penyampaian informasi, tetapi juga harus
mampu menstimulasi daya nalar, mendorong diskusi,
dan menumbuhkan rasa ingin tahu (Yusuf, 2004).

104



Imam Muslih, M.Pd.I

Integrasi antara sains dan nilai Islam juga harus dijaga
agar ilmu yang disampaikan tidak mengarah pada
sekularisasi.

Peran Guru sebagai Mursyid

Mursyid berasal dari kata irsyad yang berarti
"memberi petunjuk". Guru sebagai mursyid adalah
pembimbing ruhani yang mengarahkan peserta didik
kepada jalan kebenaran, kejujuran, dan kedekatan
dengan Allah SWT. Peran ini sangat penting dalam
pembentukan  jiwa  spiritual dan = kesadaran
transendental.

Dalam tradisi tasawuf, mursyid adalah sosok
pembimbing ruhani yang mampu menunjukkan jalan
kebenaran kepada murid-muridnya. Dalam konteks
pendidikan umum, guru sebagai mursyid dituntut
menjadi pembimbing moral dan spiritual (Azra, 2019).

Guru sebagai mursyid harus mampu:

a. Menanamkan nilai-nilai ilahiyah dalam
kehidupan sehari-hari siswa;

b. Membangun kesadaran ibadah dan akhlak mulia;

c. Menjadi penuntun dalam pengambilan keputusan
etis;

d. Menguatkan kesadaran akan tanggung jawab
sosial dan ukhrawi.

Dalam pendekatan ini, guru menjadi figur yang
memberikan nasihat, mendampingi proses hidup
peserta didik, dan membuka jalan bagi mereka untuk
lebih dekat kepada Allah. Hal ini tercermin dalam
pembinaan  rohani siswa  seperti mentoring,
muhasabah, dan pembinaan ibadah harian.

Integrasi Ketiga Peran: Model Pendidikan Holistik

Ketiga peran guru ini tidak bisa dipisahkan satu
sama lain. Seorang guru yang hanya menjadi mu’allim
tanpa menjadi murabbi atau mursyid, akan
menghasilkan lulusan yang cerdas secara intelektual
namun miskin moral. Sebaliknya, seorang mursyid
yang tidak menguasai ilmu atau tidak mampu
mengajar dengan baik juga tidak dapat membawa
perubahan signifikan pada peserta didik. Oleh karena

105



Imam Muslih, M.Pd.I

itu, integrasi peran guru sangat dibutuhkan dalam
membentuk insan kamil.

Model pendidikan Islam holistik  yang
menggabungkan ketiga peran ini telah banyak diadopsi
di sekolah-sekolah Islam modern dan pesantren. Di
Pesantren Gontor, misalnya, peran guru tidak hanya
sebagai pengajar, tetapi juga pembina akhlak dan
pembimbing spiritual yang selalu hadir dalam
kehidupan siswa sehari-hari (Zarkasyi, 2017).
Tantangan dan Strategi Implementasi
a. Tantangan:

1) Kompleksitas Peran Guru

Guru saat ini menghadapi beban administrasi
dan kurikulum yang padat sehingga kesulitan
menjalankan peran sebagai murabbi dan
mursyid.

2) Krisis Keteladanan

Kurangnya figur guru yang menjadi panutan
membuat peran sebagai murabbi dan mursyid
tidak optimal.

3) Sekularisasi Pendidikan

Pola pendidikan sekuler menjauhkan dimensi
spiritual dari proses pembelajaran.
b. Strategi Implementasi
1) Pelatihan Guru Holistik

Guru perlu diberi pelatihan intensif tentang
integrasi ketiga peran tersebut, baik dalam
aspek  keilmuan, kepribadian, maupun
spiritualitas.

2) Penyederhanaan Kurikulum

Fokus kurikulum pada nilai-nilai integratif,
bukan semata output akademik.

3) Pembinaan Karakter Guru

Lembaga pendidikan harus memberi ruang bagi
pengembangan spiritual dan moral para guru.

4) Peran Kepala Sekolah dan Komunitas

Kepemimpinan pendidikan yang visioner dapat
mendukung guru dalam melaksanakan ketiga
peran tersebut secara efektif.

106



Imam Muslih, M.Pd.I

6. Studi Kasus Implementasi di Indonesia
Beberapa sekolah dan pesantren di Indonesia telah
menerapkan konsep peran guru sebagai murabbi,
mu’allim, dan mursyid secara konsisten:

a. Sekolah Islam Terpadu (SIT): Mengembangkan
program mentoring pekanan, pembinaan akhlak
harian, serta pengajaran terintegrasi dengan nilai
Islam.

b. Pondok Pesantren Modern: Seperti Pesantren
Darunnajah dan Gontor, yang menekankan
pembinaan moral, spiritual, serta transfer ilmu
dalam kehidupan asrama.

c. Madrasah Aliyah Keagamaan (MAK): Menyediakan

program-program khusus pembinaan ruhani dan
akademik secara seimbang.
7. Penutup
Peran guru sebagai murabbi, mu’allim, dan
mursyid merupakan pilar utama dalam sistem
pendidikan Islam. Ketiganya tidak dapat dipisahkan
dan harus dijalankan secara integratif demi mencetak
manusia yang tidak hanya cerdas secara intelektual,
tetapi juga luhur secara moral dan spiritual. Dalam
konteks pendidikan modern, penting bagi lembaga
pendidikan untuk mendesain sistem pelatihan guru,
kurikulum, dan kultur sekolah yang mendukung
terciptanya sosok guru yang utuh. Pendidikan yang
berhasil adalah yang melibatkan hati, akal, dan ruh
dalam setiap proses pembelajarannya—dan peran guru
sebagai murabbi, mu’allim, dan mursyid adalah
kuncinya.

B. Kualifikasi dan Etika Guru dalam Pendidikan Islam

Dalam sistem pendidikan Islam, guru menempati
posisi sangat penting sebagai pelaku utama dalam proses
pembentukan generasi yang berilmu dan berakhlak mulia.
Guru tidak hanya bertugas sebagai pengajar (mu’allim),
tetapi juga sebagai pembimbing moral (murabbi dan
spiritual (mursyid). Oleh karena itu, keberhasilan
pendidikan sangat bergantung pada kualitas pribadi dan
profesionalisme guru. Pendidikan Islam menekankan

107



Imam Muslih, M.Pd.I

bahwa guru harus memenuhi kualifikasi tertentu, baik
dalam aspek keilmuan, kepribadian, maupun spiritual.
Selain itu, guru juga diwajibkan menjaga etika dalam
menjalankan tugasnya, sebagaimana dicontohkan dalam
ajaran Islam dan kehidupan Nabi Muhammad SAW.
1. Kualifikasi Guru dalam Pendidikan Islam

a. Kualifikasi Ilmiah

Kualifikasi pertama yang wajib dimiliki oleh

seorang guru dalam pendidikan Islam adalah
penguasaan terhadap ilmu pengetahuan yang
diajarkan. Seorang guru harus memiliki kompetensi
akademik  yang memadai agar mampu
menyampaikan materi secara benar dan
mendalam. Al-Qur’an menegaskan pentingnya ilmu
dalam beberapa ayat:
“Allah akan meninggikan orang-orang yang
beriman di antaramu dan orang-orang yang diberi
ilmu pengetahuan beberapa derajat.” (QS. Al-
Mujadilah: 11)

Dalam konteks ini, guru wajib terus
mengembangkan keilmuannya, baik dalam bidang
agama maupun bidang umum yang menjadi
spesialisasinya. Seorang guru yang tidak memiliki
dasar ilmu yang kuat berisiko menyampaikan
pengetahuan yang salah atau bias.

Menurut Al-Abrasyi (2003), guru dalam Islam
harus menguasai:

1) Imu agama (al-Qur’an, hadis, figih);
2) Ilmu bahasa dan metode pengajaran;
3) Ilmu psikologi anak dan perkembangan moral.

b. Kualifikasi Spiritual dan Moral
Pendidikan Islam tidak hanya bertujuan untuk
mencerdaskan otak, tetapi juga untuk membentuk
akhlak mulia. Oleh sebab itu, seorang guru harus
menjadi contoh dalam hal ketakwaan,
kesederhanaan, dan kejujuran. Kualifikasi spiritual
menekankan pentingnya hubungan guru dengan

Allah SWT, seperti dalam ayat:

108



Imam Muslih, M.Pd.I

“Sesungguhnya yang takut kepada Allah di
antara hamba-hamba-Nya hanyalah ulama.” (QS.
Fathir: 28)

Guru yang memiliki kekuatan spiritual akan
mampu membimbing murid bukan hanya pada
tataran ilmu, tetapi juga pada nilai-nilai kehidupan
yang lebih tinggi.

Kualifikasi Psikologis dan Sosial

Kualifikasi ini menyangkut kemampuan guru
dalam memahami karakter peserta didik serta
membangun komunikasi yang sehat dan
konstruktif. Guru harus memiliki empati,
kesabaran, dan kemampuan menyampaikan materi
sesuai dengan kondisi psikologis siswa.

Dalam pendidikan modern, ini disebut sebagai
kecerdasan emosional (Goleman, 1995), yang
sejalan dengan ajaran Islam mengenai kelembutan
dan kasih sayang dalam mendidik, sebagaimana
disebut dalam QS. Ali Imran: 159:

“Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu
berlaku lemah lembut terhadap mereka.”

Etika Guru dalam Pendidikan Islam

Etika atau akhlak guru adalah bagian integral dari

profesionalitas dalam Islam. Dalam pendidikan Islam,
guru dipandang sebagai pewaris para nabi (waratsatul
anbiya’), sehingga ia wajib menjaga etika dalam setiap
aspek kehidupannya, baik saat mengajar maupun di
luar kelas.

a.

Etika terhadap Allah SWT

Etika pertama yang harus dimiliki guru adalah
ikhlas dalam mengajar, menjadikan tugasnya
sebagai ibadah, dan senantiasa memohon
pertolongan kepada Allah SWT dalam membimbing
siswa.

Nabi SAW bersabda:

“Barang siapa yang menempuh suatu jalan untuk
mencari ilmu, maka Allah akan memudahkan
baginya jalan ke surga.” (HR. Muslim)

Etika terhadap Diri Sendiri

109



Imam Muslih, M.Pd.I

Guru harus menjaga integritas dan
kehormatan diri. Ia dituntut untuk:

1) Tidak melakukan maksiat atau perilaku

tercela;

2) Menjaga ucapan dan sikap;

3) Berpenampilan sopan dan profesional.

Hasan Langgulung (1991) menekankan
pentingnya akhlak pribadi guru karena siswa akan
lebih banyak meniru keteladanan dibandingkan
sekadar ucapan.

c. Etika terhadap Peserta Didik

Etika terhadap peserta didik mencakup kasih
sayang, keadilan, penghormatan, dan pengakuan
terhadap potensi yang dimiliki siswa. Guru harus
memahami bahwa setiap anak memiliki latar
belakang yang berbeda dan memerlukan
pendekatan yang tepat.

Salah satu prinsip penting dalam etika
mengajar adalah larangan berlaku kasar atau
memaki siswa. Nabi SAW sendiri dikenal sebagai
pendidik yang sabar dan penuh kasih,
sebagaimana disebutkan dalam hadis:

“Sesungguhnya Allah menyukai kelembutan
dalam segala hal.” (HR. Bukhari dan Muslim)

d. Etika terhadap Ilmu dan Profesi

Guru harus bersikap amanah terhadap ilmu
yang diajarkan. Ia wajib menyampaikan ilmu
secara utuh, tidak menyembunyikan kebenaran,
serta berusaha mengembangkan ilmunya melalui
membaca dan penelitian.

Selain itu, guru harus menjaga kerahasiaan
siswa, menghindari plagiarisme, dan terus
meningkatkan kualitas profesionalismenya melalui
pendidikan berkelanjutan.

3. Relevansi Kualifikasi dan Etika Guru dalam Konteks
Kontemporer
Dalam dunia pendidikan modern yang semakin
kompleks, kualifikasi dan etika guru tetap menjadi
kunci utama keberhasilan pendidikan. Berbagai studi
menunjukkan  bahwa  kualitas guru  sangat
110



Imam Muslih, M.Pd.I

mempengaruhi hasil belajar siswa (Darling-Hammond,
2000). Namun, tantangan seperti komersialisasi
pendidikan, degradasi moral, serta tekanan
administratif sering kali melemahkan fungsi ideal guru.
Pendidikan Islam menawarkan pendekatan
integral dalam menyikapi persoalan tersebut. Dengan
menekankan pada kualifikasi akademik, spiritual, dan
sosial, serta etika yang kuat, guru Islam dipersiapkan
menjadi sosok pendidik yang holistik dan bermakna.
4. Strategi Penguatan Kualifikasi dan Etika Guru
Untuk memperkuat peran guru dalam kerangka
pendidikan Islam, beberapa langkah strategis dapat
dilakukan:
a. Reformasi Pendidikan Guru
Lembaga pendidikan keguruan perlu
mendesain ulang kurikulumnya agar
mencakup:

1) Pendidikan karakter dan akhlak;
2) Ilmu psikologi pendidikan Islami;
3) Praktik pembelajaran berbasis nilai.

b. Pelatihan Profesional Berkelanjutan
Guru perlu diberi ruang untuk
mengembangkan  kompetensinya  melalui
pelatihan, seminar, dan pembinaan keislaman
secara berkala.
c. Teladan dan Kepemimpinan Moral
Kepala sekolah dan pengelola pendidikan Islam
harus menjadi teladan dan menciptakan
budaya sekolah yang menjunjung tinggi nilai
Islam dalam setiap aktivitas.
5. Studi Kasus dan Praktik Baik
Beberapa institusi pendidikan Islam di Indonesia
telah mengembangkan program untuk memperkuat
kualifikasi dan etika guru:

a. Ma’had Aly dan Pesantren Modern: Memberikan
pelatihan intensif dalam ilmu agama dan
pendidikan karakter guru.

b. Sekolah Islam Terpadu (SIT): Menerapkan
mentoring guru sebagai sarana peningkatan
spiritual dan akhlak.

111



Imam Muslih, M.Pd.I

c. Madrasah  Berbasis  Kurikulum  Integratif:
Menggabungkan pendidikan umum dan agama
secara seimbang dan berkesinambungan.

6. Penutup
Guru dalam pendidikan Islam bukan hanya

sebagai pengajar, tetapi juga pendidik, pembimbing,
dan teladan moral. Oleh karena itu, guru harus
memiliki kualifikasi ilmiah, spiritual, psikologis, dan
sosial yang seimbang. Di samping itu, guru juga harus
menjunjung tinggi etika dalam setiap aspek tugasnya.
Dengan mengintegrasikan kualifikasi dan etika, guru
mampu menjadi agen perubahan dalam mencetak
generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga
berakhlak mulia. Dalam konteks globalisasi dan
tantangan pendidikan modern, model guru seperti ini
menjadi semakin relevan dan penting untuk
dikembangkan.

C. Hak dan Kewajiban Guru dan Murid
Pendidikan merupakan proses dua arah yang
melibatkan peran aktif dari pendidik (guru) dan peserta
didik (murid). Dalam pandangan Islam, interaksi antara
guru dan murid bukan sekadar hubungan formal
melainkan ikatan yang bersifat spiritual dan moral. Oleh
karena itu, pemahaman terhadap hak dan kewajiban
masing-masing pihak menjadi penting demi tercapainya
tujuan pendidikan yang ideal, yaitu pembentukan insan
kamil—manusia yang sempurna dalam aspek intelektual,
spiritual, dan sosial. Dalam sistem pendidikan Islam, hak
dan kewajiban tidak hanya bersifat timbal balik, tetapi juga
dilandasi oleh nilai-nilai etika dan tanggung jawab yang
Iuhur.
1. Hak dan Kewajiban Guru dalam Pendidikan Islam
a. Kewajiban guru

Guru dalam pendidikan Islam bukan hanya

pengajar, tetapi juga pembimbing moral dan

spiritual. Oleh karena itu, ia memiliki sejumlah

kewajiban yang harus dijalankan dengan penuh

tanggung jawab.

112



1)

Imam Muslih, M.Pd.I

Menyampaikan [Imu secara Amanah

Allah SWT memerintahkan orang-orang
berilmu untuk menyampaikan ilmunya kepada
orang lain:

“...dan janganlah kamu menyembunyikan
ilmu.” (QS. Al-Baqgarah: 283)

Guru Dberkewajiban menyampaikan ilmu

dengan jujur, objektif, dan sesuai kapasitas
keilmuannya. Ia tidak boleh menyembunyikan
kebenaran atau menyalahgunakan posisi untuk
keuntungan pribadi.

Memberikan keteladanan

Nabi Muhammad SAW bersabda:
“Sesungguhnya aku diutus untuk
menyempurnakan akhlak yang mulia.” (HR.
Ahmad)

Seorang guru harus menjadi contoh dalam hal

akhlak, perilaku, dan gaya hidup. Keteladanan
ini mencakup aspek ibadah, etika sosial, serta
tanggung jawab profesional.

Menyesuaikan Metode dengan Murid

Guru wajib menyesuaikan metode dan
pendekatan pembelajaran sesuai dengan
karakteristik dan kebutuhan murid. Ini selaras
dengan prinsip al-ta’dib dalam pendidikan
Islam yang menekankan pendekatan humanis
dan kontekstual (Al-Attas, 1990).

Hak guru

1)

Mendapat Penghormatan

Islam meletakkan guru pada posisi yang mulia.
Ulama sering menyebut bahwa guru adalah
waratsatul anbiya’ (pewaris para nabi). Dalam
praktiknya, guru berhak mendapatkan
penghormatan dari murid dan masyarakat.
Mendapat Imbalan Layak

Meskipun mengajar adalah ibadah, guru
berhak mendapatkan imbalan ekonomi yang
wajar agar dapat hidup layak dan fokus
menjalankan tugasnya. Ini sesuai dengan
kaidah figih:

113



Imam Muslih, M.Pd.I

"Apa yang tidak sempurna suatu kewajiban
kecuali dengannya, maka ia menjadi wajib."
Perlindungan Hukum dan Sosial

Guru berhak mendapat perlindungan dari
kekerasan, penghinaan, atau intervensi negatif
dari luar, baik dari siswa, orang tua, maupun
birokrasi pendidikan.

2. Hak dan Kewajiban Murid dalam Pendidikan Islam
a. Kewajiban Murid

1)

Menghormati Guru

Al-Qur’an menyatakan bahwa penghormatan
terhadap orang yang berilmu adalah bagian dari
ketaatan kepada Allah SWT:

“...Allah meninggikan orang-orang yang
beriman di antara kamu dan orang-orang yang
diberi ilmu pengetahuan beberapa derajat.”
(QS. Al-Mujadilah: 11)

Murid wajib menghormati guru dengan ucapan,
sikap, dan perilaku. Dalam tradisi klasik Islam,
murid bahkan dilarang berjalan di depan guru,
atau duduk lebih tinggi darinya.

Menerima Ilmu dengan Adab

Penerimaan ilmu harus dilakukan dengan sikap
rendah hati (tawadhu), niat yang ikhlas, dan
disiplin dalam belajar. Imam Malik
menyatakan, “Belajarlah adab sebelum belajar
ilmu.”

Mengamalkan Ilmu

IImu yang tidak diamalkan akan menjadi
bumerang di akhirat. Murid memiliki kewajiban
moral untuk menerapkan ilmu yang diperoleh
demi kemaslahatan diri dan masyarakat.

b. Hak murid

1)

Mendapat Pengajaran yang Baik

Murid berhak mendapatkan pengajaran yang
berkualitas, metodologi yang sesuai, serta
penjelasan yang mendalam dari gurunya. Ini
termasuk kesempatan bertanya dan berdiskusi.
Perlakuan Adil dan Tidak Diskriminatif

114



Imam Muslih, M.Pd.I

Guru wajib memperlakukan murid secara adil,
tanpa diskriminasi berdasarkan latar belakang
ekonomi, sosial, atau kecerdasan. Ini sesuai
dengan prinsip keadilan dalam Islam:
“Sesungguhnya Allah memerintahkan kamu
berlaku adil dan berbuat ihsan...” (QS. An-Nahl:
90)

3) Suasana Belajar yang Aman dan Kondusif
Murid berhak belajar dalam lingkungan yang
bebas dari kekerasan, tekanan psikologis, dan
diskriminasi. Guru dan institusi pendidikan
wajib menjamin keselamatan dan kenyamanan
siswa.

Relasi Hak dan Kewajiban: Prinsip Timbal Balik dalam
Pendidikan Islam

Dalam pendidikan Islam, hak dan kewajiban guru
serta murid tidak dapat dipisahkan. Hubungan antara
keduanya bersifat sinergis, bukan hirarkis semata.
Ketika guru menjalankan kewajibannya dengan baik,
maka hak murid pun terpenuhi. Demikian pula
sebaliknya, ketika murid menghormati dan menaati
guru, maka hak guru pun tercapai.

Model relasi ini sejalan dengan konsep ukhuwah
dan mas'uliyyah (tanggung jawab) dalam Islam, yang
menekankan kerja sama dan saling menjaga amanabh.
Dalam sejarah pendidikan Islam, praktik relasi guru-
murid yang ideal dapat ditemukan dalam lembaga-
lembaga seperti halaqah, kuttab, dan madrasah.
Misalnya:

a. Imam Syafi’i sangat menghormati gurunya, Imam

Malik, hingga tidak berani membalik halaman

kitab di hadapannya karena khawatir

menimbulkan suara yang mengganggu.
b. Sistem halagah di Masjidil Haram menekankan

kedekatan personal dan spiritual antara guru dan
murid, di mana adab lebih diutamakan daripada
capaian intelektual semata.
7. Relevansi dan Tantangan Kontemporer
Di era modern, relasi guru dan murid
mengalami tantangan serius. Beberapa fenomena
115



Imam Muslih, M.Pd.I

yang mengaburkan hak dan kewajiban dalam

pendidikan antara lain:

a. Komersialisasi pendidikan yang menurunkan
wibawa guru,;

b. Krisis etika siswa di sekolah dan media sosial;

c. Ketimpangan perlakuan terhadap siswa dari
latar belakang berbeda;

d. Minimnya penghargaan terhadap profesi guru.

Pendidikan Islam menawarkan jalan keluar

dengan mengembalikan nilai-nilai luhur dalam
hubungan guru dan murid. Penanaman adab sejak
dini, pelatihan etika profesi guru, dan penyusunan
regulasi perlindungan hak-hak pendidikan dapat
menjadi langkah konkret.
Strategi Penguatan Hak dan Kewajiban di Lembaga
Pendidikan

Beberapa strategi yang bisa diterapkan di
lembaga pendidikan untuk memperkuat hak dan
kewajiban guru dan murid antara lain:

a. Membuat Kode Etik Interaktif
Lembaga pendidikan Islam sebaiknya memiliki
kode etik tertulis yang dipahami bersama oleh
guru dan murid.

b. Pelatihan Adab untuk Siswa Baru
Program orientasi siswa sebaiknya mencakup
pelatihan adab terhadap guru, teman, dan ilmu.

c. Sosialisasi Hak Guru
Sekolah perlu memastikan bahwa guru
mengetahui hak-haknya dan mendapat
perlindungan jika terjadi pelanggaran.

d. Monitoring Relasi Guru-Murid

Supervisi dan evaluasi etika hubungan guru-

murid perlu dilakukan secara berkala, bukan

hanya pada aspek akademik.
Penutup

Hak dan kewajiban guru serta murid
merupakan dua sisi mata uang yang saling
melengkapi. Dalam pendidikan Islam, relasi ini
dibingkai dalam nilai-nilai keikhlasan, tanggung
jawab, dan saling menghormati. Guru berkewajiban
menyampaikan ilmu secara amanah dan menjadi

116



Imam Muslih, M.Pd.I

teladan moral, sementara murid berkewajiban
menerima ilmu dengan adab dan mengamalkannya.
Dalam konteks kontemporer, tantangan
terhadap relasi ini kian kompleks, namun prinsip-
prinsip Islam tetap relevan untuk dijadikan fondasi
dalam membangun interaksi pendidikan yang
bermartabat. Pendidikan bukan hanya soal transfer
ilmu, tetapi juga pembentukan jiwa dan peradaban.

D. Hubungan Spiritual antara Guru dan Murid

Dalam tradisi pendidikan Islam, hubungan antara
guru dan murid tidak hanya bersifat formal dan akademik,
tetapi juga mencerminkan relasi yang mendalam secara
spiritual. Hubungan ini melebihi aspek kognitif dan
administratif yang sering menjadi fokus pendidikan
modern, karena mencakup dimensi akhlak, ruhaniyah, dan
keterikatan batin. Konsep ini tidak hanya tercermin dalam
kitab-kitab klasik tetapi juga dalam praktik pendidikan
para ulama besar Islam sepanjang sejarah.

Tujuan pendidikan Islam adalah membentuk insan
kamil—manusia yang sempurna dalam aspek iman, ilmu,
dan amal (Al-Attas, 1990). Dalam pencapaian tujuan ini,
peran guru bukan hanya sebagai mu’allim (pengajar),
melainkan juga sebagai murabbi (pendidik akhlak) dan
mursyid (pembimbing spiritual). Sementara itu, murid
diposisikan bukan hanya sebagai penerima ilmu, tetapi
juga sebagai pribadi yang harus tumbuh secara ruhani
melalui interaksi dengan gurunya.

1. Konsep Dasar Hubungan Spiritual Guru-Murid dalam
Islam
Dalam Islam, proses pendidikan tidak terlepas dari
nilai-nilai tauhid. Pendidikan adalah jalan untuk
mendekatkan diri kepada Allah SWT. Maka, hubungan
antara guru dan murid pun dibingkai dalam niat dan
tujuan yang spiritual. Al-Ghazali dalam Thya’ Ulum al-
Din mengibaratkan guru sebagai petunjuk jalan kepada
Allah, sedangkan murid adalah pencari kebenaran.
Hubungan ini berdiri di atas beberapa prinsip:
a. Ikhlas

117



Imam Muslih, M.Pd.I

Niat guru dalam mengajar dan murid dalam belajar
harus dilandasi keikhlasan, yakni mencari ridha
Allah SWT (QS. Al-Bayyinah: 5).

Adab

Adab mendahului ilmu. Dalam konteks ini, murid
harus memiliki etika terhadap guru sebagai
bentuk penghormatan terhadap ilmu yang
dibawanya.

Tawadhu’ dan Mahabbah

Guru mencintai murid sebagaimana seorang ayah
mencintai anaknya, dan murid mencintai guru
sebagai penuntun ruhani.

Tarbiyah Ruhiyah

Guru berfungsi sebagai pembimbing ruhani yang
tidak hanya mengajarkan materi, tetapi juga
membimbing jiwa murid agar lebih dekat kepada
Allah.

2. Landasan Normatif dan Historis

a.

Al-Qur’an dan Hadis

Beberapa ayat dan hadis menegaskan nilai-nilai
spiritual dalam pendidikan:

“Sesungguhnya orang yang paling takut kepada
Allah di antara hamba-hamba-Nya adalah para
ulama.” (QS. Fathir: 28)

“Barangsiapa menempuh jalan untuk mencari
ilmu, maka Allah akan mudahkan baginya jalan ke
surga.” (HR. Muslim)

Ayat dan hadis ini menunjukkan bahwa kegiatan
pendidikan adalah ibadah, dan hubungan antara
guru dan murid merupakan bagian dari
pengabdian kepada Allah.

Tradisi Ulama Klasik

Dalam sejarah Islam, hubungan spiritual guru-
murid sangat ditekankan, khususnya dalam dunia
tasawuf. Para sufi seperti Imam Al-Ghazali,
Jalaluddin Rumi, dan Ibn Ata’illah menempatkan
guru (syaikh) sebagai mursyid ruhani, yang
membimbing murid melewati tahapan-tahapan
pembersihan jiwa.

118



Imam Muslih, M.Pd.I

3. Aktualisasi Hubungan Spiritual dalam Pendidikan

Islam

a. Tanggung Jawab Ruhani Guru
Guru bertanggung jawab tidak hanya atas
intelektualitas murid, tetapi juga terhadap
perkembangan spiritualnya. Al-Ghazali
mengingatkan bahwa seorang guru hendaknya
tidak mengajar sekadar demi popularitas atau
imbalan duniawi, tetapi sebagai bentuk ibadah.
Guru juga bertindak sebagai muragib, yaitu
pengawas spiritual. Ia memperhatikan kondisi
batin muridnya dan membantu membersihkan
penyakit-penyakit hati seperti sombong, malas, dan
ria.

b. Adab Murid terhadap Guru
Murid tidak hanya dituntut untuk belajar, tetapi
juga menjaga etika terhadap gurunya. Imam
Nawawi dalam al-Tibyan fi Adab Hamalatil Qur’an
menyebutkan beberapa adab murid terhadap guru:
tidak duduk lebih tinggi dari guru, tidak memotong
pembicaraan, tidak membantah, serta mendoakan
guru.
Adab ini menjadi dasar spiritual yang memperkuat
ikatan ruhani, sehingga ilmu yang diberikan
menjadi lebih berkah dan berdampak pada
kepribadian murid.

c. Cinta sebagai Perekat Spiritual
Ikatan antara guru dan murid dalam pendidikan
Islam dilandasi cinta (mahabbah). Cinta di sini
bukan dalam arti duniawi, melainkan kasih sayang
yang tulus karena Allah. Guru mencintai murid
seperti ayah mencintai anak, sedangkan murid
mencintai guru sebagai cahaya penerang jalan
kebenaran.
Rumi menggambarkan guru sebagai lilin yang rela
terbakar demi menerangi orang lain. Relasi
spiritual ini menghidupkan dimensi emosional dan
transenden dalam pendidikan.

119



Imam Muslih, M.Pd.I

4. Implikasi Hubungan  Spiritual dalam  Proses
Pembelajaran
Hubungan spiritual yang sehat antara guru dan
murid memberikan dampak signifikan terhadap
efektivitas proses belajar-mengajar:
a. Keberkahan Ilmu
IImu yang diajarkan dengan hati dan diterima
dengan adab akan lebih berkah dan mendalam
pengaruhnya dalam kehidupan murid.
b. Motivasi Internal
Hubungan spiritual melahirkan motivasi belajar
yang tidak bergantung pada nilai atau hadiah,
tetapi pada cinta kepada ilmu dan guru.
c. Kestabilan Emosi dan Mental
Guru sebagai pembimbing ruhani mampu menjadi
sandaran  emosional bagi murid dalam
menghadapi tekanan dan krisis batin.
d. Pembentukan Karakter Islami
Interaksi yang spiritual memudahkan internalisasi
nilai-nilai akhlak, karena disampaikan dalam
konteks teladan, bukan semata teori.
5. Tantangan Kontemporer dalam Menjaga Hubungan
Spiritual
Dalam dunia pendidikan modern yang cenderung
berorientasi pada hasil kuantitatif dan target
administratif, = hubungan  spiritual guru-murid
menghadapi tantangan besar:

a. Komersialisasi pendidikan menggeser
motivasi pengajaran dari ibadah ke profit.

b. Pengaruh budaya digital menjauhkan murid
dari hubungan interpersonal dan interaksi
tatap muka yang mendalam.

c. Krisis otoritas guru, di mana posisi guru tak
lagi dihormati seperti masa lalu.

d. Kurangnya pelatihan ruhiyah untuk guru,
yang membuat mereka kurang mampu
menjadi pembimbing spiritual.

6. Strategi Reaktualisasi Hubungan Spiritual dalam
Pendidikan

120



Imam Muslih, M.Pd.I

Agar hubungan spiritual guru dan murid tetap
terjaga dan relevan, beberapa langkah strategis dapat
dilakukan:

a. Pendidikan Adab dan Akhlak sejak Dini
Sekolah perlu mengintegrasikan kurikulum adab
guru-murid dalam pembelajaran.

b. Pelatihan Ruhiyah untuk Guru
Guru perlu mendapat pelatihan berkala dalam
aspek spiritualitas dan pengembangan diri.

c. Penguatan Nilai-nilai Tasawuf Positif
Membangun spiritualitas bukan melalui
formalitas ritual, tetapi dari nilai-nilai seperti
ikhlas, sabar, tawadhu’, dan cinta ilmu.

d. Pembinaan Relasi Personal antara Guru dan Murid
Menumbuhkan dialog, mentoring, dan
pembimbingan pribadi antara guru dan murid
sebagai wahana ikatan batin.

7. Penutup

Hubungan spiritual antara guru dan murid
dalam pendidikan Islam merupakan aspek esensial
yang membedakan pendidikan Islam dengan sistem
pendidikan sekuler. Hubungan ini bukan hanya
transmisi ilmu, tetapi juga transformasi jiwa. la
dibangun di atas fondasi keikhlasan, adab, cinta, dan
bimbingan ruhani.

Dalam konteks kekinian, pendidikan Islam perlu
menghidupkan kembali nilai-nilai spiritual ini agar
proses pendidikan tidak hanya mencetak individu
yang cerdas, tetapi juga berakhlak mulia dan dekat
dengan Tuhannya. Dengan demikian, pendidikan
akan mampu melahirkan generasi pembelajar yang
paripurna lahir dan batin.

E. Pandangan Tokoh-Tokoh Islam tentang Guru dan Murid
Pendidikan Islam memiliki akar yang kuat dalam
ajaran Al-Qur'an dan Hadis yang menekankan pentingnya
hubungan antara guru dan murid. Dalam konteks ini, figur
guru bukan hanya seorang pendidik yang menyampaikan
ilmu, tetapi juga menjadi contoh moral dan spiritual bagi
murid-muridnya. Sebaliknya, murid bukan hanya seorang
penerima ilmu, tetapi juga seorang individu yang
diharapkan untuk menumbuhkan akhlak yang baik dan
mendalamkan pemahaman agama.
121



Imam Muslih, M.Pd.I

Pandangan mengenai guru dan murid telah dibahas
secara luas oleh berbagai tokoh Islam sepanjang sejarah.
Mereka memberikan perspektif yang menggabungkan
aspek intelektual, spiritual, dan moral dalam proses
pendidikan.

Dalam tradisi pendidikan Islam, peran guru dan
murid menempati posisi yang sangat penting dalam proses
pencarian ilmu. Keduanya adalah komponen utama dalam
proses ta‘lim (pengajaran) dan tarbiyah (pendidikan). Guru
tidak hanya diposisikan sebagai pengajar materi ilmiah,
tetapi juga sebagai murabbi yang membimbing
perkembangan karakter dan spiritual murid. Sebaliknya,
murid tidak hanya sebagai penerima ilmu, melainkan
sebagai pribadi yang aktif, tunduk pada adab, dan terlibat
dalam pencarian kebenaran.

Para tokoh besar dalam sejarah Islam, mulai dari
zaman klasik hingga kontemporer, memberikan perhatian
serius terhadap kedudukan guru dan murid. Pemikiran
mereka mencerminkan pandangan filosofis, teologis, hingga
pedagogis yang menjadi fondasi bagi pendidikan Islam
hingga saat ini.

1. Pandangan beberapa tokoh besar Islam tentang peran
guru dan murid, serta relevansinya dalam sistem
pendidikan modern, dengan menampilkan perspektif
dari tokoh klasik
a. Imam Al-Ghazali (w. 1111 M)

Imam Al-Ghazali dalam karya monumentalnya
Ihya’ Ulum al-Din dan Ayyuha al-Walad
memandang guru sebagai pemandu spiritual
(mursyid), yang harus mendidik murid tidak hanya
dengan ilmu, tetapi dengan keteladanan akhlak. Ia
menyatakan:

“Guru adalah orang yang menunjukkan jalan
kepada Allah dan menjadi perantara antara Allah
dan murid dalam menanamkan ilmu dan
membentuk jiwa mereka.”

Menurut Al-Ghazali (2002), murid harus datang
kepada guru dengan hati yang bersih, adab yang
tinggi, dan kerendahan hati. Ia menekankan

122



Imam Muslih, M.Pd.I

pentingnya adab murid terhadap guru sebagai jalan
untuk keberkahan ilmu.
Konsep penting dari Al-Ghazali:

1) Keikhlasan guru dan murid adalah syarat
keberhasilan pendidikan.

2) Murid harus taat dan sopan terhadap guru,
sebagaimana pasien terhadap dokter.

3) Guru wajib mengarahkan murid bukan hanya

pada ilmu, tetapi pada Allah SWT.
Ibn Jama‘ah (w. 1333 M)

Dalam karya klasiknya Tadhkirat al-Sami‘ wa
al-Mutakallim, Ibn Jama‘ah memberikan klasifikasi
adab guru dan murid yang sistematis. Ia
menyebutkan bahwa guru harus memiliki niat yang
tulus, menguasai ilmu, serta menjaga wibawa dan
keteladanan. Murid, menurutnya, harus
memuliakan guru, tidak mendahului bicara, dan
tidak memotong pembicaraan.

Ibn Jama‘ah juga menggarisbawahi pentingnya
hubungan antara guru dan murid sebagai
hubungan yang dibangun atas dasar kasih sayang
dan saling menghargai (Ibn Jama‘ah, 2005). Ia
adalah salah satu tokoh yang pertama kali
mengembangkan semacam kode etik dalam dunia
pendidikan Islam.

Kontribusi Ibn Jama‘ah:

1) Menyusun adab guru dan murid secara
praktis.

2) Menekankan pentingnya keteladanan guru
sebagai sumber pembentukan karakter murid.

3) Menyatakan bahwa guru adalah “orang tua

kedua” bagi murid.
Ibnu Khaldun (w. 1406 M)

Ibnu Khaldun, seorang filsuf dan sejarawan,
menekankan bahwa pendidikan merupakan proses
yang bertahap dan harus sesuai dengan kapasitas
intelektual anak. Dalam Muqgaddimah, ia
menyatakan bahwa tekanan berlebihan dari guru
kepada murid bisa berdampak buruk pada
perkembangan mental dan kreativitas.

123



Imam Muslih, M.Pd.I

Ibnu Khaldun (2011) menyatakan bahwa guru
harus memahami psikologi murid dan menghindari
kekerasan atau tekanan yang tidak proporsional.
Baginya, keberhasilan pendidikan tidak hanya
dilihat dari seberapa banyak ilmu yang diberikan,
tetapi seberapa jauh ilmu itu membentuk watak
dan pemikiran murid.

Gagasan utama Ibnu Khaldun:

1) Pendidikan harus mempertimbangkan
perkembangan usia dan kapasitas murid.

2) Guru perlu menggunakan metode yang
bertahap dan komunikatif.

3) Pendidikan yang keras justru bisa mematikan

kreativitas murid.

Syed Muhammad Naquib Al-Attas (1931-)

Al-Attas adalah salah satu tokoh pendidikan
Islam kontemporer yang mengembangkan konsep
pendidikan sebagai proses ta’dib—yakni
penanaman adab sebagai inti dari pendidikan.
Menurut Al-Attas (1990), guru adalah pewaris Nabi
dan bertanggung jawab untuk menanamkan adab
kepada murid sebagai bentuk pendidikan yang
holistik.

Ia berpendapat bahwa pendidikan modern telah
kehilangan ruhnya karena terlalu fokus pada aspek
teknis dan intelektual, sementara pendidikan Islam
yang ideal harus menempatkan adab dan
spiritualitas di pusat perhatian.

Pandangan Al-Attas:

1) Pendidikan adalah penanaman adab (ta’dib),
bukan sekadar transfer pengetahuan.

2) Guru berperan sebagai pembimbing ruhani,
bukan hanya pengajar.

3) Murid adalah pencari kebenaran dan harus

memiliki kesadaran spiritual.
Fazlur Rahman (1919-1988)

Fazlur Rahman mengkritik sistem pendidikan
tradisional Islam yang menurutnya terlalu
mengedepankan hafalan dan kurang
memperhatikan pemahaman kritis. la menekankan

124



Imam Muslih, M.Pd.I

bahwa peran guru harus bergeser dari “pengendali”
menjadi “fasilitator” yang mampu membimbing
murid berpikir kritis dalam kerangka nilai-nilai
Islam (Rahman, 1982).

Rahman mendorong pembaharuan pendidikan
Islam agar tidak terjebak pada pengulangan dogma,
tetapi mendorong pemahaman  kontekstual
terhadap teks dan realitas sosial.

Gagasan penting Rahman:

1) Guru harus memfasilitasi pemikiran kritis
murid dalam bingkai Islam.

2) Murid bukan objek pasif, melainkan subjek
aktif yang berpikir dan menganalisis.

3) Pendidikan harus relevan dengan tantangan

zaman.
Perbandingan dan Relevansi Gagasan Para Tokoh

Tokoh Fokus Guru Parl\l/ﬁ?;ilgan Dimensi Relasi
Al- Mursyid Murid taat dan Spiritual
Ghazali ruhani penuh adab p
Ibn Teladan Mur}d sebagai Etika dan

., adab dan pelajar yang

Jama‘ah | . hukum

keilmuan patuh
Ibnu  Pembimbing Murid . .

. . berkembang  Psikopedagogis
Khaldun psikologis
bertahap

Penanam Murid sebagai ..
Al-Attas adab dan pencari Sllﬁfffjl dan

akhlak kebenaran p
Fazlur Fasilitator = Murid kritis Kontekstual
Rahman pemikiran dan aktif dan kritis

Kelima tokoh tersebut, baik klasik maupun
modern, menawarkan model pendidikan yang beragam
namun saling melengkapi. Semua sepakat bahwa guru
dan murid tidak sekadar menjalin hubungan
akademik, tetapi juga relasi moral dan spiritual.
Relevansi dalam Konteks Pendidikan Kontemporer

Dalam sistem pendidikan saat ini, hubungan guru
dan murid cenderung bersifat transaksional dan
mekanis. Guru dilihat sebagai penyampai kurikulum,

125



Imam Muslih, M.Pd.I

sementara murid sebagai konsumen informasi.

Padahal, nilai-nilai pendidikan Islam yang diusung

para tokoh di atas mengajarkan:

a. Pentingnya Keteladanan Moral Guru
Pendidikan karakter akan lebih efektif jika guru
menjadi model hidup murid, bukan sekadar
instruktur akademik.

b. Adab sebagai Fondasi Pembelajaran
Pendidikan modern sering kali mengabaikan nilai
adab, padahal dalam Islam, adab lebih penting
daripada ilmu.

c. Spiritualitas dalam Pendidikan
Guru harus membawa nilai-nilai ketuhanan dalam
proses pembelajaran, bukan sekadar fokus pada
kognisi.

d. Partisipasi Aktif Murid
Pandangan Fazlur Rahman relevan dalam
menghadapi tantangan abad ke-21: membentuk
murid yang kritis, tidak hanya patuh.

4. Penutup

Para tokoh pendidikan Islam dari masa klasik
hingga kontemporer memberikan landasan filosofis
dan praktis yang kuat tentang kedudukan guru dan
murid. Imam Al-Ghazali, Ibn Jama‘ah, Ibnu Khaldun,
Al-Attas, dan Fazlur Rahman menunjukkan bahwa
hubungan ini tidak hanya bersifat akademik, tetapi
juga spiritual, etis, dan humanistik.

Dalam menghadapi tantangan pendidikan
modern yang semakin kompleks, nilai-nilai ini dapat
dijadikan panduan dalam membangun sistem
pendidikan Islam yang lebih manusiawi, beradab, dan
bermakna. Pendidikan Islam tidak hanya perlu
membentuk intelektualitas, tetapi juga membina
moralitas dan spiritualitas peserta didik melalui
hubungan guru dan murid yang harmonis dan penuh
adab.

F. Karakteristik Murid dalam Pendidikan Islam
Dalam sistem pendidikan Islam, murid atau peserta
didik memiliki kedudukan yang sangat penting. Pendidikan
bukan hanya sekadar proses transfer ilmu dari guru

126



Imam Muslih, M.Pd.I

kepada murid, tetapi juga merupakan proses pembentukan
kepribadian dan karakter yang utuh. Oleh karena itu,
pendidikan Islam memberikan perhatian besar terhadap
karakteristik murid, baik dari segi intelektual, spiritual,
moral, maupun sosial. Konsep ini berakar pada ajaran Al-
Qur’an, Hadis, serta diperkuat oleh pemikiran para ulama
dan filosof Muslim klasik maupun kontemporer.

1.

Konsep Murid dalam Perspektif Islam

Dalam bahasa Arab, murid berasal dari kata “irada”
yang berarti “kehendak” atau “keinginan”. Seorang
murid dalam konteks pendidikan Islam adalah
seseorang yang memiliki keinginan kuat untuk mencari
ilmu, memperbaiki diri, dan mendekatkan diri kepada
Allah SWT. Pendidikan Islam memandang murid bukan
hanya sebagai objek yang menerima informasi,
melainkan sebagai subjek aktif dalam proses
pembelajaran yang harus memiliki kesadaran spiritual
dan intelektual.

Menurut Al-Attas (1978), tujuan utama pendidikan
Islam adalah untuk menanamkan adab dalam diri
manusia. Oleh karena itu, seorang murid harus
memperlihatkan adab atau perilaku yang baik kepada
gurunya, ilmu, dan proses belajar. Dalam kerangka ini,
karakteristik murid dalam Islam tidak hanya
menyentuh aspek kognitif, tetapi juga afektif dan
spiritual.

Karakteristik Murid Menurut Al-Qur’an dan Hadis
Al-Qur’an dan Hadis memberikan landasan normatif
mengenai bagaimana seharusnya karakter murid.
Dalam Surah Al-Mujadalah ayat 11 disebutkan:

“Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di
antara kamu dan orang-orang yang diberi ilmu beberapa
deragjat.” (QS. Al-Mujadalah: 11)

Ayat ini menegaskan bahwa murid ideal dalam Islam
adalah mereka yang memiliki keimanan dan ilmu,
menunjukkan bahwa pencarian ilmu tidak boleh
dipisahkan dari dimensi keimanan.

Hadis Nabi SAW yang masyhur juga menyatakan:

127



Imam Muslih, M.Pd.I

“Menuntut ilmu itu wajib bagi setiap Muslim (laki-laki
dan perempuan).” (HR. Ibn Majah)

Dari dua nash ini, dapat disimpulkan bahwa karakter
murid harus mencakup:

a. Keimanan yang kuat
b. Semangat dan kesungguhan dalam menuntut ilmu
c. Kesadaran bahwa menuntut ilmu adalah ibadah

3. Karakteristik Murid Menurut Ulama Klasik
a. Al-Ghazali
Imam Al-Ghazali dalam [hya’ Ulum al-Din
menekankan bahwa murid harus memiliki:

1) Niat yang benar (ikhlas): Belajar untuk
mendekatkan diri kepada Allah.

2) Adab terhadap guru: Hormat, tidak
membantah, dan tidak mendahului ucapan

guru.
3) Kerendahan hati: Tidak sombong meskipun

sudah menguasai ilmu.
4) Ketekunan: Semangat dan konsistensi dalam

belajar.

Al-Ghazali juga memperingatkan agar murid
tidak menuntut ilmu  semata-mata  demi
memperoleh kedudukan atau kekayaan.

b. Ibnu Jama’ah
Dalam bukunya Tazkirah al-Sami’ wa al-
Mutakallim, Ibn Jama’ah menyebutkan bahwa
murid harus:
1) Memiliki kebersihan hati dari sifat iri dan
dengki
2) Menjaga niat yang suci
3) Menyediakan waktu dan tenaga khusus untuk
belajar
4. Karakteristik Murid Menurut Pemikir Kontemporer
a. Syed Muhammad Naquib al-Attas
Menurut al-Attas (1978), murid yang ideal dalam
pendidikan Islam adalah mereka yang mampu
memahami hakikat ilmu sebagai amanah. Ia
menekankan pentingnya adab sebagai pondasi
karakter murid. Tanpa adab, ilmu menjadi sumber
kesombongan dan kerusakan.
b. Fazlur Rahman

128



Imam Muslih, M.Pd.I

Fazlur Rahman (1982) berpendapat bahwa murid
dalam Islam seharusnya tidak hanya mengejar ilmu
sebagai fakta, tetapi juga sebagai hikmah. Artinya,
murid harus mampu mengaitkan ilmu yang
dipelajarinya dengan nilai-nilai kemanusiaan dan
kemaslahatan umat.

Dimensi Karakteristik Murid dalam Pendidikan Islam

a. Dimensi spiritual

1) Memiliki kesadaran bahwa belajar adalah
bentuk ibadah
2) Senantiasa memperbaiki niat (ikhlas)
3) Berdoa dan memohon keberkahan ilmu
b. Dimensi intelektual
1) Memiliki rasa ingin tahu (curiosity)
2) Berpikir kritis dan analitis
3) Mampu membedakan antara ilmu yang

bermanfaat dan tidak
c. Dimensi moral dan social
1) Berperilaku santun terhadap guru dan sesama
murid
2) Menjaga etika dalam proses belajar
3) Menyebarkan ilmu yang diperoleh untuk

kemaslahatan

d. Dimensi psikologis

1) Mandiri dalam belajar

2) Disiplin dalam waktu dan tugas

3) Tangguh dalam menghadapi tantangan
Implementasi dalam Konteks Pendidikan Modern

Karakteristik murid dalam Islam sangat relevan
dengan konsep pendidikan karakter yang saat ini
digaungkan di berbagai lembaga pendidikan modern.
Kurikulum  Merdeka di Indonesia  misalnya,
menekankan penguatan Profil Pelajar Pancasila yang
mencakup dimensi beriman dan bertakwa, mandiri,
gotong royong, dan bernalar kritis, yang sejalan dengan
karakter murid dalam Islam.
Pendidikan Islam dapat memperkuat nilai-nilai

ini melalui:
a. Penguatan mata pelajaran akidah dan akhlak
b. Integrasi nilai-nilai keislaman dalam seluruh

mata pelajaran

129



Imam Muslih, M.Pd.I

c. Kegiatan ekstrakurikuler berbasis keagamaan
7. Tantangan dan Solusi

Beberapa tantangan yang dihadapi dalam
membentuk karakter murid dalam pendidikan Islam
antara lain: Pengaruh budaya materialistic, Kurangnya
keteladanan dari guru, dan Minimnya pendekatan
pendidikan holistic.

Untuk mengatasi tantangan tersebut,
diperlukan: Pelatihan guru agar memahami filosofi
pendidikan Islam, Kurikulum yang menyatu antara
ilmu dunia dan ukhrawi, dan Kolaborasi antara
keluarga, sekolah, dan masyarakat.

8. Penutup

Karakteristik murid dalam pendidikan Islam
tidak hanya mencakup kecerdasan intelektual, tetapi
juga mencakup aspek spiritual, moral, sosial, dan
psikologis. Seorang murid ideal adalah mereka yang
berilmu, beradab, dan beriman. Pendidikan Islam
memberikan peran sentral kepada proses
pembentukan karakter murid melalui keteladanan
guru, kurikulum yang berbasis nilai, dan suasana
belajar yang kondusif untuk tumbuh kembangnya
kepribadian yang utuh.

G. Tantangan Relasi Guru-Murid di Era Digital

Perkembangan teknologi digital telah membawa
transformasi besar dalam berbagai aspek kehidupan
manusia, termasuk dunia pendidikan. Di era digital,
hubungan antara guru dan murid tidak lagi terbatas pada
ruang kelas fisik, melainkan telah meluas ke ruang virtual
melalui platform daring seperti Learning Management
System (LMS), video conference, dan aplikasi edukatif
lainnya. Meskipun teknologi memberikan banyak peluang
untuk meningkatkan akses dan efektivitas pembelajaran, ia
juga memunculkan tantangan baru dalam membangun
relasi antara guru dan murid.

Relasi antara guru dan murid merupakan aspek
fundamental dalam proses pendidikan. Hubungan yang

130



Imam Muslih, M.Pd.I

sehat dan positif dapat meningkatkan motivasi belajar,
membentuk karakter, dan mendukung keberhasilan
akademik. Namun, era digital membawa perubahan
paradigma yang menuntut guru dan murid untuk
beradaptasi tidak hanya dengan teknologi, tetapi juga
dengan pola interaksi yang baru.

1.

Perubahan Pola Interaksi Komunikasi

Salah satu tantangan utama dalam relasi guru-
murid di era digital adalah perubahan cara
berkomunikasi. Dalam pembelajaran daring, interaksi
langsung yang bersifat tatap muka menjadi terbatas
atau bahkan hilang sama sekali. Guru tidak lagi dapat
dengan mudah membaca ekspresi wajah, bahasa
tubuh, atau kondisi emosional murid, yang
sebelumnya sangat membantu dalam memahami
kebutuhan dan perasaan mereka (Hattie, 2009).

Komunikasi yang terjadi dalam bentuk teks atau
suara, misalnya melalui aplikasi WhatsApp, email,
atau forum diskusi daring, berpotensi menciptakan
miskomunikasi. Nuansa empati, ketulusan, dan
perhatian yang biasanya ditunjukkan guru secara
langsung, menjadi sulit untuk ditransmisikan secara
digital. Hal ini berdampak pada penurunan kedekatan
emosional antara guru dan murid (Gunawan, 2020).
Kesulitan Membangun Kedekatan Personal

Relasi guru-murid idealnya mencakup aspek
personal, di mana guru mengenal murid secara
individu, memahami latar belakang, minat, dan
kesulitan mereka. Di era digital, interaksi yang
cenderung bersifat transaksional dan terfokus pada
penyampaian materi membuat dimensi personal ini
berkurang.

Menurut Noddings (2012), pendidikan sejati harus
melibatkan caring relationship, di mana guru bertindak
sebagai pendamping dan pembimbing dalam proses
pembelajaran dan kehidupan murid. Namun, model
pembelajaran jarak jauh (PJJ) yang marak diterapkan
sejak pandemi COVID-19, seringkali memisahkan
relasi ini dari nilai-nilai kemanusiaan dan empati yang

seharusnya hadir dalam interaksi guru-murid.
131



Imam Muslih, M.Pd.I

3. Ketimpangan Akses dan Kesenjangan Digital

Relasi  guru-murid juga  terhambat oleh
kesenjangan akses terhadap perangkat digital dan
internet. Di negara berkembang seperti Indonesia,
banyak murid yang tidak memiliki perangkat memadai
atau koneksi internet yang stabil (Sukoco & Hasanah,
2021). Hal ini menimbulkan ketidakadilan dalam
pengalaman belajar, yang pada gilirannya mengganggu
relasi sosial dan akademik antara guru dan murid.

Selain itu, keterampilan digital yang tidak merata
juga menjadi kendala. Banyak guru, terutama di
daerah tertinggal, belum memiliki kompetensi yang
cukup dalam menggunakan teknologi pembelajaran
digital (UNESCO, 2020). Akibatnya, komunikasi
dengan murid menjadi kaku, terbatas, dan tidak
efektif.

4. Perubahan Peran dan Otoritas Guru

Teknologi digital telah meredefinisi peran guru.
Dari yang semula sebagai sumber utama informasi,
kini guru lebih berperan sebagai fasilitator dan
moderator dalam lautan informasi yang dapat diakses
oleh murid melalui internet. Perubahan ini menuntut
guru untuk tidak hanya menguasai konten, tetapi juga
memiliki keterampilan pedagogis dan digital yang
mumpuni.

Namun, tidak semua guru mampu menyesuaikan
diri dengan peran baru ini. Ketika guru kehilangan
otoritas karena murid lebih cepat mengakses informasi
melalui Google atau YouTube, relasi antara keduanya
bisa menjadi renggang. Jika tidak diimbangi dengan
keahlian mengelola kelas digital dan memberikan
pengalaman belajar yang bermakna, peran guru dapat
tergantikan oleh teknologi, bukan dilengkapi olehnya
(Anderson, 2016).

S. Gangguan Konsentrasi dan Ketidakhadiran Sosial

Media digital seringkali menyebabkan gangguan
konsentrasi murid. Murid lebih mudah terdistraksi
oleh media sosial, game, atau hiburan lainnya saat
belajar secara daring. Ini membuat interaksi guru-

murid menjadi tidak fokus dan fragmentaris. Murid
132



Imam Muslih, M.Pd.I

hadir secara fisik dalam ruang virtual, tetapi tidak

secara mental dan emosional—a phenomenon referred

to as “social absence” (Garrison et al., 2000).
Kehadiran sosial atau social presence adalah

komponen penting dalam komunitas pembelajaran.

Tanpa interaksi sosial yang kuat, pembelajaran

menjadi tidak bermakna dan kurang efektif. Guru perlu

mengembangkan  strategi untuk meningkatkan
kehadiran sosial dan emosional murid di ruang belajar
digital.

Tantangan Etika dan Batasan Interaksi
Relasi guru-murid di era digital juga menghadapi

tantangan etika. Interaksi di luar kelas yang dulunya
terbatas kini bisa terjadi sepanjang waktu melalui
platform  komunikasi digital. Hal ini dapat
menimbulkan kebingungan mengenai batas-batas
profesionalisme.

Guru harus menjaga komunikasi tetap dalam
konteks pendidikan dan menghindari pelanggaran
privasi atau relasi yang tidak etis. Di sisi lain, murid
juga perlu dibimbing untuk memahami bagaimana
berkomunikasi secara sopan dan etis dalam ruang
digital. Kebebasan yang ditawarkan oleh teknologi
harus diimbangi dengan tanggung jawab moral dan
sosial.

Upaya Membangun Relasi yang Berkualitas di Era

Digital
Meskipun banyak tantangan, era digital juga

memberikan peluang untuk membangun relasi guru-

murid yang berkualitas dengan pendekatan yang
kreatif dan adaptif. Beberapa strategi yang dapat
diterapkan antara lain:

a. Humanisasi Pembelajaran Digital: Guru perlu
menyisipkan unsur personal seperti menyapa
dengan nama, memberikan umpan balik personal,
dan menunjukkan empati dalam komunikasi
daring (Gunawan, 2020).

b. Pemanfaatan Teknologi Interaktif: Penggunaan
media interaktif seperti kuis online, breakout room

133



Imam Muslih, M.Pd.I

diskusi, dan simulasi virtual dapat meningkatkan
keterlibatan dan komunikasi dua arah.

c. Peningkatan Kompetensi Guru dan Murid:
Pelatihan literasi digital bagi guru dan murid
penting untuk meningkatkan efektivitas relasi dan
proses belajar-mengajar (OECD, 2020).

d. Penguatan Etika  Digital: Sekolah  perlu
memberikan pembelajaran tentang etika digital
(digital citizenship) agar interaksi guru-murid tetap
berada dalam koridor nilai dan norma yang baik.

8. Penutup
Relasi guru-murid merupakan aspek esensial

dalam pendidikan yang menghadapi tantangan baru di
era digital. Perubahan pola interaksi, keterbatasan
kedekatan personal, kesenjangan digital, pergeseran
peran guru, dan tantangan etika menjadi isu-isu utama
yang perlu disikapi secara serius. Membangun relasi
yang sehat dan bermakna dalam konteks digital
menuntut guru untuk tidak hanya menguasai
teknologi, tetapi juga mengembangkan empati,
kreativitas, @ dan  kompetensi pedagogis yang
kontekstual. Pendidikan masa depan harus mampu
menjembatani dimensi humanistik dan teknologi agar
relasi guru-murid tetap menjadi fondasi utama dalam
transformasi pembelajaran.

134



Afif Nurseha

BAB 7

METODOLOGI PENGAJARAN DALAM
TRADISI PENDIDIKAN ISLAM

A. Metode Pengajaran: Talaqqi, Hiwar, Mau’izah, dan
Qudwah
1. Metode Talaqqi

Metode talaqqi merupakan salah satu metode
pengajaran klasik dalam pendidikan Islam, khususnya
dalam pembelajaran Al-Qur’an. Secara etimologis, talaqqi
berasal dari bahasa Arab yang berarti “menerima secara
langsung”. Dalam praktiknya, metode ini dilakukan dengan
cara guru membacakan ayat Al-Qur’an secara tartil,
kemudian murid menirukan bacaan tersebut. Guru akan
memberikan koreksi langsung jika terdapat kesalahan
dalam makhraj, tajwid, atau irama bacaan (Sudirman,
2022.

Sebagai metode pengajaran, talaqqi memiliki sejumlah
keunggulan. Salah satunya adalah menjamin keakuratan
bacaan Al-Qur’an karena adanya koreksi langsung dari
guru. Selain itu, metode ini membangun relasi keilmuan
dan spiritual yang erat antara guru dan murid. Namun
demikian, di tengah perkembangan dunia pendidikan
modern, metode ini menghadapi berbagai tantangan. Di
antaranya adalah ketergantungan pada kualitas guru,
keterbatasan waktu karena modelnya bersifat individual,
dan kesulitan implementasi ketika jumlah siswa banyak.

Metode ini juga memiliki kekuatan dalam aspek
ketepatan bacaan dan kesinambungan sanad keilmuan.

135



Afif Nurseha

Sejak masa Nabi Muhammad SAW, tradisi pengajaran
talaqqi telah menjadi rujukan dalam menjaga kemurnian
bacaan Al-Qur’an (Parlaungan, Hafsah, & Hanum, 2022).
Hubungan langsung antara guru dan murid
memungkinkan proses pembelajaran yang tidak hanya
bersifat kognitif, tetapi juga afektif dan spiritual.

Pada saat ini talaqqi juga menghadapi tantangan.
Jumlah murid yang banyak, keterbatasan waktu, dan
variasi kemampuan siswa menjadi faktor penghambat
efektivitas metode ini jika tidak disertai strategi tambahan.
Menurut Fathoni (2021), pembelajaran Al-Qur’an tidak
cukup hanya dengan talaqqi dan musyafahah. Ia
menekankan pentingnya penguatan aspek teoritis, seperti
pemahaman tentang hukum bacaan dan tajwid, agar siswa
tidak hanya menirukan bacaan tetapi juga memahami
alasan di balik setiap hukum bacaan.

Penelitian oleh Rosyidatul, Suhadi, dan Faturrohman
(2021) menunjukkan bahwa penggunaan metode talaqqi
dapat meningkatkan kualitas hafalan Al-Qur’an pada siswa
MI secara signifikan, mencapai peningkatan hingga 80%
dalam pencapaian target hafalan. Namun, studi lain oleh
Fajrin et al. (2025) menunjukkan bahwa tidak terdapat
perbedaan signifikan secara statistik antara siswa yang
menggunakan metode talaqqi dan yang tidak, dalam hal
kemampuan menghafal. Ini menandakan bahwa efektivitas
metode talaqqi sangat bergantung pada konteks, seperti
latar belakang siswa, kompetensi guru, dan pendekatan
pendamping.

Beberapa penelitian mencoba kombinasi talagqgi dengan
media digital dan metode hybrid. Jessieca & Saepudin
(2022) menemukan bahwa dalam pembelajaran tahfidz
yang digabung dengan pembelajaran daring dan tatap
muka hybrid, metode talaqqi masih dapat dijalankan
dengan menggunakan platform seperti Google Meet,
meskipun terdapat hambatan pengaturan evaluasi dan
komunikasi (Jessieca & Saepudin, 2022). Selain itu,
penerapan talaqqi di Pondok Pesantren Ahmad Dahlan
Candipuro menunjukkan bahwa struktur pelaksanaan
yang konsisten dan perhatian individual guru dapat

136



Afif Nurseha

mendukung perbaikan bacaan Al-Qur’an (Hidayat et al.,
2024).

Melihat keunggulan dan tantangan tersebut, metode
talaqqi tetap relevan dan memiliki potensi besar jika
dikombinasikan dengan pendekatan lain seperti teori
bacaan, media teknologi, pembelajaran kooperatif, serta
pelatihan intensif bagi guru. Dengan demikian, dalam
konteks pendidikan Al-Qur’an kontemporer, talaqqi bukan
hanya metode warisan tradisi, tetapi juga bagian dari
strategi pedagogi adaptif yang mengarahkan murid tidak
hanya membaca dengan benar, melainkan juga memahami
dan menginternalisasi bacaan suci.

2. Metode Hiwar

Metode Hiwar merupakan salah satu metode
pengajaran dalam pendidikan Islam yang berbasis pada
dialog atau percakapan interaktif antara guru dan murid.
Kata hiwar berasal dari bahasa Arab yang berarti
percakapan atau dialog. Dalam konteks pembelajaran,
hiwar digunakan untuk membangun komunikasi dua arah
guna memperkuat pemahaman konsep melalui tanya jawab
yang aktif (Sauri, 2020). Metode ini sejalan dengan
pendekatan komunikatif yang menekankan partisipasi aktif
siswa dalam proses belajar.

Hiwar berbeda dari ceramah atau metode satu arah
lainnya karena memberikan ruang bagi siswa untuk
mengemukakan pendapat, bertanya, dan menjawab
pertanyaan. Dalam pendidikan Islam, metode ini sering
digunakan Rasulullah SAW dalam menyampaikan ajaran,
misalnya saat berdialog dengan sahabat tentang iman,
amal, dan akhlak (Kusnandar & Mukhibat, 2019). Hal ini
menunjukkan bahwa hiwar bukan sekadar teknik
mengajar, melainkan pendekatan yang melibatkan akal,
perasaan, dan adab dalam komunikasi.

Jenis-Jenis Hiwar

Secara umum, hiwar terbagi menjadi dua jenis:

1. Hiwar Maftuh (dialog terbuka), yaitu percakapan yang
memungkinkan siswa mengembangkan argumen dan

eksplorasi ide tanpa batasan jawaban benar atau salah.
137



Afif Nurseha

2. Hiwar Muwajjah (dialog terarah), yaitu percakapan dengan
pertanyaan yang mengarah pada jawaban tertentu,
biasanya digunakan untuk menguji pemahaman (Taufik,
2021).

Penggunaan kedua jenis ini tergantung pada tujuan
pembelajaran. Hiwar terbuka lebih cocok untuk materi afektif
dan pengembangan kritis, sedangkan hiwar terarah efektif
dalam pembelajaran kognitif dasar.

Salah satu kelebihan utama metode hiwar adalah
meningkatkan keterlibatan siswa secara aktif dalam proses
belajar mengajar. Dengan adanya dialog, siswa terdorong
untuk berpikir, menganalisis, dan menyampaikan pendapat
secara logis dan sopan (Abdullah, 2022). Selain itu, hiwar juga
dapat menumbuhkan rasa percaya diri dan memperkuat daya
ingat siswa karena mereka tidak hanya mendengar, tetapi juga
berinteraksi langsung.

Metode ini juga memiliki keterbatasan. Di antaranya adalah
terbatasnya waktu untuk melibatkan seluruh siswa dalam
dialog, terutama pada kelas besar. Selain itu, guru harus
memiliki keterampilan bertanya yang tinggi dan mampu
mengelola diskusi agar tidak keluar dari topik atau
menimbulkan konflik (Yusuf & Rahmah, 2020).

Metode hiwar sangat umum  digunakan dalam
pembelajaran Bahasa Arab, khususnya dalam materi
percakapan (muhadatsah). Pembelajaran dengan teknik ini
memperkuat penguasaan kosa kata dan struktur kalimat
dalam konteks yang komunikatif (Nasution & Asnidar, 2023).
Guru memainkan peran sebagai fasilitator yang membimbing
siswa berdialog dalam bahasa target secara aktif dan
terstruktur.

Dalam pembelajaran aqidah, akhlak, dan fikih, metode
hiwar membantu siswa memahami nilai-nilai Islam melalui
pemikiran yang mendalam. Misalnya, guru dapat menanyakan
kepada siswa: “Apa hikmah dari berpuasa?” atau “Mengapa
kita harus jujur?”, lalu memfasilitasi diskusi yang membentuk
karakter (Afandi, 2021).

Metode hiwar merupakan pendekatan pembelajaran
berbasis dialog yang efektif dalam membangun komunikasi
dua arah antara guru dan siswa. Metode ini tidak hanya

mendorong partisipasi aktif siswa, tetapi juga menumbuhkan
138



Afif Nurseha

kemampuan Dberpikir kritis, penguatan konsep, serta
pengembangan keterampilan berbicara. Dalam konteks
pendidikan Islam, metode hiwar sejalan dengan tradisi
Rasulullah SAW dalam menyampaikan ajaran secara persuasif
dan interaktif.

Hiwar terbukti efektif diterapkan dalam berbagai mata
pelajaran seperti Pendidikan Agama Islam dan Bahasa Arab,
baik dalam bentuk dialog terbuka maupun dialog terarah.
Keberhasilannya sangat dipengaruhi oleh keterampilan guru
dalam mengelola percakapan, ukuran kelas, dan kesiapan
siswa untuk berpartisipasi aktif.

Meskipun memiliki tantangan, seperti keterbatasan waktu
dan tuntutan keterampilan guru, metode hiwar tetap relevan
dan mampu menciptakan suasana belajar yang komunikatif,
dialogis, dan bermakna. Oleh karena itu, penerapan metode ini
perlu terus dikembangkan dan disesuaikan dengan kebutuhan
pembelajaran abad ke-21 yang menuntut interaksi aktif dan
pembentukan karakter peserta didik.

3. Metode Mau’izah

Metode Mau’izah berasal dari bahasa Arab al-mau‘izah,
yang berarti nasihat atau peringatan. Dalam konteks
pendidikan Islam, metode ini merujuk pada penyampaian
pesan keagamaan melalui nasihat yang menyentuh hati,
bertujuan membimbing peserta didik ke arah kebaikan dan
menjauhi keburukan (Yusuf, 2020). Mau’izah tidak sekadar
menyampaikan informasi, tetapi melibatkan pendekatan
emosional dan spiritual yang menyentuh jiwa.

Metode ini telah digunakan oleh para nabi dan ulama
sepanjang sejarah dakwah Islam. Rasulullah SAW pun sering
menggunakan pendekatan mau’izah dalam menyampaikan
ajaran kepada para sahabatnya, baik di masjid, rumabh,
maupun dalam berbagai peristiwa penting, seperti khutbah
dan pidato umum (Syukur, 2021).

Tujuan utama metode mau’izah adalah membangkitkan
kesadaran moral dan spiritual peserta didik melalui nasihat
yang lemah lembut dan menyentuh hati. Dalam Al-Qur’an,
Allah memerintahkan Nabi Muhammad SAW untuk
berdakwah “bil hikmah wal mau’izhah al-hasanah” (QS. An-

Nahl: 125), yaitu dengan hikmah dan nasihat yang baik.
139



Afif Nurseha

Artinya, pendekatan ini adalah pendekatan persuasif dan
penuh kasih sayang, bukan bersifat keras atau memaksa
(Fauzi, 2022).

Metode mau’izah menekankan afeksi dan keteladanan
moral. Guru tidak hanya menyampaikan pengetahuan, tetapi
juga menyentuh nurani siswa melalui ungkapan keprihatinan,
motivasi, dan harapan. Karena itu, keberhasilan metode ini
sangat bergantung pada keikhlasan, keteladanan, dan wibawa
moral dari guru itu sendiri (Nugroho & Sari, 2023).

Kelebihan wutama metode ini adalah kemampuannya
menyentuh aspek emosional siswa, membangkitkan
kesadaran batin, dan mengubah sikap dengan cara yang tidak
menggurui (Zain, 2021). Mau’izah juga memperkuat
hubungan emosional antara guru dan peserta didik,
menciptakan suasana belajar yang penuh kasih sayang, dan
menumbuhkan nilai-nilai spiritual serta akhlak mulia.

Kelemahannya terletak pada sifatnya yang cenderung satu
arah. Jika tidak dibarengi dengan metode lain seperti diskusi
atau praktik, maka efektivitasnya bisa berkurang. Selain itu,
keberhasilan metode ini sangat bergantung pada kemampuan
retorika guru dan kematangan emosional siswa (Yusron &
Kurniawati, 2020). Bila disampaikan dengan cara yang
monoton atau terlalu sering, siswa dapat merasa bosan atau
tidak terlibat secara aktif.

Metode mau’izah banyak digunakan dalam pembelajaran
akhlak, tauhid, dan figih, terutama saat guru ingin
menanamkan nilai-nilai moral atau merespons perilaku siswa.
Misalnya, ketika seorang siswa menunjukkan perilaku
menyimpang, guru bisa memberikan nasihat secara pribadi
atau di depan kelas dengan bahasa yang menyentuh, bukan
dengan hukuman keras (Hasanah, 2021).

Di lembaga pendidikan Islam seperti pesantren, metode
mau’izah digunakan secara rutin dalam pengajian, tausiyah,
atau khutbah. Dalam konteks sekolah formal, metode ini
sering digunakan di awal atau akhir pelajaran, terutama saat
guru menekankan nilai penting seperti kejujuran, tanggung
jawab, atau adab (Maulana & Hidayatullah, 2021).

Metode mau’izah merupakan pendekatan pembelajaran
yang sangat penting dalam pendidikan Islam karena

menyentuh dimensi emosional dan spiritual siswa. Dengan
140



Afif Nurseha

menekankan pada nasihat yang bijaksana, persuasif, dan
menyentuh hati, metode ini efektif dalam membentuk
karakter, menanamkan nilai-nilai moral, dan membimbing
siswa menuju perilaku yang lebih baik. Walaupun memiliki
kelemahan, seperti cenderung satu arah, metode ini tetap
relevan jika dipadukan dengan metode lain dan dilaksanakan
oleh guru yang memiliki keteladanan serta kepekaan terhadap
kondisi peserta didik. Mau’izah bukan hanya metode
mengajar, tetapi juga sarana pembinaan jiwa yang kuat dalam
membentuk insan berakhlak mulia.

4. Metode Qudwah

Metode Qudwah adalah salah satu pendekatan pendidikan
dalam Islam yang sangat fundamental, yaitu dengan
memberikan keteladanan melalui perilaku nyata. Secara
etimologis, kata "qudwah” berasal dari bahasa Arab (5s4!) yang
berarti teladan atau contoh yang baik. Dalam konteks
pendidikan, metode ini menekankan bahwa seorang pendidik
harus menjadi figur yang mencerminkan ajaran yang ia
sampaikan, agar peserta didik dapat meneladani sikap dan
perilaku tersebut secara langsung (Ramayulis, 2011:130).
Keteladanan menjadi kunci dalam membentuk karakter dan
akhlak peserta didik, karena manusia cenderung belajar
melalui pengamatan dan peniruan terhadap perilaku yang
nyata daripada hanya melalui nasihat atau teori (Daradjat,
2005:89).

Dasar metode ini sangat kuat dalam ajaran Islam. Allah
SWT. secara tegas menjadikan Rasulullah SAW sebagai teladan
utama bagi umat Islam, sebagaimana difirmankan dalam Al-
Qur'an: "Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri
teladan yang baik bagimu..." (QS. Al-Ahzab: 21). Ayat ini
menunjukkan bahwa Nabi Muhammad SAW bukan hanya
menyampaikan wahyu, tetapi juga mencontohkan nilai-nilai
Islam dalam kehidupan sehari-hari secara utuh. Dalam
praktiknya, Rasulullah mendidik para sahabat tidak hanya
melalui ceramah, tetapi dengan menunjukkan akhlak mulia,
kesabaran, kejujuran, dan kepedulian sosial dalam kehidupan
sehari-hari (Nata, 2001:102). Hal ini diperkuat oleh sebuah
hadis yang diriwayatkan oleh Ath-Thabrani, yang menyatakan:

“Didiklah anak-anakmu dengan tiga perkara: cinta kepada
141



Afif Nurseha

nabimu, cinta kepada keluarga nabimu, dan membaca Al-
Qur’an.” (dalam Natsir, 2008:53). Hadis ini menegaskan bahwa
penanaman nilai melalui cinta dan keteladanan adalah aspek
mendasar dalam pendidikan Islam.

Prinsip utama dalam metode qudwah adalah konsistensi
antara ucapan dan perbuatan pendidik. Seorang guru atau
orang tua harus menjadi contoh dalam segala hal yang ia
ajarkan, baik dalam aspek spiritual, sosial, maupun moral.
Misalnya, seorang guru yang mengajarkan pentingnya
kejujuran, harus terlebih dahulu menunjukkan kejujuran
dalam sikap dan perilakunya sehari-hari (Muhaimin,
2001:145). Keteladanan ini mencakup berbagai aspek
kehidupan, seperti kedisiplinan, kesederhanaan, sopan
santun, tanggung jawab, hingga semangat belajar. Ketika
peserta didik menyaksikan perilaku baik dari pendidik, mereka
terdorong secara psikologis dan emosional untuk menirunya.
Hal ini disebut dengan proses internalisasi nilai, yaitu ketika
nilai-nilai yang ditiru kemudian menjadi bagian dari
kepribadian peserta didik.

Implementasi metode qudwah dapat ditemukan dalam
berbagai bentuk dan lingkungan pendidikan, baik formal
seperti sekolah dan madrasah, maupun informal seperti
keluarga dan masyarakat. Sebagai contoh, ketika seorang guru
selalu melaksanakan salat tepat waktu di hadapan murid-
muridnya, maka murid pun akan merasa terdorong untuk
melakukan hal yang sama. Begitu pula, orang tua yang
menunjukkan kesabaran dan kasih sayang kepada anak-
anaknya, secara tidak langsung sedang mendidik mereka
untuk bersikap serupa. Bahkan dalam lingkungan pesantren,
pimpinan pondok yang hidup sederhana dan disiplin tinggi,
menjadi contoh langsung bagi para santri dalam membentuk
karakter Islami mereka (Tafsir, 2006:112). Dalam hal ini,
pendidikan melalui keteladanan menjadi sangat efektif karena
menyentuh aspek afektif peserta didik.

Metode qudwah juga memiliki tantangan. Tidak semua
pendidik mampu menjadi teladan yang baik, karena hal ini
membutuhkan integritas, konsistensi, dan kedewasaan
emosional yang tinggi. Jika seorang guru berkata satu hal,
namun bertindak sebaliknya, maka kepercayaan peserta didik

akan hilang dan proses pendidikan akan gagal. Oleh karena
142



Afif Nurseha

itu, metode ini harus dilengkapi dengan metode lainnya seperti
nasihat (mau’izhah), diskusi, atau pembiasaan, agar tercapai
hasil pendidikan yang optimal (Daradjat, 2005:92). Meski
begitu, keunggulan metode qudwah tetap tidak tergantikan,
karena pada dasarnya peserta didik akan lebih mudah meniru
tindakan nyata daripada hanya mendengarkan teori.

Metode qudwah adalah salah satu metode paling esensial
dalam pendidikan Islam. Ia tidak hanya membentuk kognisi
atau pemahaman peserta didik, tetapi juga membentuk
kepribadian dan karakter mereka secara menyeluruh.
Rasulullah SAW telah membuktikan bahwa pendidikan yang
berhasil adalah pendidikan yang dilandasi oleh akhlak dan
keteladanan. Oleh karena itu, pendidik dalam Islam sejatinya
bukan hanya penyampai ilmu, tetapi juga harus menjadi sosok
yang dapat diteladani oleh peserta didiknya dalam segala aspek
kehidupan.

B. Strategi Pendidikan Berdasarkan Tahapan Usia

Pendidikan yang efektif harus mempertimbangkan
karakteristik dan kebutuhan peserta didik sesuai dengan tahap
perkembangan usianya. Strategi pendidikan tidak dapat
disamaratakan untuk semua usia, karena setiap tahap
kehidupan memiliki perbedaan signifikan dalam hal kognitif,
emosional, sosial, dan spiritual. Oleh karena itu, pendekatan
pendidikan yang berbasis tahapan usia menjadi sangat penting
dalam merancang proses pembelajaran yang optimal
(Muhaimin, 2001:127). Dalam konteks pendidikan Islam,
strategi ini sejalan dengan pendekatan tarbiyah nabawiyah
yang menyesuaikan pembinaan anak-anak berdasarkan
perkembangan usia mereka.

Pada tahap usia dini (0-7 tahun), anak berada dalam fase
meniru dan bermain. Pendidikan pada masa ini harus
menekankan pada pembentukan kebiasaan, pengenalan nilai,
serta kasih sayang dan kedekatan emosional. Rasulullah SAW
bersabda: "Biarkan anakmu bermain selama tujuh tahun
pertama..." (Al-Ghazali, 2002:58). Hal ini menunjukkan bahwa
pendidikan anak usia dini sebaiknya dilakukan melalui metode
non-verbal seperti keteladanan (qudwah), stimulasi sensorik,
dan lingkungan yang positif. Dalam tahap ini, pendekatan

143



Afif Nurseha

lembut dan penuh kasih sayang akan membantu anak
mengembangkan rasa aman dan percaya diri.

Memasuki usia 7-14 tahun, anak mulai memahami
konsep-konsep abstrak secara sederhana. Pendidikan pada
tahap ini diarahkan pada penanaman disiplin, tanggung jawab,
dan pelatihan ibadah secara bertahap. Rasulullah SAW
bersabda, "Perintahkan anak-anakmu untuk salat ketika
mereka berusia tujuh tahun..." (HR. Abu Dawud, dalam Nata,
2001:114). Ini menunjukkan pentingnya pendidikan yang
bersifat instruksional namun tetap disertai pengawasan dan
bimbingan. Strategi pendidikan pada tahap ini harus
mencakup penguatan logika sederhana, pelatihan
keterampilan sosial, dan pengenalan nilai-nilai agama secara
lebih sistematis (Tafsir, 2006:97).

Pada usia 14-21 tahun, remaja memasuki masa pencarian
identitas dan mulai memiliki kemampuan berpikir abstrak dan
reflektif. Strategi pendidikan pada masa ini harus diarahkan
pada pengembangan nalar kritis, pembentukan karakter, dan
pemahaman makna hidup. Remaja juga perlu dilibatkan dalam
diskusi, tanggung jawab sosial, dan proses pengambilan
keputusan, agar tumbuh menjadi pribadi yang mandiri dan
dewasa (Ramayulis, 2011:142). Pada fase ini, pendekatan
pendidikan harus lebih dialogis, partisipatif, dan mendukung
pembentukan jati diri spiritual dan intelektual.

Memasuki usia 21 tahun ke atas, seseorang biasanya telah
mencapai fase kematangan kognitif dan emosional, serta mulai
memasuki kehidupan yang lebih kompleks, baik dalam aspek
karier, relasi sosial, maupun tanggung jawab kehidupan. Pada
tahap ini, pendidikan tidak lagi cukup bersifat instruksional,
melainkan harus bersifat kritis, reflektif, dan transformatif.
Strategi pendidikan pada usia ini harus diarahkan untuk
membantu individu mengembangkan pandangan hidup yang
utuh, memperkuat integritas pribadi, serta memperdalam
komitmen terhadap nilai-nilai moral dan spiritual yang diyakini
(Muhaimin, 2001:137). Ini adalah masa di mana manusia
mencari makna hidup, memperkuat prinsip, dan mulai
berkontribusi secara nyata kepada masyarakat.

Strategi pendidikan berdasarkan tahapan usia ini tidak
hanya penting dari perspektif psikologis, tetapi juga memiliki
dasar yang kuat dalam nilai-nilai Islam. Pendidikan Islam

144



Afif Nurseha

mendorong agar pengajaran dilakukan secara bertahap, sesuai
dengan kesiapan akal dan jiwa anak (Daradjat, 2005:76). Hal
ini sejalan dengan prinsip-prinsip perkembangan manusia
menurut psikologi modern, seperti yang dijelaskan oleh Piaget
atau Erikson, yang menekankan bahwa setiap tahap usia
memiliki kebutuhan perkembangan yang berbeda.

Pendidikan Islam memberikan perhatian besar terhadap
tahapan ini. Ulama seperti Imam Al-Ghazali menekankan
pentingnya pengembangan hikmah (kebijaksanaan) pada fase
dewasa, yaitu kemampuan untuk memadukan pengetahuan
dan akhlak dalam pengambilan keputusan (Al-Ghazali,
2002:68). Oleh karena itu, strategi pendidikan pada usia
dewasa sebaiknya berfokus pada pendekatan dialogis,
penguatan pengalaman nyata (experiential learning), dan
pembinaan kesadaran spiritual yang mendalam. Kegiatan
seperti halagqah, pembinaan komunitas, mentoring, dan kajian
tematik menjadi sangat relevan untuk membentuk pola pikir
yang matang dan bertanggung jawab.

Pendidikan pada usia dewasa juga harus diarahkan untuk
memberdayakan individu menjadi agen perubahan sosial. Di
sinilah pendidikan berfungsi sebagai sarana pengembangan
potensi kepemimpinan, partisipasi dalam dakwah, dan
kontribusi dalam membangun masyarakat yang adil dan
beradab (Ramayulis, 2011:157). Dalam hal ini, pendidik atau
pembina berperan sebagai fasilitator yang membantu peserta
didik mengaitkan nilai-nilai Islam dengan realitas kehidupan
kontemporer, baik dalam dunia kerja, rumah tangga, maupun
lingkungan sosial.

Strategi pendidikan pada usia dewasa bukan hanya
memperluas  pengetahuan, tetapi juga  membentuk
kebijaksanaan hidup. Pendidikan Islam memandang fase ini
sebagai puncak aktualisasi diri, di mana seseorang tidak hanya
hidup untuk dirinya sendiri, tetapi juga bertanggung jawab
terhadap umat dan peradaban. Oleh karena itu, pendidikan
pada usia 21 tahun ke atas harus bersifat visioner, aplikatif,
dan membumi, agar mampu melahirkan pribadi-pribadi yang
rahmatan lil ‘alamin di tengah masyarakat modern.

Pendidikan yang ideal adalah pendidikan yang dirancang
berdasarkan karakteristik peserta didik sesuai usianya. Dalam

perspektif Islam, strategi pendidikan berbasis tahapan usia
145



Afif Nurseha

bukan hanya pendekatan teknis, tetapi juga bagian dari
sunnah pendidikan yang dicontohkan Rasulullah SAW.
Pendidik harus mampu memahami kebutuhan perkembangan
anak di setiap tahap, sehingga strategi yang digunakan benar-
benar menyentuh aspek intelektual, emosional, dan spiritual
peserta didik secara menyeluruh.

C. Pendekatan Individual dan Kelompok dalam

Pembelajaran

Dalam proses pembelajaran, strategi pendekatan sangat
menentukan keberhasilan pencapaian tujuan pendidikan. Dua
pendekatan utama yang sering diterapkan dalam dunia
pendidikan adalah pendekatan individual dan pendekatan
kelompok. Keduanya memiliki karakteristik, kelebihan, dan
tantangan tersendiri, tergantung pada konteks pembelajaran
dan karakter peserta didik. Pendekatan individual adalah
strategi pembelajaran yang memusatkan perhatian pada
kemampuan, kebutuhan, dan kecepatan belajar setiap peserta
didik secara personal. Dalam pendekatan ini, guru berusaha
mengenali perbedaan individual siswa dan menyusun strategi
pembelajaran yang sesuai dengan kebutuhan masing-masing
(Sanjaya, 2010:135). Pendekatan ini sangat penting untuk
memaksimalkan potensi unik setiap peserta didik, terutama
dalam konteks pembelajaran yang berorientasi pada
pengembangan bakat dan minat.

Pendekatan kelompok menekankan pada pembelajaran
yang dilakukan secara kolaboratif, di mana siswa bekerja sama
dalam kelompok untuk menyelesaikan tugas atau
memecahkan masalah. Pendekatan ini berangkat dari asumsi
bahwa pembelajaran tidak hanya bersifat kognitif, tetapi juga
sosial, sehingga interaksi antarpeserta didik akan memperkuat
pemahaman, toleransi, serta kemampuan bekerja sama (Lie,
2005:32). Selain itu, pendekatan kelompok juga dapat
membantu siswa belajar dari perspektif orang lain,
menumbuhkan empati, dan membentuk dinamika sosial yang
sehat dalam kelas. Oleh karena itu, pendekatan ini sangat
cocok diterapkan dalam pembelajaran yang menekankan pada
keterampilan sosial, berpikir kritis, dan pemecahan masalah
secara kolektif.

146



Afif Nurseha

Baik pendekatan individual maupun kelompok memiliki
keunggulan masing-masing yang saling melengkapi.
Pendekatan individual sangat efektif untuk peserta didik yang
memerlukan perhatian khusus, memiliki gaya belajar yang
berbeda, atau memerlukan waktu lebih lama dalam memahami
materi. Namun, kelemahannya adalah dapat mengurangi
interaksi sosial dan semangat kolaborasi jika diterapkan secara
eksklusif (Uno, 2011:94). Sementara itu, pendekatan kelompok
dapat meningkatkan motivasi belajar melalui kerja sama,
namun seringkali menimbulkan ketimpangan kontribusi
antaranggota kelompok jika tidak dikelola dengan baik.

Guru sebaiknya tidak terpaku pada satu pendekatan saja,
tetapi mampu mengombinasikan keduanya secara fleksibel.
Misalnya, pada awal pembelajaran guru dapat menggunakan
pendekatan individual untuk mengidentifikasi kemampuan
dasar siswa, kemudian melanjutkannya dengan pendekatan
kelompok untuk meningkatkan interaksi dan kerja sama.
Menurut Sardiman (2011:122), guru yang efektif adalah
mereka yang mampu menciptakan suasana belajar yang
variatif dan responsif terhadap kebutuhan siswa, termasuk
dalam memilih pendekatan pembelajaran yang tepat.

Pendekatan individual dan kelompok bukanlah dua strategi
yang harus dipertentangkan, melainkan dua metode yang
dapat saling melengkapi dalam mewujudkan pembelajaran
yang holistik. Guru yang mampu memahami kapan dan
bagaimana menggunakan kedua pendekatan ini akan lebih
berhasil dalam mencapai tujuan pendidikan yang mencakup
aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik secara seimbang.

D. Peran Hafalan dan Pemahaman dalam Tradisi Islam
Dalam tradisi pendidikan Islam, hafalan (al-hifzh) dan
pemahaman (al-fahm) merupakan dua pilar utama dalam
proses pembelajaran ilmu agama. Keduanya memiliki posisi
yang saling melengkapi dan telah menjadi fondasi dalam sistem
pendidikan Islam sejak masa Nabi Muhammad SAW. Hafalan
memainkan peran sentral dalam menjaga otentisitas teks-teks
suci, seperti Al-Qur’an dan hadis. Tradisi tahfizhul Qur’an
menjadi bukti nyata bahwa umat Islam memelihara wahyu
secara langsung melalui ingatan, bahkan sebelum munculnya

teknologi cetak (Yusanto & Asy’ari, 2018:77). Para sahabat Nabi
147



Afif Nurseha

dikenal sebagai para hafizh, dan mereka diberi keutamaan
bukan hanya karena kapasitas memorinya, tetapi juga karena
kedalaman pemahamannya terhadap wahyu.

Tradisi Islam tidak berhenti pada hafalan semata. Para
ulama sejak dini telah menekankan bahwa hafalan tanpa
pemahaman dapat menjauhkan ilmu dari fungsinya yang
hakiki, yaitu membentuk kesadaran, membimbing perilaku,
dan menghasilkan hikmah. Imam Al-Ghazali dalam karya-
karyanya menyatakan bahwa ilmu yang tidak diamalkan,
termasuk yang hanya berhenti pada hafalan, laksana pohon
tanpa buah (Al-Ghazali dalam Subhi, 2020:103). Oleh karena
itu, dalam pendidikan Islam klasik, metode hafalan selalu
dilanjutkan dengan proses tadabbur (perenungan), tafaqquh
(pendalaman), dan muthala‘ah (kajian wulang) agar ilmu
tersebut menjadi bagian dari kesadaran intelektual dan
spiritual peserta didik.

Di berbagai pesantren dan lembaga tahfizh modern,
perdebatan antara prioritas hafalan atau pemahaman masih
sering muncul. Namun kini banyak lembaga mulai
mengintegrasikan kedua pendekatan tersebut. Menurut Fauzi
dan Mulyani (2017:89), integrasi antara hafalan dan
pemahaman sangat penting untuk membentuk peserta didik
yang tidak hanya cakap dalam melafalkan ayat-ayat suci, tetapi
juga mampu mengartikulasikan pesan-pesan Al-Qur’an dalam
kehidupan nyata. Hal ini sejalan dengan perkembangan
kurikulum pesantren kontemporer yang lebih menekankan
keseimbangan antara aspek memorization dan comprehension,
di mana hafalan dijadikan pintu masuk menuju pemahaman
yang mendalam.

Pendekatan pendidikan Islam saat ini cenderung
mengadopsi strategi pembelajaran kontekstual. Hafalan tetap
dijaga sebagai warisan penting, namun harus dibarengi dengan
metode pembelajaran yang mengaitkan materi ajar dengan
pengalaman peserta didik sehari-hari. Seperti dikemukakan
oleh Ma’arif (2016:66), hafalan adalah fondasi awal, tetapi
pemahaman merupakan inti dari proses internalisasi nilai.
Maka, keseimbangan antara keduanya sangat penting agar
pendidikan Islam tidak melahirkan peserta didik yang hanya
kuat dalam daya ingat, tetapi lemah dalam berpikir kritis dan

reflektif.
148



Afif Nurseha

Dalam tradisi Islam, peran hafalan dan pemahaman tidak
bisa dipisahkan. Hafalan berfungsi menjaga kesinambungan
tradisi, sementara pemahaman memberikan makna dan arah
bagi pelaksanaan ajaran Islam dalam kehidupan. Pendidikan
Islam yang ideal adalah yang mampu mengintegrasikan
kekuatan memori dan kedalaman nalar, sehingga melahirkan
generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga
bijak dan berakhlak dalam mengamalkan ilmu.

E. Media Pembelajaran Tradisional dan Kontemporer

Media pembelajaran memegang peran sentral dalam
menunjang efektivitas proses belajar mengajar. Seiring
berkembangnya zaman, media pembelajaran mengalami
transformasi dari bentuk-bentuk tradisional yang sederhana
menuju media kontemporer yang berbasis teknologi digital.
Media pembelajaran tradisional mengacu pada sarana
pembelajaran yang bersifat manual dan sederhana, seperti
papan tulis, gambar cetak, buku, kartu kosa kata, alat peraga
fisik, dan benda konkret lainnya. Media semacam ini sudah
digunakan sejak lama dan terbukti efektif, terutama dalam
menyampaikan konsep dasar kepada peserta didik (Mulyasa,
2016:91). Keunggulan media tradisional terletak pada
kemudahan penggunaan, biaya yang rendah, dan
kemampuannya menjangkau semua jenjang pendidikan,
termasuk di daerah yang belum memiliki akses teknologi.

Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi telah
melahirkan media pembelajaran kontemporer, yang
memanfaatkan perangkat digital seperti laptop, proyektor,
internet, aplikasi pembelajaran, dan media sosial. Media ini
memungkinkan guru menyajikan materi secara lebih dinamis,
interaktif, dan menarik. Misalnya, penggunaan video animasi,
simulasi daring, dan platform e-learning seperti Google
Classroom atau Moodle telah terbukti mampu meningkatkan
keterlibatan dan motivasi belajar siswa (Riyanto & Susilana,
2018:67). Media kontemporer juga mendukung pembelajaran
jarak jauh, yang menjadi kebutuhan penting terutama sejak
pandemi COVID-19 yang memaksa proses belajar mengajar
dilakukan secara daring.

Perbedaan utama antara media tradisional dan

kontemporer tidak hanya terletak pada bentuk dan teknologi
149



Afif Nurseha

yang digunakan, tetapi juga dalam pendekatan pedagogis yang
melatarbelakanginya. Media tradisional lebih bersifat
instruksional dan berorientasi pada guru (teacher-centered),
sementara media kontemporer cenderung kolaboratif dan
berpusat pada siswa (student-centered). Menurut Setyosari
(2017:45), media kontemporer memungkinkan pembelajaran
yang lebih aktif dan kontekstual, karena siswa dapat
berinteraksi langsung dengan konten digital, mencari informasi
secara mandiri, dan mengembangkan keterampilan abad 21
seperti berpikir kritis, kolaborasi, dan literasi digital.

Masing-masing jenis media memiliki kelebihan dan
keterbatasan. Media tradisional unggul dalam kestabilan
penggunaan, tidak tergantung pada listrik atau jaringan
internet, dan lebih cocok digunakan untuk materi-materi dasar
atau dalam pembelajaran awal. Sebaliknya, media
kontemporer menawarkan kecepatan, akses ke informasi
global, dan fleksibilitas dalam penyampaian materi, namun
membutuhkan infrastruktur, literasi digital, dan pelatihan
guru yang memadai. Oleh karena itu, pendekatan yang paling
efektif adalah mengintegrasikan media tradisional dan
kontemporer secara proporsional, sesuai dengan karakteristik
materi, tujuan pembelajaran, serta kondisi peserta didik dan
sarana pendukung (Riyana, 2020:122).

Integrasi media tradisional dan kontemporer juga menjadi
wacana penting. Misalnya, kitab kuning yang selama ini
diajarkan dengan metode tradisional kini mulai dikaji melalui
platform digital dengan bantuan media interaktif seperti
aplikasi kamus Arab-Indonesia dan tafsir digital. Hal ini
menunjukkan bahwa penggunaan media tidak harus
mempertentangkan tradisi dengan modernitas, melainkan
menjembatani  keduanya demi meningkatkan mutu
pembelajaran yang relevan dengan perkembangan zaman
(Zubaedi, 2019:109).

Pemilihan dan penggunaan media pembelajaran sebaiknya
tidak didasarkan pada tren semata, tetapi pada pertimbangan
pedagogis, teknologis, dan kultural. Guru sebagai fasilitator
harus mampu memilih media yang tepat guna, mampu
membangun pengalaman belajar yang bermakna, serta
menyesuaikan dengan kebutuhan zaman tanpa meninggalkan

nilai-nilai kearifan lokal yang ada dalam media tradisional.
150



Afif Nurseha

F. Evaluasi Pembelajaran dalam Pendidikan Islam

Evaluasi pembelajaran merupakan komponen penting
dalam sistem pendidikan, termasuk dalam pendidikan Islam.
Evaluasi berfungsi untuk menilai keberhasilan proses belajar
mengajar, mengidentifikasi pencapaian peserta didik, serta
sebagai dasar pengambilan keputusan dalam meningkatkan
kualitas pembelajaran. Dalam konteks pendidikan Islam,
evaluasi tidak hanya menilai aspek kognitif, tetapi juga aspek
afektif dan psikomotorik yang mencakup nilai, akhlak, dan
perilaku keislaman (Arifin, 2017:88). Dengan demikian,
evaluasi dalam pendidikan Islam bersifat komprehensif dan
integral, mencerminkan tujuan pendidikan Islam itu sendiri
yang bertujuan membentuk insan kamil, manusia paripurna
secara intelektual, spiritual, dan sosial.

Pendidikan Islam sejak awal telah mengintegrasikan
evaluasi dalam proses tarbiyah. Rasulullah SAW sendiri
menerapkan evaluasi dalam bentuk pengamatan langsung,
penugasan, serta dialog dan pertanyaan kepada para sahabat
untuk mengukur pemahaman dan pengamalan mereka
terhadap ajaran Islam. Evaluasi pada masa klasik juga banyak
ditemukan dalam lembaga-lembaga pendidikan seperti
madrasah dan pesantren, yang menguji kemampuan hafalan,
pemahaman kitab, hingga penerapan akhlak dalam kehidupan
sehari-hari (Huda & Fadillah, 2019: 53). Prinsip dasar evaluasi
dalam pendidikan Islam adalah bahwa penilaian harus
dilakukan secara adil, jujur, objektif, dan mendidik, bukan
sekadar alat seleksi, tetapi sebagai sarana pembinaan.

Evaluasi pembelajaran dalam pendidikan Islam mencakup
berbagai bentuk, seperti evaluasi formatif, sumatif, diagnostik,
dan autentik. Evaluasi formatif dilakukan selama proses
pembelajaran berlangsung untuk memberikan umpan balik
kepada siswa dan guru, sedangkan evaluasi sumatif dilakukan
di akhir pembelajaran untuk mengetahui hasil akhir (Mulyasa,
2016:107). Evaluasi diagnostik berguna untuk
mengidentifikasi kesulitan belajar peserta didik sejak awal,
sementara evaluasi autentik menekankan pada penilaian yang
berbasis aktivitas nyata seperti proyek, portofolio, presentasi,
atau observasi terhadap sikap dan perilaku.

151



Afif Nurseha

Evaluasi pembelajaran dalam pendidikan Islam juga mulai
mengadopsi pendekatan digital dan berbasis aplikasi.
Penggunaan learning management system (LMS), formulir
digital, dan kuis daring menjadi alternatif penilaian yang
efisien, terutama dalam pembelajaran jarak jauh. Menurut
Ainiyah dan Syarif (2021:134), sistem evaluasi digital dapat
meningkatkan kecepatan, transparansi, dan akurasi dalam
penilaian, asalkan tetap menjaga prinsip-prinsip keadilan dan
kejujuran yang menjadi dasar dalam Islam. Meskipun
demikian, penggunaan teknologi harus diimbangi dengan
evaluasi afektif dan spiritual, agar peserta didik tidak hanya
terampil secara teknis, tetapi juga berkembang secara moral
dan spiritual.

Evaluasi yang ideal dalam pendidikan Islam harus mampu
menilai secara utuh seluruh dimensi perkembangan peserta
didik. Evaluasi tidak hanya mengukur apa yang diketahui,
tetapi juga bagaimana perilaku, sikap, dan nilai-nilai
keislaman diterapkan dalam kehidupan. Oleh karena itu, guru
sebagai pendidik Islam harus memiliki kompetensi dalam
merancang instrumen evaluasi yang sesuai dengan
karakteristik peserta didik dan nilai-nilai Islam (Maulana &
Syamsuri, 2020:101). Evaluasi dalam pendidikan Islam, pada
akhirnya, bukan hanya untuk mengetahui seberapa jauh siswa
telah belajar, tetapi juga untuk memastikan bahwa proses
pendidikan membawa perubahan menuju kebaikan yang
holistik.

G. Inovasi Metodologi Pengajaran dalam Konteks Kekinian

Perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, serta
dinamika sosial budaya global menuntut adanya inovasi dalam
metodologi pengajaran. Metodologi pengajaran tidak lagi dapat
bersifat statis dan konvensional, melainkan harus responsif
terhadap perubahan zaman dan kebutuhan peserta didik masa
kini. Inovasi metodologi pengajaran mengacu pada upaya
sistematis untuk memperbarui strategi, pendekatan, teknik,
dan media pembelajaran agar lebih efektif, kontekstual, dan
berorientasi pada pengembangan kompetensi abad ke-21
(Sagala, 2020:59). Kebutuhan akan kemampuan berpikir kritis,
kolaborasi, kreativitas, dan literasi digital menuntut

152



Afif Nurseha

transformasi dalam praktik pengajaran, baik di tingkat dasar
hingga perguruan tinggi.

Salah satu inovasi penting dalam konteks kekinian adalah
pergeseran dari pendekatan teacher-centered menuju student-
centered learning. Pembelajaran berpusat pada peserta didik
memberikan ruang bagi siswa untuk aktif membangun
pengetahuan mereka sendiri melalui eksplorasi, kolaborasi,
dan pemecahan masalah. Metode seperti problem-based
learning (PBL), project-based learning (PjBL), dan blended
learning menjadi semakin populer karena mampu
mengintegrasikan teknologi dan pengalaman nyata dalam
proses pembelajaran (Rusman, 2017:112). Inovasi ini
memungkinkan guru menjadi fasilitator dan motivator, bukan
sekadar penyampai informasi, sementara siswa didorong untuk
menjadi pembelajar mandiri dan reflektif.

Penggunaan media dan platform teknologi pendidikan juga
menjadi bagian tak terpisahkan dari inovasi metodologi.
Aplikasi pembelajaran daring, sistem manajemen pembelajaran
(LMS), augmented reality (AR), serta kecerdasan buatan (Al)
mulai digunakan dalam kelas untuk meningkatkan
interaktivitas dan personalisasi pembelajaran. Menurut Arsyad
(2019:94), pemanfaatan teknologi dalam pengajaran bukan
hanya mempercepat akses informasi, tetapi juga membuka
peluang pengembangan metode evaluasi dan pembelajaran
berbasis data. Teknologi memungkinkan pengajar untuk
melakukan analisis pembelajaran secara real-time dan
menyesuaikan pendekatan berdasarkan kebutuhan masing-
masing siswa.

Inovasi metodologi tidak semata-mata berbasis teknologi.
Konteks lokal, nilai-nilai budaya, dan spiritualitas tetap
menjadi elemen penting yang perlu dipertimbangkan.
Pendidikan yang inovatif harus tetap relevan secara kultural
dan etis. Misalnya, dalam pendidikan Islam, inovasi metodologi
dapat dilakukan dengan mengembangkan metode
pembelajaran integratif yang menggabungkan ilmu umum dan
ilmu agama, serta menerapkan pendekatan tarbiyah yang
mengedepankan pembentukan karakter dan nilai (Mujib &
Mudzakir, 2015:122). Pendekatan ini menegaskan bahwa
inovasi tidak boleh menjauh dari esensi pendidikan sebagai

proses pemanusiaan dan pembentukan insan beradab.
153



Afif Nurseha

Keberhasilan inovasi metodologi pengajaran sangat
bergantung pada kompetensi dan kesiapan guru sebagai agen
perubahan. Guru perlu dilatih untuk memahami prinsip
pedagogi mutakhir, mampu mengelola teknologi pendidikan,
serta fleksibel dalam merancang pembelajaran yang adaptif
terhadap konteks sosial dan perkembangan peserta didik.
Menurut Zuhairi (2018:77), inovasi dalam pengajaran akan
berjalan efektif bila didukung oleh pengembangan profesional
berkelanjutan dan budaya reflektif di kalangan pendidik.

Inovasi metodologi pengajaran dalam konteks kekinian
adalah kebutuhan yang tak terelakkan dalam menghadapi
tantangan pendidikan global. Inovasi ini tidak hanya
menyangkut alat dan metode baru, tetapi juga mencakup
pergeseran paradigma pendidikan yang menempatkan peserta
didik sebagai subjek aktif dalam proses belajar. Melalui inovasi
yang kontekstual, transformatif, dan berlandaskan nilai,
pendidikan dapat berperan secara lebih signifikan dalam
menyiapkan generasi masa depan yang unggul, adaptif, dan
berakhlak.

154



Afif Nurseha

BAB 8

LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM:
SEJARAH DAN TRANSFORMASI

A. Sejarah Lembaga Pendidikan Islam: Masjid, Kuttab,
Madrasah dan Pesantren
1. Masjid

Masjid tidak hanya dikenal sebagai tempat ibadah umat
Islam, tetapi juga merupakan lembaga pendidikan Islam
tertua yang memiliki peran sentral dalam perkembangan
ilmu dan peradaban Islam. Sejak masa Nabi Muhammad
SAW., masjid telah berfungsi sebagai pusat pembinaan
umat, tempat penyampaian wahyu, dan lokasi utama
berlangsungnya kegiatan belajar-mengajar. Masjid Nabawi
di Madinah adalah contoh awal bagaimana masjid
difungsikan sebagai institusi pendidikan yang
mengintegrasikan aspek spiritual, intelektual, dan sosial
secara harmonis (Hasbullah, 2015:42). Di sinilah para
sahabat belajar langsung dari Rasulullah SAW., baik
tentang ajaran Islam, ilmu kehidupan, strategi sosial-
politik, hingga kepemimpinan.

Fungsi pendidikan masjid kemudian berkembang
secara sistematis seiring dengan perluasan wilayah Islam.
Pada masa Khulafaur Rasyidin dan Dinasti Umayyah,
masjid tetap menjadi pusat utama pendidikan, dan
aktivitas keilmuan terus meningkat di berbagai wilayah
kekuasaan Islam. Majelis-majelis ilmu yang diadakan di
masjid berkembang menjadi sistem pengajaran yang lebih
terstruktur, terutama pada masa Dinasti Abbasiyah. Di

155



Afif Nurseha

masjid-masjid besar seperti Masjid Agung Kairouan
(Tunisia), Masjid Al-Azhar (Mesir), dan Masjid Umayyah
(Suriah), pengajaran dilakukan oleh para wulama
terkemuka, dan menarik pelajar dari berbagai belahan
dunia Islam (Ilyasin & Junaidi, 2017:85). Di sinilah lahir
model pendidikan berbasis halaqah (lingkaran belajar),
dengan sistem sanad keilmuan yang kuat, dan kedalaman
pemahaman yang sangat dijaga.

Meskipun dalam perkembangannya kemudian muncul
lembaga pendidikan formal seperti madrasah, masjid tetap
memainkan peran penting sebagai tempat pendidikan
nonformal dan informal. Bahkan, banyak madrasah yang
awalnya tumbuh dari aktivitas pendidikan yang
berlangsung di masjid. Menurut Hidayatullah (2016:99),
peran masjid dalam pendidikan Islam tidak pernah hilang,
justru menjadi dasar filosofis bahwa pendidikan dalam
Islam harus berbasis pada nilai-nilai spiritual dan
pengabdian. Di banyak wilayah, terutama di pedesaan dan
komunitas Muslim minoritas, masjid masih menjadi satu-
satunya pusat pendidikan keislaman yang dapat diakses
oleh masyarakat luas.

Masjid juga mulai diarahkan untuk mengembangkan
fungsi edukatifnya secara lebih modern. Program-program
seperti TPA (Taman Pendidikan Al-Qur’an), halagah remaja,
pelatihan kewirausahaan Islami, dan kelas pengajian
digital menjadi bentuk inovasi pendidikan berbasis masjid.
Sebagaimana disampaikan oleh Mulyono (2019:77), masjid
hari ini perlu bertransformasi menjadi pusat pendidikan
masyarakat (community learning center) yang tidak hanya
mengajarkan ritual keagamaan, tetapi juga
memberdayakan wumat secara sosial, ekonomi, dan
intelektual. Hal ini menegaskan bahwa masjid adalah
lembaga pendidikan sepanjang zaman, yang fleksibel
terhadap dinamika sosial dan tetap relevan di era modern.

Sejarah masjid sebagai lembaga pendidikan Islam
menunjukkan bahwa pendidikan Islam memiliki akar yang
kuat dalam ruang-ruang spiritual yang membumi.
Keberadaan masjid bukan hanya simbol religius, tetapi juga
simbol keilmuan dan peradaban. Oleh karena itu, upaya

revitalisasi fungsi pendidikan masjid di masa Kkini
156



Afif Nurseha

merupakan langkah penting untuk menghidupkan kembali
tradisi keilmuan Islam yang inklusif, berlandaskan nilai,
dan berorientasi pada kemaslahatan umat.

2. Kuttab

Kuttab (atau maktab) merupakan salah satu lembaga
pendidikan Islam tertua yang memainkan peran
fundamental dalam proses pembentukan generasi awal
Muslim. Lembaga ini dikenal sebagai tempat pertama di
mana anak-anak Muslim belajar membaca, menulis, dan
menghafal Al-Qur’an. Kemunculan kuttab bermula sejak
masa Nabi Muhammad SAW dan berkembang pesat pada
era Khulafaur Rasyidin dan dinasti-dinasti Islam
berikutnya. Fungsi utama kuttab adalah memberikan
pendidikan dasar keislaman dan keterampilan literasi
kepada anak-anak, yang menjadi pondasi bagi pendidikan
lanjutan (Ilyasin & Junaidi, 2017:44). Di dalamnya, peserta
didik mempelajari Al-Qur’an, tajwid, akhlak, serta dasar-
dasar ilmu agama dan bahasa Arab.

Kuttab berkembang secara organik di tengah
masyarakat Muslim, sering kali terintegrasi dengan masjid
atau berdiri sendiri di bawah bimbingan seorang guru yang
disebut mu’allim. Sistem  pengajarannya  bersifat
tradisional, dengan pendekatan halagah atau duduk
melingkar, serta penekanan kuat pada metode hafalan.
Menurut Hidayatullah (2016:81), metode hafalan dalam
kuttab bukan hanya dimaksudkan untuk mengingat teks
suci, tetapi juga untuk membentuk karakter dan
kedisiplinan spiritual sejak usia dini. Inilah mengapa
pendidikan di kuttab tidak hanya mencetak individu yang
cerdas secara intelektual, tetapi juga kuat secara moral dan
spiritual.

Pada masa Dinasti Umayyah dan Abbasiyah, peran
kuttab semakin diakui sebagai bagian dari sistem
pendidikan formal. Kuttab menjadi gerbang awal bagi
pelajar sebelum melanjutkan ke jenjang pendidikan
menengah seperti madrasah dan majelis ilmu. Di beberapa
wilayah seperti Mesir, Irak, dan Andalusia, kuttab bahkan
menerima dukungan negara dan para wakif, sehingga

menjadi lembaga pendidikan yang mapan dan terstruktur
157



Afif Nurseha

(Arifin, 2018:59). Materi ajar di kuttab kemudian
mengalami pengembangan, mencakup pengetahuan dasar
seperti aritmatika, sejarah Islam, dan adab, sehingga
menambah keluasan wawasan peserta didik.

Meskipun model pendidikan kuttab bersifat tradisional,
prinsip-prinsipnya masih relevan untuk konteks
pendidikan modern. Konsep kuttab menekankan
keterpaduan antara ilmu dan akhlak, serta membangun
kedekatan personal antara guru dan murid dalam suasana
pembelajaran yang hangat dan spiritual. Menurut Ma’arif
(2020:112), beberapa negara di Timur Tengah dan Afrika
bahkan melakukan revitalisasi konsep kuttab dengan
mengintegrasikan kurikulum modern tanpa meninggalkan
pendekatan tradisional. Di Indonesia, konsep serupa dapat
ditemukan dalam TPQ (Taman Pendidikan Al-Qur’an) atau
madrasah diniyah, yang pada hakikatnya melanjutkan
fungsi pendidikan dasar Islam seperti yang dijalankan oleh
kuttab.

Kuttab, sebagai lembaga pendidikan Islam awal, telah
memberi fondasi kuat bagi sistem pendidikan Islam global.
Ia menjadi cikal bakal dari berbagai bentuk lembaga
pendidikan Islam modern. Oleh karena itu, pemahaman
terhadap sejarah dan nilai-nilai kuttab sangat penting
dalam merancang pendidikan Islam yang berakar pada
tradisi tetapi tetap adaptif terhadap perubahan zaman.
Revitalisasi nilai-nilai pendidikan  kuttab: seperti
kesederhanaan, kedekatan guru-murid, dan integrasi
antara ilmu dan moral merupakan langkah strategis dalam
menjawab tantangan pendidikan Islam kontemporer.

3. Madrasah

Madrasah merupakan salah satu bentuk lembaga
pendidikan Islam yang memiliki akar sejarah panjang dan
kontribusi besar dalam pengembangan ilmu pengetahuan
dalam dunia Islam. Secara historis, madrasah muncul
sebagai pengembangan dari sistem pendidikan informal
yang sebelumnya berlangsung di masjid dan kuttab.
Kemunculan madrasah secara formal ditandai dengan
berdirinya Madrasah Nizamiyah di Baghdad pada abad ke-

11 M, yang didirikan oleh Nizam al-Mulk, seorang wazir dari
158



Afif Nurseha

Dinasti Saljuk. Lembaga ini menjadi model awal institusi
pendidikan formal Islam yang memiliki struktur
kelembagaan, kurikulum, serta pendanaan yang mapan
(Ilyasin & Junaidi, 2017:102). Madrasah saat itu
mengajarkan ilmu-ilmu agama seperti tafsir, hadis, fikih,
dan kalam, namun juga tidak menutup diri terhadap ilmu-
ilmu rasional seperti logika, matematika, dan filsafat.

Peran madrasah dalam sejarah pendidikan Islam
sangat strategis, karena tidak hanya mencetak ulama dan
cendekiawan, tetapi juga menjadi pusat peradaban ilmiah
Islam. Di madrasah, tradisi keilmuan berkembang pesat
dengan sistem pengajaran berjenjang, penggunaan metode
talaqqi dan musyawarah ilmiah, serta pembentukan sanad
keilmuan yang kuat. Menurut Zuhairi (2018:64), madrasah
tidak hanya berperan sebagai lembaga pendidikan, tetapi
juga sebagai pusat pengembangan pemikiran Islam yang
berdampak pada dinamika sosial-politik masyarakat.
Madrasah menjadi tempat bertemunya pelajar dari
berbagai wilayah, sehingga turut berkontribusi terhadap
proses unifikasi budaya keilmuan dalam dunia Islam.

Madrasah mengalami perkembangan bentuk dan
fungsi. Di berbagai wilayah, termasuk Asia Selatan dan Asia
Tenggara, madrasah diadaptasi ke dalam sistem
pendidikan lokal. Di Indonesia, madrasah mulai
berkembang sejak awal abad ke-20 sebagai respons
terhadap kebutuhan pendidikan Islam yang lebih
terorganisasi di tengah arus pendidikan kolonial. Menurut
Arifin (2019:87), madrasah di Indonesia berperan sebagai
benteng nilai-nilai Islam dan identitas umat, sekaligus
sebagai sarana pemberdayaan masyarakat melalui
pendidikan. Perkembangan madrasah di Indonesia juga
ditandai dengan integrasi ilmu-ilmu wumum dalam
kurikulum, sebagai upaya menjawab tantangan zaman
tanpa meninggalkan akar keislamannya.

Madrasah di berbagai negara Islam telah mengalami
modernisasi baik dari segi sistem manajemen, kurikulum,
maupun metode pengajaran. Reformasi pendidikan Islam
mendorong madrasah untuk mengadopsi pendekatan yang
lebih inklusif, integratif, dan kontekstual. Menurut Ma’arif

(2020:131), madrasah hari ini dituntut tidak hanya
159



Afif Nurseha

menghasilkan lulusan yang saleh secara spiritual, tetapi
juga cakap dalam menghadapi tantangan global, seperti
teknologi, ekonomi, dan multikulturalisme. Oleh karena
itu, banyak madrasah kini mengembangkan program-
program keterampilan, teknologi informasi, hingga
kewirausahaan Islami sebagai bagian dari kurikulumnya.

Sejarah panjang madrasah menunjukkan bahwa ia
adalah lembaga pendidikan Islam yang dinamis dan
adaptif. Keberadaannya membuktikan bahwa pendidikan
Islam mampu bertransformasi seiring dengan perubahan
zaman, tanpa kehilangan orientasi nilai dan tujuan
dasarnya. Madrasah tidak hanya menjadi tempat transmisi
ilmu, tetapi juga ruang pembentukan identitas, karakter,
dan peradaban. Maka, dalam konteks kekinian, revitalisasi
madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam tidak hanya
perlu, tetapi mendesak, agar terus mampu memberikan
kontribusi nyata dalam membangun masyarakat yang
berilmu, berakhlak, dan berdaya saing.

4. Pesantren

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam khas
Nusantara yang telah memainkan peran penting dalam
pendidikan, dakwah, dan transformasi sosial sejak
berabad-abad lalu. Lembaga ini diyakini telah ada jauh
sebelum kedatangan kolonialisme Barat dan merupakan
bentuk adaptasi lokal dari tradisi pendidikan Islam klasik
seperti kuttab, madrasah, dan masjid (Abdullah & Ridwan,
2017:23). Ciri khas utama pesantren adalah adanya
hubungan erat antara kiai sebagai tokoh sentral dan santri
sebagai murid, serta adanya pondok sebagai tempat tinggal
yang memungkinkan berlangsungnya pendidikan secara
total dalam kehidupan sehari-hari. Pendidikan di pesantren
tidak hanya menekankan aspek kognitif dan ritual
keagamaan, tetapi juga akhlak, spiritualitas, dan
kedisiplinan hidup, menjadikan pesantren sebagai lembaga
yang membentuk kepribadian santri secara utuh.

Pesantren berkembang seiring dengan masuk dan
menyebarnya Islam di kepulauan Nusantara, khususnya
melalui peran para ulama sufi dan Walisongo pada abad ke-

14 hingga ke-16. Pesantren pertama yang tercatat secara
160



Afif Nurseha

historis adalah Pesantren Tegalsari di Ponorogo dan
Pesantren Sidogiri di Pasuruan, yang sudah eksis sejak
abad ke-18. Di masa kolonial, pesantren memainkan peran
penting sebagai pusat perlawanan kultural dan pendidikan
alternatif bagi masyarakat pribumi yang tidak terjangkau
oleh pendidikan kolonial. Pesantren menjadi pusat
pemeliharaan identitas Islam dan perlawanan terhadap
hegemoni budaya Barat (Hasan, 2016:67). Meskipun pada
masa itu pesantren sering dianggap tradisional, namun
perannya dalam menjaga nilai-nilai keislaman dan
memperkuat jati diri bangsa tidak dapat diabaikan.

Pada perkembangan selanjutnya, pesantren tidak
hanya berfungsi sebagai tempat pendidikan agama, tetapi
juga mengadopsi kurikulum modern dan ilmu-ilmu umum.
Transformasi ini dipicu oleh tuntutan zaman dan
kesadaran para kiai untuk menjadikan santri mampu
berkompetisi di tengah masyarakat modern. Sejak tahun
1970-an hingga sekarang, banyak pesantren mulai
mengintegrasikan pendidikan formal seperti madrasah
tsanawiyah dan aliyah, bahkan mendirikan perguruan
tinggi. Menurut Abdurrahman dan Huda (2019:90),
modernisasi pesantren merupakan proses adaptasi tanpa
menghilangkan jati dirinya. Hal ini terlihat dari pesantren
yang tetap menjaga sistem kitab kuning dan metode
sorogan atau bandongan, sembari mengembangkan
program pendidikan teknologi, bahasa asing, bahkan
kewirausahaan.

Abad ke-21 pesantren menghadapi tantangan dan
peluang baru. Perkembangan teknologi informasi,
globalisasi nilai, dan kompleksitas sosial menuntut
pesantren untuk terus berinovasi. Pemerintah Indonesia
sendiri telah mengakui pesantren sebagai bagian dari
sistem pendidikan nasional melalui UU No. 18 Tahun 2019
tentang Pesantren, yang memberikan legalitas dan
dukungan bagi pesantren untuk berkembang sebagai
lembaga pendidikan, dakwah, dan pemberdayaan
masyarakat. Sebagaimana disampaikan oleh Ma’arif
(2020:118), eksistensi pesantren saat ini harus dilihat
bukan sebagai warisan masa lalu, tetapi sebagai kekuatan

161



Afif Nurseha

strategis dalam membentuk karakter generasi bangsa yang
religius, toleran, dan mandiri.

Sejarah pesantren menunjukkan bahwa ia bukan
hanya lembaga pendidikan agama, tetapi juga pusat
peradaban dan ketahanan budaya umat Islam Indonesia.
Pesantren memiliki daya lentur yang luar biasa dalam
merespons perubahan zaman, tanpa harus kehilangan ruh
spiritual dan tradisi keilmuannya. Karena itu, upaya untuk
memperkuat dan mengembangkan pesantren ke depan
perlu terus dilakukan, baik dari segi kebijakan, kurikulum,
maupun penguatan peran kiai dan komunitas santri dalam
pembangunan nasional.

B. Perkembangan Sistem Pesantren di Dunia Islam

Dalam satu dekade terakhir, sistem pesantren di dunia
Islam, dan khususnya di Indonesia, semakin nyata
perkembangannya, ditandai dengan modernisasi kurikulum,
adopsi teknologi, dan transformasi sosial yang didorong oleh
kebutuhan zaman. Pesantren salaf, yang sejak lama dikenal
mempertahankan tradisi klasik seperti sorogan dan
bandongan, kini berupaya menemukan relevansi dalam
konteks modern melalui kombinasi sistem formal dan
non-formal pendidikan. Misalnya, dalam studi di Pondok
Pesantren Salafiyah Syafiiyah Jatisono ditemukan bahwa
meskipun kitab kuning tetap menjadi pusat bahan ajar,
metode-modern seperti program cepat membaca kitab
(AMSILATTI) ikut diintegrasikan untuk mengikuti tuntutan era
modernisasi (Maktumah & Mighfar, 2022:43-44).

Transformasi juga mencakup aspek kepemimpinan dan
organisasi pesantren. Di Pesantren Bustanul Ulum Krai
Lumajang misalnya, studi menunjukkan bahwa perubahan
sosial memaksa adanya adaptasi terhadap suksesi
kepemimpinan, karena figur kyai yang kharismatik dan
dominan masa lalu sulit digantikan, dan banyak pesantren
yang kolaps setelah pendiri tiada tanpa persiapan suksesi yang
memadai (Aisyah & Muttaqin, 2022:58-59).

Era digital telah menjadi katalis utama perubahan. Banyak
pesantren mulai memperkuat kecakapan literasi digital santri
sebagai bagian dari usaha untuk mandiri secara finansial dan

relevan dalam masyarakat yang kian terkoneksi. Contoh
162



Afif Nurseha

konkret adalah Pondok Pesantren Darul Ilmi, di mana santri
diberi pelatihan digital dan didorong mengembangkan usaha
berbasis digital untuk meningkatkan kemandirian ekonomi
pesantren (Takim et al., 2022:102-103).

Dakwah dan aktivitas sosial pesantren pun turut
terdigitalisasi. Di Darussalam Blokagung Banyuwangi,
misalnya, penggunaan media sosial seperti Instagram, TikTok
dan YouTube dalam melakukan dakwah menunjukkan bahwa
pesantren mampu mengadopsi media kontemporer sebagai
sarana menyebarkan ajaran dan berinteraksi dengan
masyarakat luas, walau ada tantangan terkait hoaks dan etika
komunikasi digital (Alamtara Studi Kasus, 2023:15-17).

Modernisasi tidak selalu tanpa kontroversi atau tantangan.
Banyak pesantren salaf mempertahankan ranah klasik dalam
pembelajaran bahasa Arab dan kitab kuning, dengan sedikit
perubahan dalam metode pengajaran, karena khawatir bahwa
terlalu cepat mengadopsi metode kontemporer dapat mengikis
identitas tradisional pesantren (Sofia & Mahendra,
2021:88-90).

Perkembangan sistem pesantren dalam satu dekade
terakhir menunjukkan keseimbangan antara konservasi tradisi
dan inovasi adaptif. Tradisi klasik tetap dihormati dan
dilaksanakan, sementara aspek institusional, kurikulum,
kepemimpinan, dan teknologi mengalami transformasi cukup
signifikan. Pesantren-pesantren modern dan salaf keduanya
tampak berusaha mencari cara agar lembaga mereka relevan
di era globalisasi dan digital tanpa kehilangan akar historis dan
keagamaan mereka.

C. Universitas Klasik Islam: Al-Azhar, Al-Qarawiyyin,
Nizamiyah
1. Al-Azhar
Universitas Al-Azhar di Kairo tetap mempertahankan
perannya sebagai lembaga klasik Islam yang bersejarah
sekaligus mengalami dinamika signifikan dalam dekade
terakhir, khususnya dalam merespons tantangan
pendidikan modern dan globalisasi. Salah satu perubahan
penting terjadi saat pandemi COVID-19 ketika Al-Azhar
Fakultas Kedokteran untuk Mahasiswi mengalihkan sistem

ujian dan penilaian dari tatap muka ke daring. Studi yang
163



Afif Nurseha

dilakukan di fakultas tersebut menunjukkan bahwa
meskipun para mahasiswa merasa bahwa ujian online
memberikan rasa aman, mayoritas tetap lebih memilih
ujian berbasis kertas, karena online dianggap kurang
mendukung konsentrasi dan hanya menguji aspek
pengetahuan saja (Abd Elgalil, Abd El-Hakamb, Farrag,
Abdelmohsen, & Elkolaly, 2022:186-190).

Metode pembelajaran juga mengalami transformasi.
Contoh konkret terlihat di fakultas kedokteran dengan
penerapan blended learning (gabungan pembelajaran
daring dan tatap muka) khususnya dalam mata kuliah
klinis dan kasus-kasus praktikum saat kondisi pandemi.
Mahasiswa melaporkan bahwa blended learning membantu
meningkatkan pemahaman dan kepercayaan diri mereka,
meskipun sejumlah masalah teknis dan kurangnya
interaksi tatap muka dirasa menjadi hambatan utama
(Al-Azhar Assiut Medical Journal, 2022:5-7).

Isu bahasa pengantar pendidikan juga mulai dibahas
kembali. Pada awal 2025, Al-Azhar mengumumkan sedang
menelaah kemungkinan melakukan Arabisation
(pengajaran dalam bahasa Arab) untuk beberapa jurusan
seperti kedokteran, kedokteran gigi, dan farmasi, sebagai
upaya memperkuat identitas lokal dan tradisi keilmuan
Islam, sekaligus mempertimbangkan tantangan bahwa
sebagian literatur ilmiah dan penelitian masih
menggunakan bahasa Inggris sehingga perpindahan
bahasa harus dilakukan dengan hati-hati agar standar
akademik tetap terjaga (Al-Fanarmedia, 2025:para 1-3).

Peran alumninya juga terus diperluas, baik secara
domestik maupun internasional, sebagai agen moderasi
Islam dan diplomasi lembut (soft power). Dalam konteks
Indonesia, penelitian menunjukkan bahwa alumni Al-Azhar
ikut  berkontribusi dalam = hubungan  diplomatik
Indonesia-Mesir dengan mempromosikan nilai moderasi
Islam. Mereka yang kembali ke tanah air tidak hanya
menjadi pemimpin agama atau pendidik, tetapi juga terlibat
dalam kebijakan publik dan kolaborasi antar lembaga
negara dan non-negara (Arsyad lhsanulhaq & Muttaqin,
2024:1352-1354).

164



Afif Nurseha

Al-Azhar terus menyeimbangkan antara tradisi klasik
sebagai universitas Islam yang telah lama berdiri dan
kebutuhan akan modernisasi pendidikan. Pergeseran
dalam bahasa pengantar, penggunaan teknologi,
pergeseran metode pembelajaran dan penilaian, serta
penguatan peran alumni mengindikasikan bahwa Al-Azhar
tidak hanya bertahan sebagai lembaga sejarah, tetapi juga
menjadi pemain aktif dalam pendidikan Islam kontemporer.

2. Al-Qarawiyyin

Universitas Al-Qarawiyyin di Fez, Maroko, tetap menjadi
simbol pendidikan Islam klasik yang hidup, menghadapi
tantangan kontemporer sambil mempertahankan tradisi
keilmuan yang telah berabad-abad berjalan. Salah satu
aspek penting dalam perkembangan terbarunya adalah
pemeliharaan metode pengajaran tradisional yang meliputi
penghafalan teks suci, oralitas, dan transmisi guru ke
murid secara langsung, yang meskipun dianggap “kuno”
oleh sebagian pihak, ternyata masih dipandang efektif
dalam memperkuat kecerdasan kognitif dan spiritual santri
(Mahmud & Sadik, 2023:67).

Al-Qarawiyyin membuka kembali pendaftaran ke
program tradisional akhir (“traditional final education”)
untuk tahun akademik 2024/2025, yang menunjukkan
komitmennya terhadap pelestarian tahap pendidikan klasik
yang memerlukan latar belakang pendidikan menengah,
hafalan Al-Qur’an, dan seleksi ketat berdasarkan standar
tradisional (Fasi al-Qarawiyyin Presidency, 2024:2-4).

Penelitian historis kontemporer menggarisbawahi
bahwa sumber dana klasik seperti waqgf (wakaf) baik
individu, kolektif, alumni, maupun patron sultan memiliki
peran sangat besar dalam membangun dan
mempertahankan kualitas akademik Al-Qarawiyyin sejak
masa awalnya. Waqgf menyediakan dukungan finansial yang
memungkinkan universitas ini berkembang tanpa terlalu
bergantung pada bantuan negara atau eksternal, menjaga
independensi akademik dan tradisionalitasnya (Hoque &
Abdullah, 2021:30-33).

Aspek modernitas lainnya muncul dalam tantangan

yang dihadapi Al-Qarawiyyin dalam menggabungkan
165



Afif Nurseha

literatur ilmiah berbahasa asing, terutama Inggris, ke
dalam kurikulum sains dan kedokteran, dengan keinginan
mendorong arabization atau penggunaan bahasa Arab
sebagai bahasa pengantar dalam beberapa bidang studi.
Hal ini menjadi dilema: antara menjaga identitas linguistik
Islam dan tradisi Arab, dan memenuhi standar global
publikasi dan ilmu pengetahuan internasional (Mahmud &
Sadik, 2023:72-74).

Universitas ini juga menekankan bahwa keberlanjutan
misinya selama lebih dari 12 abad bukan hanya soal
mempertahankan tradisi, tetapi juga karena universitas
tetap terbuka terhadap perubahan lingkungan ilmiah,
legal, dan sosial di sekitarnya. Pada kuliah umum yang
disampaikan oleh presiden Al-Qarawiyyin tahun 2024,
dikemukakan bahwa keberlanjutan tersebut didukung oleh
keanekaragaman ilmu dan sistem ilmiah yang inklusif,
yaitu tidak hanya ilmu agama, tetapi juga fasiltas untuk
pengajaran ilmu kontemporer dan penelitian (Sadik,
2023:67).

Al-Qarawiyyin menghadapi tantangan nyata seperti
digitalisasi masih relatif lambat dalam beberapa fakultas
tradisional, infrastruktur TI belum merata, serta resistensi
budaya terhadap perubahan metode pengajaran dan
bahasa pengantar beberapa mahasiswa dan guru
mengkhawatirkan bahwa perubahan terlalu cepat bisa
mengikis kedalaman tradisi intelektual mereka (Mahmud &
Sadik, 2023:75-77).

Al-Qarawiyyin menunjukkan kombinasi yang menarik
antara konservasi tradisional dan adopsi modern.
Universitas ini bukanlah museum hidup, melainkan
institusi yang terus bergerak, menyeimbangkan antara
warisan sejarawi dan tuntutan zaman dalam menjaga akar
keilmuan Islam klasik sambil merespons kebutuhan global
agar tetap relevan di abad ke-21.

Meskipun Al-Qarawiyyin menghadapi tekanan untuk
modernisasi baik dalam metode pengajaran, revisi
kurikulum, maupun tuntutan akreditasi dan penelitian
ilmiah ia berhasil mempertahankan elemen inti tradisional
sebagai bagian dari identitasnya. Penggabungan antara

tradisi & adaptasi ini memungkinkan universitas klasik
166



Afif Nurseha

tersebut tetap relevan di abad ke-21, sebagai ruang
intelektual yang menjembatani masa lalu dan masa kini
dengan seimbang.

3. Nizamiyah

Madrasah Nizamiyah merupakan salah satu institusi
pendidikan Islam klasik paling terkenal di era Seljuk, yang
didirikan oleh Nizam al-Mulk sekitar tahun 1065 M / 458
H, dengan tujuan utama memperkuat ortodoksi Sunni dan
menyeimbangkan pengaruh Mu‘tazilah dan Syi‘ah di
wilayah kekuasaan Seljuk (Apriliani Kartini & Fauzan,
2024:2-3). Sebagai lembaga pendidikan tinggi kala itu,
Nizamiyah bukan hanya menyediakan ruang belajar agama
seperti figh, kalam, dan teologi, tetapi juga membangun
infrastruktur yang mendukung, seperti gaji tetap bagi guru,
asrama bagi siswa, layanan makan, perpustakaan dan
ruangan kelas yang memadai (Pipit Pitriani, 2023:132) Hal
ini menunjukkan bahwa Nizamiyah sudah menerapkan
sistem manajemen pendidikan yang cukup maju untuk
zamannya.

Kurikulum Nizamiyah menunjukkan keseimbangan
antara tradisi keilmuan dan kebutuhan sosial-politik.
Selain mata pelajaran agama seperti teologi, figh ibadah,
mu‘amalah, dan figh jinayat, juga terdapat pembelajaran
teologi Ash‘ariyah sebagai respons terhadap tantangan
ideologi Mu‘tazilah dan Syi‘ah (Muhibuddin, 2023:5).
Madrasah ini juga menuntut santri memiliki latar belakang
pendidikan menengah atau setara, dan seleksi yang ketat,
termasuk kemampuan hafalan Qur’an dalam beberapa
kasus, yang menegaskan bahwa Nizamiyah bukan
pendidikan massa biasa tetapi untuk pelajar cendekiawan.

Dari sisi pengaruh dan legacy, Nizamiyah berhasil
melahirkan tokoh-pemikir Islam besar seperti Imam
al-Ghazali, al-Haramayn al-Juwayni, dan Abu Ishaq
al-Shirazi, yang bukan hanya menjadi ulama agama tetapi
juga pemikir intelektual dengan karya ilmiah yang
mempengaruhi dunia Islam dan di luar Islam (Deprizon et
al., 2023:18). Kualitas pendidikannya, pembiayaan yang

stabil melalui patron-penguasa Seljuk dan wakaf, serta
167



Afif Nurseha

dukungan politik menjadikan Nizamiyah sebagai pusat
penyebaran Sunni dan sebagai institusi pendidikan tinggi
yang dihormati secara menyeluruh (Mahfud Ifendi,
2023:1-2).

Kajian kontemporer juga menunjukkan bahwa
pendirian Nizamiyah tidak terlepas dari aspek ideologi dan
politik. Nizamiyah dibangun tidak hanya sebagai lembaga
pendidikan, tetapi sebagai instrumen legitimasi kekuasaan
Seljuk dalam memperkuat pengaruh Sunni melawan aliran
yang dianggap kontroversial, seperti Mu‘tazilah dan Syi‘ah
(Rahman, Zulmugim & Masyhudi, 2023:7). Kondisi ini
menunjukkan bahwa pendidikan di Nizamiyah sangat
terkait dengan politik kekuasaan, dan bahwa pendidikan
Islam klasik sering kali tidak netral dalam konteks ideologi.

Nizamiyah digambarkan sebagai institusi klasik yang
sangat maju pada zamannya dari segi organisasi, kualitas
pengajar, kurikulum, dan pengaruh intelektual. Meski
sudah lama runtuh sebagai institusi formal, warisannya
tetap hidup dalam struktur madrasah klasik selanjutnya,
dan tokoh-tokoh serta metode pendidikannya terus menjadi
rujukan dalam studi tentang sejarah pendidikan Islam.

D. Lembaga Pendidikan Islam di Nusantara

Lembaga pendidikan Islam di Nusantara telah mengalami
evolusi signifikan dalam dekade terakhir, dengan pesantren,
madrasah, dan institusi Islam formal menjadi pusat dinamika
sosial, budaya, dan pendidikan. Pesantren tradisional, yang
dulu hanya memusatkan pada pengajaran kitab klasik dan
dakwah lokal, kini menghadapi tekanan modernisasi sehingga
banyak yang menggabungkan pendidikan umum dan agama,
menggunakan teknologi digital, serta menjalankan manajemen
yang lebih formal (Maktumah & Mighfar, 2022:42-48).
Misalnya, penelitian di Pondok Pesantren Salafiyah Syafi’iyah
Jatisono memperlihatkan bahwa metode klasik seperti sorogan
dan bandongan tetap dipakai, tapi ditambah dengan sistem
cepat membaca kitab (AMSILATI) agar santri dapat mengikuti
perkembangan zaman (Maktumah & Mighfar, 2022:44).

Peran pesantren sebagai lembaga pembentuk karakter dan
ketahanan nasional juga mendapat perhatian. Pesantren tidak
hanya mengajarkan ilmu agama, tetapi juga nilai-nilai disiplin,

168



Afif Nurseha

tanggung jawab sosial, dan kepedulian terhadap lingkungan
sekitar, yang menjadi bagian dari usaha menjaga ketahanan
moral bangsa di tengah globalisasi (Fauzi Majid & Nurwahidin,
2025:14-19). Keterlibatan pesantren dalam program sosial
entrepreneurship (sociopreneurship) misalnya, menunjukkan
bahwa pesantren juga berfungsi sebagai motor pengembangan
ekonomi lokal, bukan sekadar pusat pendidikan agama (Asrol,
Hesthria, & Rizki, 2023:50-54).

Transformasi kurikulum adalah aspek penting lain.
Lembaga madrasah berbasis pesantren di beberapa daerah
telah melakukan inovasi kurikulum untuk mendekatkan
pendidikan dengan kebutuhan masyarakat dan tuntutan
pasar, misalnya melalui integrasi kegiatan keislaman dan
pelajaran umum, serta penguatan karakter moderasi beragama
(Royani, Mustajab, Mursalim, Muhith, & Ghani, 2022:35).
Kurikulum inovatif semacam ini dianggap penting agar
lembaga Islam tidak hanya relevan secara spiritual, tetapi juga
kompetitif dalam konteks pendidikan nasional.

Era pandemi COVID-19 mempercepat adopsi teknologi oleh
lembaga Islam di  Nusantara. Banyak  pesantren
mengembangkan sistem manajemen digital, pembelajaran
daring, serta penggunaan media komunikasi modern untuk
menjaga kontinuitas pembelajaran dan dakwah. Perubahan
ini, yang dulu dianggap sebagai opsi, kini menjadi kebutuhan
yang mendesak, sekaligus membuka tantangan baru terkait
kualitas pengajaran dan kesenjangan akses teknologi (Roihan,
2022:45)

Lembaga-Islam Nusantara juga semakin dicermati
perannya dalam moderasi agama. Pesantren di berbagai daerah
mengambil langkah aktif untuk mempromosikan nilai toleransi
dan interaksi antar kelompok agama melalui kurikulum,
kegiatan luar kelas, dan dakwah moderat. Contoh: studi di
pesantren Al-Hikmah dan Roudhotut Tholibin yang
menunjukkan bagaimana kitab-klasik diajarkan dengan
pendekatan menghargai keragaman dan interaksi sosial
non-Muslim (jenis literatur klasik) sebagai bagian dari
pendidikan karakter moderat.

Kesenjangan sarana dan prasarana antar pesantren,
terutama yang berada di daerah terpencil, menjadikan inovasi

sulit dijangkau bagi semua. Beberapa pesantren juga
169



Afif Nurseha

mengalami resistensi kultural terhadap perubahan metode dan
kurikulum yang dirasa “terlalu modern”, karena khawatir akan
mengikis identitas tradisional (Munaddhomah, 2020:76)

Lembaga pendidikan Islam di Nusantara berada pada
persimpangan antara tradisi dan  modernitas. Ia
mempertahankan akar religius dan kultur lokal sekaligus
merespons tuntutan zaman dengan inovasi kurikulum,
manajemen, dan penggunaan teknologi. Ke depan,
kesinambungan perubahan ini sangat bergantung pada
kebijakan pemerintah, dukungan komunitas, dan kemampuan
lembaga Islam untuk menjaga keseimbangan antara menjaga
identitas keagamaan dan adaptasi terhadap kebutuhan
kontemporer.

E. Transformasi Kurikulum Pendidikan Islam

Era globalisasi, digitalisasi, dan tantangan zaman seperti
Society 5.0, transformasi kurikulum pendidikan Islam menjadi
keharusan bagi lembaga-lembaga Islam agar tetap relevan,
inklusif, dan mampu membentuk generasi yang bukan hanya
religius, tetapi juga adaptif dan berpengetahuan luas. Di
Indonesia, salah satu contoh nyata transformasi ini adalah
pengesahan dan implementasi Kurikulum Merdeka di
madrasah melalui kebijakan Kementerian Agama seperti KMA
Nomor 347 Tahun 2022 dan kemudian KMA Nomor 450 Tahun
2024. Perbandingan kritis terhadap dua regulasi ini
menunjukkan pergeseran paradigma dari kurikulum yang
normatif-administratif —menuju  kurikulum yang lebih
transformatif: menekankan nilai rahmatan lil-alamin,
project-based learning, asesmen autentik, dan penguatan
karakter melalui integrasi program P5-PPRA (Jauhari, Walid, &
Aziz, 2025:7012-7013).

Transformasi ini tidak hanya soal perubahan dokumen
regulasi, tetapi juga implementasi di tingkat madrasah yang
menyongsong era pendidikan digital. Artikel “Transformasi
Kurikulum Merdeka di Madrasah; Menyongsong Era
Pendidikan Digital” mengungkapkan bahwa madrasah makin
mengadaptasi teknologi dalam proses pembelajaran, termasuk
pembelajaran daring serta penggunaan konten digital, tetapi di
sisi lain infrastrukturnya dan kemampuan guru dalam

170



Afif Nurseha

memanfaatkan teknologi masih menjadi tantangan utama
(Yustiasari, Marpuah, Wasehudin, & Zulhimma, 2024:5-8).

Transformasi kurikulum juga tercermin dalam pendidikan
agama Islam (PAI) yang dibentuk kembali agar lebih
kontekstual, relevan dengan perkembangan zaman, dan lebih
holistik. Dalam studi “Studi Literatur: Transformasi Kurikulum
Pendidikan Agama Islam dalam Konteks Merdeka Belajar”,
ditemukan bahwa perubahan metode pengajaran, peran guru
yang lebih aktif dan kreatif, serta integrasi teknologi dan nilai
profil pelajar seperti karakter Pancasila menjadi elemen penting
dalam kurikulum baru PAI (Maulidin, Nawawi, & Jatmiko,
2024:3-0).

Karakter pendidikan Islam sebagai pembentukan moral
dan spiritual tetap dijaga. Namun ada penekanan baru pada
kompetensi abad ke-21 seperti berpikir kritis, kreativitas,
kolaborasi, dan komunikasi dalam proses pembelajaran. Salah
satu contoh adalah penelitian “Transformasi Pendidikan Islam
Menuju Society 5.0: Analisis Kurikulum dan Kompetensi
Guru”, yang menekankan bahwa kurikulum yang adaptif harus
juga mendukung pengembangan keahlian teknologi dan nilai
kemanusiaan Islam secara bersamaan, serta pentingnya
pelatihan guru agar siap menjalankan proses pendidikan yang
lebih modern dan demokratis (Hakim & Zulaekah, 2023).

Transformasi ini melibatkan rekonstruksi kurikulum PAI
dengan prinsip pendidikan berkelanjutan. Artikel di Lampung
menyebutkan bahwa kurikulum PAI perlu menggabungkan
nilai spiritual Islam dengan tuntutan modern dan kebutuhan
generasi baru (Z dan Alpha), serta menyertakan metodologi
pengajaran yang inovatif dan kontekstual agar siswa tidak
hanya menghafal tetapi juga memahami, menerapkan, dan
berkontribusi dalam masyarakat (Adiyono, Julaiha, & Jumrah,
2023:40-45).

Transformasi kurikulum Islam menghadapi hambatan
nyata: kesiapan guru dalam menggunakan teknologi dan
pendekatan pedagogis baru; ketidakseimbangan fasilitas dan
infrastruktur antar daerah; resistensi terhadap perubahan
budaya belajar tradisional; serta tantangan dalam
menyelaraskan nilai agama dengan tuntutan global tanpa
kehilangan identitas Islam (Yustiasari et al., 2024:9-10

171



Afif Nurseha

Transformasi kurikulum pendidikan Islam di Indonesia dan
di Lembaga Islam lainnya menunjukkan upaya untuk
menciptakan keseimbangan antara nilai tradisional dan
tuntutan zaman. Kurikulum bukan hanya soal materi dan
standar akademik, tetapi juga nilai, budaya pembelajaran,
kompetensi guru dan siswa, serta integrasi teknologi, agar
pendidikan Islam tetap relevan dalam masyarakat yang terus
berubah.

F. Peran Lembaga Pendidikan Islam dalam Masyarakat

Lembaga pendidikan Islam memainkan peran krusial
dalam membentuk struktur sosial dan nilai-nilai masyarakat,
baik melalui proses pembelajaran formal maupun pembinaan
nilai-nilai spiritual dan budaya. Dalam konteks Indonesia,
pesantren dan madrasah tidak hanya berfungsi sebagai tempat
transmisi ilmu agama, tetapi juga sebagai agen perubahan
sosial dan penguatan budaya moderat. Sahri dan Aziz
(2023:98-112) mengungkap bahwa pesantren mampu
menggabungkan nilai-nilai tradisional dengan penggunaan
teknologi  digital dalam  pembelajaran, membuktikan
fleksibilitas lembaga ini dalam menghadapi era disrupsi. Hal ini
sejalan dengan pandangan Arif dan Aziz (2023:237-262), yang
menyebut bahwa lembaga pendidikan Islam perlu
mengintegrasikan prinsip-prinsip pembelajaran abad ke-21
seperti literasi digital, kreativitas, kolaborasi, dan pemikiran
kritis agar tetap relevan dalam menjawab kebutuhan
masyarakat modern.

Selain sebagai pusat pendidikan agama, lembaga-lembaga
Islam juga menjalankan fungsi sosial-ekonomi melalui
pemberdayaan masyarakat. Studi oleh Asrol, Hesthria, dan
Rizki (2021:50-54) menunjukkan bahwa pesantren di
Palembang telah bertransformasi menjadi pusat
sosiopreneurship, di mana masyarakat sekitar diberdayakan
melalui pelatihan kewirausahaan dan kegiatan ekonomi
produktif. Peran ini menunjukkan bahwa lembaga pendidikan
Islam memiliki kapasitas sebagai penggerak ekonomi
kerakyatan yang mandiri dan berkelanjutan. Sementara itu,
dalam tataran kebudayaan, lembaga pendidikan Islam juga
memegang peran penting dalam menjaga ketahanan nasional

172



Afif Nurseha

melalui pendidikan karakter dan pelestarian nilai-nilai budaya
lokal (Fauzi Majid & Nurwahidin, 2023).

Budaya pesantren berperan besar dalam membentuk
generasi moderat. Muhdi dan Halim (2022) menyoroti bahwa
pesantren dengan budaya literasi keislaman yang kuat seperti
tradisi pengkajian kitab kuning dan publikasi karya ilmiah
berhasil menginternalisasi nilai-nilai Islam yang damai dan
toleran di kalangan santri dan masyarakat luas. Fenomena ini
dapat dipahami melalui perspektif teori sosiokultural, yang
menjelaskan bagaimana lembaga pendidikan membentuk
identitas sosial melalui interaksi dalam komunitas belajar
(Nuryadin et al., 2025). Di sisi lain, teori fungsionalisme
struktural menggarisbawahi bahwa lembaga pendidikan
berperan dalam membentuk solidaritas sosial dan
mempertahankan kohesi masyarakat (Sayono, 2024), sebuah
peran yang dijalankan pesantren melalui kegiatan keagamaan,
pembinaan moral, dan pembentukan etika kolektif.

Peran besar lembaga pendidikan Islam ini tidak lepas dari
tantangan, terutama  dalam mengadopsi teknologi,
memperkuat manajemen lembaga, serta merespons isu-isu
kontemporer seperti ekstremisme, literasi digital, dan
pluralisme. Karena itu, pendekatan integratif melalui teori
literasi religius, kepemimpinan pendidikan Islam, serta
resilience theory menjadi sangat relevan untuk merumuskan
strategi pengembangan lembaga ini ke depan (Wibowo et al.,
2024). Gap penelitian juga menunjukkan bahwa masih
dibutuhkan studi yang lebih mendalam secara longitudinal dan
komparatif antar wilayah untuk memahami dinamika peran
lembaga pendidikan Islam secara utuh. Dengan demikian,
lembaga pendidikan Islam diharapkan tidak hanya menjadi
benteng nilai-nilai keagamaan, tetapi juga sebagai lokomotif
transformasi sosial yang adaptif, moderat, dan inklusif di
tengah masyarakat modern.

Lembaga pendidikan Islam memiliki peran strategis yang
melampaui fungsi pengajaran agama semata. Dalam konteks
masyarakat modern, pesantren, madrasah, dan sekolah Islam
menjadi pusat pembinaan karakter, penguatan nilai-nilai
moderat, dan pemberdayaan sosial-ekonomi masyarakat.
Studi-studi mutakhir menunjukkan bahwa lembaga ini

mampu beradaptasi dengan tantangan zaman, seperti
173



Afif Nurseha

digitalisasi, disrupsi sosial, dan globalisasi, melalui integrasi
teknologi dalam pembelajaran, penguatan budaya literasi,
serta pengembangan model kepemimpinan yang inklusif dan
adaptif (Wibowo et al., 2024).

peran ini dapat dijelaskan melalui berbagai pendekatan
seperti teori sosiokultural, fungsionalisme struktural, teori
pendidikan karakter, hingga resilience theory. Keempat
pendekatan ini menyoroti bagaimana lembaga pendidikan
Islam berfungsi sebagai agen transformasi nilai, integrasi
sosial, dan ketahanan budaya. Dalam praktiknya, lembaga
pendidikan Islam turut membangun masyarakat melalui
program-program sosiopreneurship, pelatihan keterampilan,
serta pendidikan nilai-nilai kebangsaan dan toleransi (Majid &
Nurwahidin, 2023).

Masih terdapat ruang untuk pengembangan, baik dari sisi
pengelolaan lembaga, inovasi kurikulum, hingga kapasitas
riset yang berbasis bukti. Gap penelitian menunjukkan
perlunya studi longitudinal, komparatif antar wilayah, serta
pendekatan multidisipliner yang mengaitkan pendidikan Islam
dengan isu-isu global kontemporer seperti perubahan iklim,
kecerdasan buatan, dan pluralisme. Oleh karena itu, peran
lembaga pendidikan Islam dalam masyarakat harus terus
ditopang oleh pembaruan teori, kebijakan, dan praktik agar
tetap relevan, moderat, dan solutif dalam menjawab tantangan
zaman.

G. Tantangan dan Peluang Revitalisasi Lembaga Islam
Revitalisasi lembaga pendidikan Islam di Indonesia
menghadapi berbagai tantangan yang kompleks dan sekaligus
membuka peluang besar jika dikelola dengan tepat. Salah satu
tantangan utamanya adalah ketidakmerataan infrastuktur
digital. Penelitian oleh Yusuf & Faridi (2024:119) menunjukkan
bahwa di daerah pedesaan masih banyak pesantren dan
madrasah yang belum memiliki fasilitas internet yang stabil,
perangkat keras yang memadai, atau listrik yang kontinu,
sehingga integrasi teknologi digital sering terkendala.
Disamping itu, kompetensi guru juga menjadi permasalahan
signifikan, karena banyak pendidik Islam belum terbiasa atau
dilatih untuk menggunakan metode dan alat pembelajaran

digital secara efektif (Antoni, Hidayah, Yanto, Istan, & Azwar,
174



Afif Nurseha

2025:135-136). Budaya institusi yang sangat mengedepankan
tradisi juga kadang menimbulkan resistensi terhadap
perubahan kurikulum dan metode pengajaran yang dianggap
modern, karena dikhawatirkan akan menggerus nilai-nilai
klasik pesantren (Nurrohim, Umara, Risdayani, & Puspika Sari,
2024).

Tantangan eksternal berupa regulasi dan pengakuan
hukum. Misalnya, Undang-Undang Pesantren di Indonesia
membawa kewajiban legal baru, pengawasan dan standar
mutu yang lebih tinggi, yang meskipun memberikan legitimasi,
juga menuntut lembaga Islam untuk menaikkan kapasitas
manajerial, sumber daya manusia, dan keuangan agar dapat
memenuhi standar tersebut (Safiudin, Muhtarom, Qurtubi, &
Masfu’ah, 2023:110-115). Tantangan lain datang dari persepsi
masyarakat yang kadang memandang lembaga pendidikan
Islam sebagai alternatif dari sekolah umum, bukan sebagai
institusi unggul, yang mempengaruhi preferensi orang tua dan
siswa serta dukungan publik (Jamal, 2024).

Revitalisasi lembaga Islam juga menjanjikan transformasi
signifikan. Era digital membuka akses yang lebih luas bagi
lembaga Islam untuk menjangkau siswa di daerah terpencil
melalui pembelajaran online, penggunaan konten digital, dan
media pembelajaran interaktif (Yusuf & Faridi, 2024:120).
Revitalisasi kurikulum yang lebih terpadu antara nilai
keagamaan dan ilmu umum serta lokalitas budaya juga dapat
memperkuat relevansi lembaga Islam dalam masyarakat plural
dan global (Hadi, Syairozi, & Oktapiani, 2024:250-255).
Contohnya, integrasi kurikulum lokal dan nasional di
pesantren di Jawa Barat yang diteliti menunjukkan bahwa
santri yang mendapat pendidikan yang memadukan nilai
budaya lokal dengan pendidikan formal menunjukkan sikap
toleran, keterbukaan terhadap keanekaragaman, dan
komitmen kebangsaan lebih tinggi (Hadi, Syairozi, & Oktapiani,
2024:245-248).

Peluang besar dalam pengembangan ilmu figh muamalah
dan ekonomi Islam di pesantren sebagai respons terhadap
kebutuhan masyarakat, khususnya dalam menghadapi
tantangan ekonomi global dan lokal. Studi tentang revitalisasi
ilmu figh di pesantren menunjukkan bahwa dengan

pendekatan yang ilmiah dan konteks ekonomi kontemporer,
175



Afif Nurseha

pesantren dapat berkontribusi dalam pemberdayaan ekonomi
umat melalui produk usaha, keuangan syariah, dan wakaf
(Syakur, 2022). Peluang ini tidak hanya memperkuat peran
sosial-ekonomi lembaga Islam, tetapi juga meningkatkan
relevansi dan eksistensi mereka di zaman modern.

Keberhasilan revitalisasi sangat tergantung pada
kepemimpinan yang visioner, manajemen kelembagaan yang
baik, serta dukungan kebijakan publik. Penelitian mengenai
governance dalam lembaga Islam menyebutkan bahwa lembaga
seperti Daarul ’'Ulum Majalengka berhasil meningkatkan
kualitas pendidikan ketika struktur manajerial diperkuat,
transparansi keuangan dijamin, dan legalitas aset wakaf diakui
(Gunadi, 2023). Begitu pula, strategi inovatif seperti blended
learning, model pesantren Hybrid, dan pembelajaran
kontekstual terbukti mampu menjadi jembatan antara tradisi
dan kebutuhan zaman (Mustofa, Mas’ud & Zulfa, 2023).

Meskipun tantangan revitalisasi lembaga Islam cukup berat
meliputi infrastruktur, kompetensi, regulasi, dan budaya
tradisi potensi yang terbuka darinya sangatlah besar. Dengan
manajemen yang baik, kepemimpinan adaptif, kurikulum yang
relevan dan kontekstual, serta dukungan teknologi dan
kebijakan, lembaga pendidikan Islam dapat memperbaharui
diri mereka sehingga tetap relevan dan berkontribusi signifikan
dalam masyarakat modern.

176



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

BAB 9

PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM DAN
TANTANGAN MODERNITAS

A. Sekularisasi dan Krisis Identitas dalam Pendidikan

Sekularisasi sebagai fenomena sosial dan budaya
telah membawa perubahan besar dalam berbagai aspek
kehidupan manusia, termasuk dalam bidang pendidikan.
Pendidikan Islam, yang sejak awal berakar pada nilai-nilai
keimanan dan ketakwaan, kini menghadapi tantangan
berat akibat pengaruh sekularisasi yang cenderung
memisahkan pendidikan dari nilai-nilai agama. Akibatnya,
terjadi krisis identitas dalam pendidikan Islam, di mana
lembaga pendidikan Islam dan peserta didik mengalami
kebingungan antara mempertahankan nilai-nilai
tradisional Islam dan tuntutan modernitas yang sekuler.
Fenomena ini menjadi perhatian utama para pemikir
pendidikan Islam, terutama Syed Naquib al-Attas, yang
menegaskan bahwa  sekularisasi telah menggeser
paradigma pendidikan Islam dari pembentukan insan
kamil menjadi pendidikan yang pragmatis dan utilitarian.
Dalam konteks ini, penting bagi pendidikan Islam untuk
merefleksikan kembali esensinya agar dapat menjawab
tantangan zaman tanpa kehilangan identitasnya.

Secara etimologis, sekularisasi berasal dari kata
"secular" yang berarti duniawi atau temporal, yang
berlawanan dengan hal-hal yang bersifat religius atau
spiritual. Secularization dalam kajian sosial adalah proses
di mana pengaruh agama dalam kehidupan sosial, politik,

135



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

dan budaya berkurang, dan nilai-nilai sekuler menjadi
dominan (Berger, 1967).

Dalam bidang pendidikan, sekularisasi berarti
bahwa pendidikan dipisahkan dari nilai-nilai agama, dan
tujuan pendidikan lebih difokuskan pada aspek duniawi
seperti pengembangan keterampilan teknis, ekonomi, dan
sosial tanpa memperhatikan dimensi spiritual dan moral.
b. Implikasi Sekularisasi terhadap Pendidikan Islam

Sekularisasi membawa dampak yang signifikan
pada pendidikan Islam, antara lain:

a) Fragmentasi ilmu pengetahuan: Ilmu agama dan
ilmu duniawi dipisahkan secara tajam, sehingga
peserta  didik mengalami dualisme dalam
pemahaman dan praktik keilmuan. Hal ini
bertentangan dengan konsep Islam yang melihat
ilmu sebagai satu kesatuan yang tidak terpisahkan.

b) Krisis identitas peserta didik: Peserta didik di
lembaga pendidikan Islam sering mengalami
kebingungan antara nilai-nilai agama dan tuntutan
dunia modern yang sekuler. Mereka dihadapkan
pada dilema antara mempertahankan keimanan
dan mengikuti arus modernitas.

c) Pergeseran tujuan pendidikan: Pendidikan Islam
yang semula bertujuan membentuk insan kamil
berubah  menjadi pendidikan yang hanya
menyiapkan peserta didik untuk memenuhi
kebutuhan pasar kerja dan ekonomi.

d) Pengabaian dimensi spiritual dan moral: Pendidikan
Islam kehilangan fokus pada pembentukan karakter
dan spiritualitas, yang merupakan inti dari
pendidikan dalam Islam.

Menurut Syed Naquib al-Attas (1995), sekularisasi
menyebabkan pendidikan Islam menjadi sekadar "transfer
ilmu" tanpa memperhatikan aspek pembentukan
kepribadian Islami secara holistik.

Islam memandang pendidikan sebagai proses
pembentukan manusia secara menyeluruh, meliputi aspek
intelektual, moral, dan spiritual. Al-Qur'an dan Hadits
memberikan landasan kuat mengenai pentingnya ilmu

pengetahuan yang berakar pada keimanan.
136



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

a. Pendidikan dalam Al-Qur'an
Firman Allah SWT dalam Surah Al-Mujadalah ayat 11:
a3 aladl 185l (il y A 1l Gyl i p
"Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di
antara kamu dan orang-orang yang diberi ilmu
pengetahuan beberapa derajat." (QS. Al-Mujadalah 58: 11)
Ayat ini menegaskan bahwa ilmu pengetahuan dan
keimanan harus berjalan beriringan. Tinggi rendahnya
derajat seseorang di sisi Allah ditentukan oleh keduanya.
Selain itu, ayat pertama yang turun kepada Nabi
Muhammad SAW adalah perintah untuk membaca dan
menuntut ilmu:
R ) e
"Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang
menciptakan." (QS. Al-'Alaq 96: 1)

b. Pendidikan dalam Hadits
Nabi Muhammad SAW bersabda:
"eliad 0K e Ay 8 el Cllar
"Menuntut ilmu itu wajib bagi setiap Muslim." (HR. Ibnu
Majah)

Hadits ini menunjukkan kewajiban mencari ilmu
bagi setiap individu Muslim tanpa terkecuali, sebagai
bagian dari ibadah dan upaya pembentukan diri.

Pandangan Ulama Klasik dan Kontemporer tentang
Sekularisasi dan Pendidikan Islam
a. Al-Ghazali (1058-1111 M)

Al-Ghazali dalam Thya Ulumuddin menegaskan
pentingnya integrasi ilmu agama dan ilmu dunia. Ia
mengkritik pemisahan ilmu yang menyebabkan ilmu
duniawi menjadi kosong dari nilai-nilai spiritual.
Menurutnya, ilmu pengetahuan harus diarahkan untuk
mendekatkan diri kepada Allah dan membentuk akhlak
mulia.

Al-Ghazali menulis:

"Ilmu tanpa amal adalah kesombongan, dan amal tanpa
ilmu adalah kebodohan."

137



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

b. Syed Naquib al-Attas (1931-)

Al-Attas adalah tokoh pemikir pendidikan Islam yang
mengkritik keras sekularisasi. Dalam bukunya Islam
and Secularism (1995), ia menjelaskan bahwa
sekularisasi menyebabkan pendidikan Islam
kehilangan jati diri karena mengikuti model Barat yang
memisahkan ilmu dan agama. Menurut al-Attas,
pendidikan Islam harus berakar pada prinsip tauhid
dan mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan nilai-
nilai Islam agar mampu membentuk insan kamil.

c. Adian Husaini dan Rekan

Adian Husaini dkk (2010) menekankan pentingnya
mengembalikan pendidikan Islam pada fitrahnya yang
holistik, dengan menyeimbangkan ilmu agama dan ilmu
dunia serta menanamkan nilai-nilai akhlak dan
spiritualitas. Mereka mengingatkan bahwa pendidikan
yang hanya berorientasi pada aspek duniawi akan
kehilangan makna dan tujuan sebenarnya.

Krisis identitas dalam pendidikan Islam dapat dilihat

dari berbagai gejala nyata, seperti:

a) Kurikulum yang terfragmentasi: Ilmu agama dan
ilmu umum diajarkan secara terpisah tanpa
integrasi yang memadai.

b) Lembaga pendidikan yang meniru model Barat:
Banyak lembaga pendidikan Islam yang mengadopsi
sistem pendidikan Barat secara utuh tanpa adaptasi
nilai-nilai Islam.

c¢) Peserta didik yang mengalami kebingungan
identitas: Mereka merasa terpecah antara nilai-nilai
agama dan tuntutan dunia modern yang sekuler.

d) Pendidikan yang kehilangan tujuan spiritual: Fokus
pendidikan hanya pada pencapaian akademik dan
keterampilan, tanpa pembentukan karakter dan
spiritualitas.

Dampak dari krisis ini adalah melemahnya peran

pendidikan Islam dalam membentuk generasi yang
berakhlak mulia dan berkepribadian Islami.

138



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Untuk mengatasi krisis identitas akibat sekularisasi,
para pemikir pendidikan Islam menawarkan beberapa
solusi:

a) Integrasi ilmu agama dan ilmu dunia: Pendidikan
Islam harus menggabungkan kedua aspek ini
secara harmonis berdasarkan prinsip tauhid.

b) Penguatan kurikulum berbasis nilai Islam:
Kurikulum harus dirancang untuk menanamkan
nilai-nilai spiritual dan moral sebagai fondasi
pendidikan.

c) Pembentukan insan kamil: Pendidikan harus
diarahkan untuk membentuk manusia yang
sempurna secara intelektual, moral, dan spiritual.

d) Inovasi dan adaptasi: Pendidikan Islam harus
mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman
tanpa mengorbankan prinsip-prinsip Islam.

Syed Naquib al-Attas menekankan:

"Pendidikan Islam bukan sekadar transfer ilmu, tetapi
pembentukan pribadi Muslim yang beradab dan
berkepribadian Islami."

Sekularisasi merupakan tantangan utama bagi
pendidikan Islam di era modern. Krisis identitas yang
muncul akibat sekularisasi harus diatasi dengan
mengembalikan pendidikan Islam pada prinsip-prinsip
dasar yang mengintegrasikan ilmu pengetahuan dan nilai
spiritual. Dengan demikian, pendidikan Islam dapat
berperan sebagai agen pembentukan manusia yang
beradab, berakhlak mulia, dan mampu menghadapi
tantangan zaman.

. Isu Sains dan Teknologi dalam Pendidikan Islam

Perkembangan pesat ilmu pengetahuan dan
teknologi di era modern telah membawa perubahan besar
dalam berbagai bidang kehidupan, termasuk pendidikan.
Pendidikan Islam dihadapkan pada tantangan bagaimana
mengakomodasi kemajuan sains dan teknologi tanpa
mengorbankan nilai-nilai Islam yang menjadi landasan
epistemologis dan moralnya. Isu ini menjadi sangat penting
karena sains dan teknologi seringkali dipandang sebagai

139



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

produk pemikiran sekuler yang bertentangan dengan nilai-
nilai agama.

Dalam konteks ini, pendidikan Islam harus mampu
menyeimbangkan antara kemajuan ilmu pengetahuan dan
teknologi dengan prinsip-prinsip Islam agar dapat
menghasilkan insan yang tidak hanya cerdas secara
intelektual tetapi juga matang secara spiritual dan etis.
Tokoh-tokoh seperti Syed Naquib al-Attas dan Adian
Husaini telah memberikan kontribusi penting dalam
wacana Islamisasi ilmu pengetahuan sebagai solusi untuk
tantangan ini.

Landasan Al-Qur'an dan Hadits tentang IImu
Pengetahuan dan Teknologi
a. Al-Qur'an sebagai Sumber [lmu Pengetahuan

Al-Qur'an mendorong umat manusia untuk
menggunakan akal dan ilmu pengetahuan dalam
memahami ciptaan Allah SWT sebagai tanda
kebesaran-Nya. Dalam Surah Al-Baqarah ayat 164,
Allah SWT berfirman:
Mg A B A G ety s G Castaiy a1y sl gl (3 )
OB Cn e &5 s 5 G0 4 Lalh ol (s ol G 0 50 a5 G0 i
Gsting 38 Y a1y Sl G5 ALl ATy AL ciy ey A0
"Sesungguhnya pada penciptaan langit dan bumi,
pergantian malam dan siang, kapal yang berlayar di laut
dengan muatan yang bermanfaat bagi manusia, air yang
diturunkan Allah dari langit lalu menghidupkan bumi
setelah mati (kering), dan Dia sebarkan di bumi itu segala
jenis makhluk, serta angin dan awan yang dikendalikan
antara langit dan bumi, benar-benar terdapat tanda-tanda
bagi kaum yang berakal." (QS. Al-Bagarah 2: 164)

Ayat ini mengajak manusia untuk mengamati
fenomena alam dan menggunakan akal sebagai sarana
untuk memahami ciptaan Allah, yang menjadi dasar bagi
pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi.

b. Hadits Nabi Muhammad SAW tentang Ilmu
Nabi Muhammad SAW bersabda:
"Barang siapa keluar untuk menuntut ilmu, maka ia berada

di jalan Allah sampai ia kembali." (HR. Muslim)
140



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Hadits ini menegaskan bahwa menuntut ilmu,
termasuk ilmu pengetahuan dan teknologi, merupakan
ibadah dan bagian dari jihad di jalan Allah.

Selain itu, Nabi SAW juga bersabda:
naEE G Sae 00 Jae 1)) aad A G
"Sesungguhnya Allah mencintai apabila seseorang
melakukan suatu pekerjaan, maka hendaklah ia
menyempurnakannya." (HR. Al-Baihaqji)

Hadits ini mengajarkan pentingnya kualitas dan
kesungguhan dalam ilmu dan pekerjaan, termasuk dalam
bidang sains dan teknologi.

Tantangan Pendidikan Islam dalam Menghadapi
Sains dan Teknologi Modern
a. Dualisme dan Fragmentasi Ilmu Pengetahuan

Salah satu tantangan terbesar adalah dualisme ilmu
pengetahuan yang terjadi antara ilmu agama dan ilmu
duniawi. Banyak lembaga pendidikan Islam masih
mengajarkan ilmu agama dan ilmu dunia secara
terpisah, sehingga peserta didik mengalami kesulitan
mengintegrasikan keduanya dalam kehidupan sehari-
hari.

Syed Naquib al-Attas (1978) mengkritik dominasi ilmu
sekuler yang hanya mengedepankan aspek empiris dan
materialistik, sementara mengabaikan dimensi spiritual
dan etika. la menegaskan perlunya Islamisasi ilmu
pengetahuan yang berangkat dari prinsip tauhid
sebagai sumber kebenaran sejati.

b. Kekhawatiran terhadap Dampak Negatif Teknologi

Teknologi modern membawa kemudahan, namun juga
menimbulkan kekhawatiran terkait dampak negatifnya
terhadap moral dan spiritual umat Islam. Misalnya,
penyebaran konten negatif melalui media digital dan
internet, serta penggunaan teknologi tanpa
pertimbangan etika Islam.
Adian Husaini dan rekan (2010) mengingatkan bahwa
teknologi harus dikembangkan dan digunakan sesuai
dengan nilai-nilai Islam agar tidak merusak akhlak dan
kehidupan sosial.

141



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

c. Kurikulum Pendidikan Islam yang Belum Memadai
Kurikulum pendidikan Islam di banyak lembaga masih
belum mampu mengakomodasi perkembangan ilmu
pengetahuan dan teknologi secara memadai. Materi
sains dan teknologi yang diajarkan seringkali terpisah
dari nilai-nilai Islam, sehingga peserta didik tidak
memperoleh pemahaman yang holistik.

Hal ini menyebabkan kesenjangan antara ilmu agama

dan ilmu dunia yang berdampak pada pembentukan

karakter peserta didik.

Islamisasi ilmu  pengetahuan  adalah  proses
merekonstruksi ilmu pengetahuan berdasarkan
epistemologi Islam yang berlandaskan tauhid. Konsep ini
bertujuan mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam
pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi.

Adian Husaini dkk (2010) menyatakan bahwa
Islamisasi ilmu pengetahuan bukan sekadar
menambahkan nilai-nilai Islam pada ilmu sekuler,
melainkan mengubah paradigma ilmu itu sendiri agar
selaras dengan prinsip-prinsip Islam.

Syed Naquib al-Attas menegaskan:

"Islamisasi ilmu pengetahuan adalah proses mendasar

untuk mengembalikan ilmu pengetahuan kepada

sumbernya yang sejati, yaitu wahyu Ilahi dan prinsip
tauhid."

Implementasi  Islamisasi ilmu  pengetahuan
mencakup:

a) Penanaman nilai-nilai etika dan spiritual dalam

pengajaran sains dan teknologi.

b) Pengembangan kurikulum yang mengintegrasikan

ilmu agama dan ilmu dunia.

c) Pembentukan kesadaran kritis terhadap dampak

teknologi terhadap umat manusia dan lingkungan.

Pendidikan Islam harus mampu membekali peserta
didik dengan kemampuan ilmiah dan teknologi yang
memadai, sekaligus menanamkan nilai-nilai Islam yang
kuat. Hal ini penting agar peserta didik tidak hanya menjadi
ahli teknologi, tetapi juga insan yang bertakwa dan
bertanggung jawab.

142



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Sejarah Islam mencatat tokoh-tokoh seperti Ibnu Sina,
Al-Kindi, dan Al-Farabi yang berhasil mengembangkan ilmu
pengetahuan dan teknologi berlandaskan prinsip Islam.
Pendidikan Islam modern harus melanjutkan tradisi ini
dengan membangun jembatan antara sains dan agama.

Beberapa institusi pendidikan Islam telah mulai
mengintegrasikan sains dan teknologi dengan nilai Islam
dalam kurikulumnya. Misalnya, Institut Studi Islam dan
Sains Terapan (INSISTS) yang secara aktif mengembangkan
model  pendidikan yang  mengintegrasikan  ilmu
pengetahuan dan teknologi dengan nilai-nilai Islam.

Penelitian-penelitian dalam jurnal INSISTS
menunjukkan bahwa integrasi ini dapat meningkatkan
kualitas pendidikan dan membentuk karakter peserta didik
yang seimbang antara intelektual dan spiritual.

Isu sains dan teknologi dalam pendidikan Islam
merupakan tantangan sekaligus peluang besar. Pendidikan
Islam harus mampu mengintegrasikan ilmu pengetahuan
dan teknologi modern dengan nilai-nilai Islam melalui
proses Islamisasi ilmu pengetahuan. Dengan demikian,
pendidikan Islam dapat menghasilkan generasi yang tidak
hanya cerdas secara ilmiah tetapi juga matang secara
spiritual dan etis.

. Globalisasi dan Dampaknya terhadap Pendidikan Islam
Globalisasi adalah fenomena multidimensional yang
menghubungkan berbagai negara dan budaya melalui arus
informasi, teknologi, ekonomi, dan ideologi secara cepat
dan luas. Dalam konteks pendidikan Islam, globalisasi
membawa tantangan dan peluang yang kompleks.
Pendidikan Islam harus mampu menavigasi arus
globalisasi agar tidak kehilangan jati diri dan nilai-nilai
fundamentalnya, sekaligus memanfaatkan peluang untuk
meningkatkan kualitas dan relevansi pendidikan.
Fenomena globalisasi menuntut lembaga
pendidikan Islam untuk melakukan refleksi kritis dan
adaptasi strategis agar dapat membentuk generasi Muslim
yang kompeten secara intelektual, bermoral tinggi, dan
berdaya saing global tanpa mengorbankan nilai-nilai Islam.

143



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Globalisasi bukan sekadar proses ekonomi atau
teknologi, melainkan juga transformasi sosial dan budaya
yang mempengaruhi cara pandang dan interaksi manusia.
Menurut Anthony Giddens (1990), globalisasi adalah
intensifikasi hubungan sosial di seluruh dunia yang
menghubungkan lokasi-lokasi yang jauh secara langsung.
Dalam pendidikan Islam, globalisasi menuntut adanya
kesadaran bahwa ilmu pengetahuan dan teknologi
berkembang secara global, sehingga pendidikan Islam
harus mampu membuka diri terhadap ilmu dan metode
baru tanpa kehilangan landasan agama.

Syed Naquib al-Attas (1995) menegaskan bahwa
globalisasi harus dipahami dalam konteks peradaban Islam
yang berlandaskan tauhid, agar pendidikan Islam tidak
terjebak dalam proses westernisasi yang sekuler dan
materialistik.

Dampak Positif Globalisasi terhadap Pendidikan
Islam
a. Akses [lmu Pengetahuan dan Teknologi yang Lebih Luas

Globalisasi membuka akses luas bagi lembaga
pendidikan Islam untuk memperoleh ilmu pengetahuan
dan teknologi mutakhir dari seluruh dunia. Hal ini
memungkinkan pengembangan kurikulum yang lebih
kaya dan relevan dengan kebutuhan zaman. Misalnya,
penggunaan teknologi digital dalam pembelajaran
meningkatkan efektivitas dan jangkauan pendidikan
Islam, memungkinkan pembelajaran jarak jauh dan
kolaborasi internasional.

b. Pertukaran Budaya dan Ideologi
Globalisasi memfasilitasi pertukaran budaya dan
ideologi yang dapat memperkaya wawasan peserta
didik. Pendidikan Islam dapat memanfaatkan dialog
antarbudaya untuk membangun pemahaman yang
lebih inklusif dan toleran, sesuai dengan ajaran Islam
yang menekankan keadilan dan kasih sayang.

c. Peningkatan Standar Akademik dan Profesionalisme
Persaingan global mendorong lembaga pendidikan
Islam untuk meningkatkan kualitas akademik dan
profesionalisme.  Akreditasi  internasional, riset

144



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

kolaboratif, dan publikasi ilmiah menjadi pendorong
kemajuan pendidikan Islam.

Dampak Negatif Globalisasi terhadap Pendidikan Islam
Risiko Hilangnya Identitas dan Nilai Islam

Globalisasi dapat mengancam identitas Islam melalui
penetrasi budaya sekuler, konsumtif, dan materialistik
yang bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Syed
Naquib al-Attas (1995) menyebut fenomena ini sebagai
"krisis peradaban" yang berpotensi menyebabkan umat
Islam kehilangan jati diri dan tujuan hidup.
Homogenisasi Budaya dan Kehilangan Keberagaman
Arus globalisasi cenderung menghasilkan homogenisasi
budaya yang mengikis keberagaman budaya Islam yang
kaya dan beragam. Pendidikan Islam harus mampu
mempertahankan kekhasan budaya lokal dan tradisi
Islam sambil beradaptasi dengan dinamika global.
Ketimpangan Akses dan Kualitas Pendidikan

Tidak semua lembaga pendidikan Islam memiliki
sumber daya yang memadai untuk memanfaatkan
peluang globalisasi. Ketimpangan akses teknologi dan
kualitas pendidikan dapat memperlebar kesenjangan
antara lembaga pendidikan Islam di kota besar dan
daerah terpencil.

Pengaruh Negatif Media dan Teknologi

Media dan teknologi global membawa berbagai konten
yang tidak sesuai dengan nilai-nilai Islam, seperti
pornografi, kekerasan, dan ideologi yang bertentangan
dengan agama. Hal ini menjadi tantangan serius bagi
pendidikan Islam dalam membentuk karakter dan
moral peserta didik.

Strategi Pendidikan Islam dalam Menyikapi Globalisasi
Revitalisasi Kurikulum yang Berbasis Islam dan Global
Pendidikan Islam harus melakukan reformasi
kurikulum yang mengintegrasikan ilmu agama dengan
ilmu pengetahuan dan teknologi modern. Kurikulum
harus mampu membentuk peserta didik yang beriman,
berakhlak mulia, serta kompeten secara intelektual dan
profesional.

Pengembangan Pendidikan Multikultural dan Dialog

Antarbudaya
145



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Mendorong pendidikan multikultural yang menghargai
keberagaman dan mempromosikan dialog antarbudaya
sesuai dengan prinsip Islam tentang persaudaraan dan
keadilan. Hal ini membantu peserta didik memahami
dan menghormati perbedaan dalam konteks global.
Pemanfaatan Teknologi Informasi dan Komunikasi (TIK)
Optimalisasi penggunaan TIK dalam pendidikan Islam
untuk meningkatkan akses dan mutu pembelajaran.
Teknologi harus dimanfaatkan sebagai alat untuk
memperkuat pembelajaran nilai-nilai Islam dan
membangun komunitas belajar global.

Penguatan Pendidikan Karakter dan Spiritualitas
Memperkuat pendidikan karakter dan spiritualitas
sebagai benteng terhadap pengaruh negatif globalisasi.
Pendidikan Islam harus menanamkan nilai-nilai
tauhid, akhlak mulia, dan kesadaran sosial agar peserta
didik mampu menghadapi tantangan global dengan
keimanan yang kokoh.

Peningkatan Kapasitas Guru dan Tenaga Pendidik
Guru sebagai ujung tombak pendidikan Islam harus
dibekali kemampuan intelektual, pedagogik, dan
spiritual yang memadai untuk menghadapi dinamika
globalisasi. Pelatihan dan pengembangan
profesionalisme guru sangat penting.

Pandangan Para Ulama dan Pemikir Pendidikan Islam

tentang Globalisasi

a.

Syed Naquib al-Attas

Al-Attas menegaskan pentingnya pendidikan Islam
yang berakar pada prinsip tauhid untuk
mempertahankan identitas Islam dalam menghadapi
globalisasi. Ia memperingatkan agar pendidikan Islam
tidak terjebak dalam westernisasi yang sekuler dan
kehilangan tujuan spiritual.

Adian Husaini dan Rekan

Adian Husaini dkk menekankan perlunya pendidikan
Islam yang adaptif dan  dinamis, mampu
mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu dunia secara
seimbang dalam menghadapi tantangan globalisasi.

Pemikir Kontemporer Lainnya
146



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Banyak pemikir kontemporer mengajak pendidikan

Islam wuntuk membuka dialog antara tradisi dan

modernitas, serta mengembangkan model pendidikan

yang inklusif dan kontekstual sesuai dengan
kebutuhan zaman.

Beberapa institusi pendidikan Islam telah berhasil
mengimplementasikan strategi adaptasi terhadap
globalisasi, seperti:

a) Penggunaan platform pembelajaran daring (e-
learning) yang mengintegrasikan materi agama dan
ilmu pengetahuan.

b) Program pertukaran pelajar dan kolaborasi riset
internasional yang memperkaya pengalaman
akademik dan budaya.

c) Pengembangan kurikulum berbasis kompetensi
yang mengakomodasi kebutuhan lokal dan global.

Globalisasi membawa dampak yang multifaset terhadap
pendidikan Islam, mencakup peluang dan tantangan.
Pendidikan Islam harus mampu merespons globalisasi
dengan strategi yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam dan
ilmu pengetahuan modern. Dengan demikian, pendidikan
Islam dapat mempertahankan identitasnya sekaligus
berkontribusi dalam peradaban global yang berkeadilan
dan beradab.

. Pendidikan Karakter dan Spiritualitas di Era Modern

Pendidikan karakter dan spiritualitas merupakan
fondasi utama dalam pendidikan Islam yang bertujuan
membentuk insan kamil—manusia yang sempurna secara
intelektual, moral, dan spiritual. Di era modern, yang
ditandai oleh kemajuan teknologi, perubahan sosial, dan
sekularisasi, pendidikan karakter dan spiritualitas
menghadapi tantangan yang kompleks. Nilai-nilai
materialistik, individualistik, dan konsumeristik yang
berkembang pesat seringkali bertentangan dengan prinsip-
prinsip Islam yang mengedepankan keseimbangan antara
dunia dan akhirat, serta kepedulian sosial.

Dalam konteks ini, pendidikan Islam harus mampu
memperkuat pembentukan karakter dan spiritualitas

sebagai benteng moral dan landasan keimanan agar
147



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

generasi Muslim dapat menghadapi tantangan zaman
dengan integritas dan keimanan yang kokoh. Pendidikan
karakter dan spiritualitas bukan hanya sekadar
pembentukan sikap dan perilaku, melainkan juga
pembentukan kesadaran tauhid dan hubungan vertikal
dengan Allah SWT.
Landasan Al-Qur'an dan Hadits tentang Pendidikan
Karakter dan Spiritualitas
a. Pendidikan Karakter dalam Al-Qur'an
Al-Qur'an menempatkan akhlak mulia sebagai
cerminan keimanan dan tujuan utama pendidikan
Islam. Allah SWT berfirman:
"Dan sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti
yang agung.”" (QS. Al-Qalam 68: 4)
Ayat ini menegaskan bahwa akhlak adalah karakter inti
yang harus dimiliki oleh setiap Muslim, terutama para
pendidik dan peserta didik. Pendidikan karakter dalam
Islam tidak hanya membentuk perilaku sosial yang
baik, tetapi juga mencakup kesadaran spiritual yang
mendalam.
Selain itu, Allah SWT berfirman:
"BE e B
"Sungguh beruntung orang yang mensucikan jiwa itu." (QS.
Asy-Syams 91: 9)
Ayat ini menegaskan pentingnya proses penyucian
jiwa (tazkiyah al-nafs) sebagai bagian dari pendidikan
spiritual dan karakter.

b. Pendidikan Spiritualitas dalam Hadits
Nabi Muhammad SAW menekankan pentingnya
pembentukan spiritualitas melalui ibadah dan akhlak
mulia. Dalam hadits qudsi, Allah SWT berfirman:
"am D Hsial 5"
"Sesungguhnya Aku Maha Pengampun lagi Maha
Penyayang." (HR. Bukhari dan Muslim)
Hadits ini mengandung pesan bahwa spiritualitas
Islam berakar pada rahmat dan pengampunan Allah, yang
harus tercermin dalam kehidupan sehari-hari umat Islam.

Nabi SAW juga bersabda:
148



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

"Sebaik-baik orang beriman adalah yang paling baik
akhlaknya." (HR. Tirmidzi)

Hadits ini menegaskan bahwa spiritualitas dan

karakter tidak dapat dipisahkan dalam pendidikan Islam;
keduanya saling melengkapi dalam membentuk insan yang

beriman.

Tantangan Pendidikan Karakter dan Spiritualitas di

Era Modern

a.

Dominasi Nilai Materialistik dan Sekuler

Era modern ditandai oleh dominasi nilai materialistik
dan sekuler yang menempatkan keberhasilan materi
dan status sosial sebagai ukuran utama keberhasilan
hidup. Nilai-nilai ini seringkali bertentangan dengan
prinsip Islam yang mengutamakan keseimbangan
antara dunia dan akhirat, serta menempatkan akhlak
dan ketakwaan sebagai tujuan utama.

Menurut Syed Naquib al-Attas (1995), modernitas
membawa risiko "krisis peradaban" di mana manusia
kehilangan makna hidup sejati karena terjebak dalam
budaya konsumtif dan kehilangan nilai spiritual.

Krisis Moral dan Spiritualitas

Fenomena sosial seperti penyalahgunaan narkoba,
kekerasan, korupsi, dan degradasi moral merupakan
indikasi  lemahnya  pendidikan karakter dan
spiritualitas. Pendidikan Islam harus mampu
menghadirkan solusi yang efektif dan kontekstual
untuk mengatasi krisis moral ini dengan pendekatan
yang holistik.

Tantangan Teknologi dan Media Massa

Teknologi dan media massa membawa pengaruh ganda.
Di satu sisi, media sosial dan teknologi informasi dapat
menjadi sarana dakwah dan pendidikan karakter yang
efektif. Namun, di sisi lain, konten negatif seperti
pornografi, kekerasan, dan ideologi yang bertentangan
dengan Islam dapat merusak moral dan spiritual
peserta didik jika tidak ada pengawasan dan pendidikan

yang memadai.
149



d.

Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Fragmentasi Pendidikan dan Kurikulum

Banyak lembaga pendidikan Islam yang masih
memisahkan antara pendidikan karakter/spiritualitas
dengan pendidikan akademik sehingga pembentukan
karakter dan spiritualitas kurang menyeluruh dan
terintegrasi.

Strategi Pendidikan Karakter dan Spiritualitas dalam

Pendidikan Islam

a.

Pembentukan Kurikulum Berbasis Akhlak dan
Spiritualitas

Kurikulum pendidikan Islam harus menempatkan
pendidikan karakter dan spiritualitas sebagai inti,
bukan sekadar pelengkap. Materi pembelajaran harus
mengintegrasikan nilai-nilai tauhid, akhlak mulia, dan
ibadah dalam seluruh aspek pembelajaran. Menurut
Adian Husaini dkk (2010), kurikulum yang holistik dan
terintegrasi mampu membentuk peserta didik yang
tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga
matang secara moral dan spiritual.

Model Pembelajaran Holistik dan Kontekstual
Pendekatan pembelajaran harus holistik,
menghubungkan aspek kognitif, afektif, dan
psikomotorik. Pembelajaran kontekstual yang relevan
dengan kehidupan sehari-hari peserta didik sangat
penting untuk internalisasi nilai. Metode pembelajaran
seperti pembelajaran berbasis proyek, refleksi diri, dan
diskusi kelompok dapat menumbuhkan kesadaran
spiritual dan karakter.

Peran Guru sebagai Teladan dan Pembimbing Spiritual
Guru memiliki peran sentral dalam membentuk
karakter dan spiritualitas peserta didik. Guru harus
menjadi teladan akhlak dan spiritualitas serta mampu
membimbing peserta didik secara personal dan
kolektif. Al-Ghazali dalam  Thya  Ulumuddin
menegaskan bahwa guru bukan hanya pengajar ilmu,
tetapi juga pembimbing jiwa dan akhlak.

150



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

d. Pemanfaatan Teknologi untuk Pendidikan Karakter
Teknologi informasi dapat digunakan untuk
menyebarkan konten pendidikan karakter dan
spiritualitas secara kreatif dan menarik, misalnya
melalui video dakwah, aplikasi pembelajaran, dan
media sosial yang positif. Namun, penggunaan
teknologi harus disertai dengan pendidikan literasi
digital agar peserta didik mampu memilah informasi
yang bermanfaat dan menghindari konten negatif.

e. Keterlibatan Keluarga dan Masyarakat
Pendidikan karakter dan spiritualitas tidak hanya
tanggung jawab sekolah, tetapi juga keluarga dan
masyarakat. Sinergi antara keluarga, sekolah, dan
masyarakat sangat penting untuk menciptakan
lingkungan yang kondusif bagi pembentukan karakter
dan spiritualitas.

Pandangan Para Ulama dan Pemikir Pendidikan Islam
tentang Pendidikan Karakter dan Spiritualitas
a. Al-Ghazali
Al-Ghazali menekankan pentingnya pembentukan jiwa
dan akhlak sebagai inti pendidikan Islam. Dalam Ihya
Ulumuddin, ia mengajarkan bahwa ilmu tanpa amal
dan spiritualitas adalah kosong dan tidak membawa
manfaat. Pendidikan harus mengarahkan peserta didik
pada penyucian jiwa dan pengembangan akhlak mulia.

b. Syed Naquib al-Attas
Al-Attas menegaskan bahwa pendidikan Islam harus
berorientasi pada pembentukan insan kamil melalui
penanaman nilai-nilai tauhid dan akhlak mulia.
Pendidikan karakter dan spiritualitas adalah fondasi
utama untuk membangun peradaban Islam yang
bermartabat.

c. Adian Husaini dan Rekan
Adian Husaini dkk menekankan pentingnya pendidikan
karakter dan spiritualitas sebagai antidot terhadap

krisis moral di era modern. Mereka mengusulkan
151



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

pendekatan pendidikan yang mengintegrasikan ilmu

pengetahuan dan nilai-nilai Islam secara seimbang

untuk membentuk pribadi yang utuh.

Beberapa lembaga pendidikan Islam telah
mengembangkan program pendidikan karakter dan
spiritualitas yang efektif, seperti:

a. Program tahfidz Al-Qur'an yang

menggabungkan pembelajaran ilmu
pengetahuan dan pembentukan akhlak
mulia.

b. Pelatihan kepemimpinan berbasis nilai Islam
yang menanamkan tanggung jawab sosial
dan spiritual.

c. Kegiatan ekstrakurikuler yang menanamkan
nilai sosial, empati, dan spiritualitas melalui
pengabdian masyarakat dan kegiatan
keagamaan.

Pendidikan karakter dan spiritualitas adalah pilar
utama dalam pendidikan Islam yang harus diperkuat di era
modern. Dengan tantangan modernitas yang kompleks,
pendidikan Islam harus mengembangkan strategi yang
holistik dan kontekstual untuk membentuk generasi
Muslim yang berakhlak mulia, beriman kuat, dan mampu
menghadapi dinamika zaman dengan integritas spiritual
dan moral.

. Islamisasi Ilmu Pengetahuan: Wacana dan Implementasi

Islamisasi ilmu pengetahuan merupakan upaya
filosofis dan praktis untuk mengintegrasikan nilai-nilai
Islam ke dalam ilmu pengetahuan modern yang selama ini
didominasi oleh paradigma sekuler dan materialistik.
Konsep ini muncul sebagai respons terhadap keterputusan
antara ilmu pengetahuan dan nilai-nilai spiritual yang
selama ini terjadi dalam sistem pendidikan modern.
Islamisasi ilmu pengetahuan tidak sekadar menambahkan
elemen Islam secara simbolis, melainkan merekonstruksi
epistemologi ilmu pengetahuan berdasarkan prinsip tauhid
dan wahyu Ilahi.

Menurut Syed Naquib al-Attas, Islamisasi ilmu

pengetahuan adalah "proses mendasar yang bertujuan
152



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

mengembalikan ilmu pengetahuan kepada sumbernya yang
autentik, yaitu wahyu Ilahi dan prinsip tauhid, sehingga
ilmu pengetahuan tidak terpisah dari nilai-nilai spiritual
dan moral" (Al-Attas, 1978, hlm. 12). Hal ini menegaskan
bahwa ilmu pengetahuan dalam Islam harus bersifat
holistik dan integral, tidak hanya berorientasi pada aspek
empiris dan materialistik saja.

Ismail Raji al-Faruqi, dalam karyanya Islamization
of Knowledge, menyatakan bahwa Islamisasi ilmu
pengetahuan adalah "usaha sistematis untuk
mengembangkan ilmu pengetahuan yang berakar pada
nilai-nilai Islam, sehingga mampu memberikan pandangan
dunia yang komprehensif dan menyeluruh" (Al-Faruqi,
1982, hlm. 45). Pendekatan ini menuntut perubahan
paradigma ilmu pengetahuan modern agar tidak
kehilangan dimensi etika dan spiritual.

Fazlur Rahman menambahkan bahwa Islamisasi
ilmu pengetahuan harus dilakukan dengan pendekatan
kritis dan kontekstual, yang mengkaji kembali ilmu
pengetahuan modern dari perspektif Islam dan
menghilangkan unsur-unsur yang bertentangan dengan
ajaran Islam (Rahman, 1982, hlm. 78). Pendekatan ini
mengedepankan interpretasi ulang ilmu pengetahuan agar
sesuai dengan nilai-nilai Islam dan kebutuhan umat.

Islam menempatkan ilmu pengetahuan sebagai
ibadah dan kewajiban yang tidak bisa dipisahkan dari
keimanan. Dalam Al-Qur'an, Allah SWT berfirman:

"oria 3 aladl 185l (il y a1l Gyl
"Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di
antara kamu dan orang-orang yang diberi ilmu
pengetahuan beberapa derajat.” (QS. Al-Mujadalah 58: 11)
(Departemen Agama RI, 1997)

Ayat ini menegaskan bahwa ilmu pengetahuan dan
keimanan harus berjalan beriringan dalam pendidikan
Islam, sehingga seseorang yang berilmu sekaligus beriman
akan mendapatkan derajat yang tinggi di sisi Allah.

Nabi Muhammad SAW juga bersabda:
Tallah K e Ay 8 el Gtk
"Menuntut ilmu itu wajib bagi setiap Muslim." (HR. Ibnu

Majah, no. 224) (Al-Albani, 1999)
153



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Hadits ini menempatkan kewajiban menuntut ilmu

sebagai bagian integral dari keimanan dan ibadah dalam
Islam, sehingga ilmu pengetahuan harus menjadi perhatian
utama dalam pendidikan Islam.

Wacana Islamisasi Ilmu Pengetahuan dalam

Pemikiran Islam Kontemporer

a.

Syed Naquib al-Attas

Syed Naquib al-Attas adalah tokoh utama dalam
wacana Islamisasi ilmu pengetahuan. Ia mengkritik
ilmu pengetahuan modern yang bersifat sekuler dan
fragmentatif, yang memisahkan ilmu dari nilai spiritual
dan moral. Dalam bukunya The Concept of Education
in Islam (1979), al-Attas menegaskan bahwa pendidikan
Islam harus mengintegrasikan ilmu pengetahuan dan
nilai spiritual untuk membentuk insan kamil, yakni
manusia yang beradab dan berkepribadian Islami (Al-
Attas, 1979, hlm. 56).

Al-Attas menyatakan:

"Ilmu pengetahuan bukan hanya sekadar fakta dan
teori, tetapi harus dipahami sebagai ilmu yang berakar
pada prinsip tauhid, yang mengarahkan manusia
kepada kesadaran akan keesaan Allah dan tanggung
jawab moral" (Al-Attas, 1978, hlm. 30).

Ismail Raji al-Faruqi
Ismail Raji al-Faruqi mengembangkan konsep
Islamisasi ilmu pengetahuan yang menuntut
transformasi epistemologi ilmu pengetahuan agar
sesuai dengan pandangan dunia Islam. Dalam
Islamization of Knowledge (1982), ia menekankan
perlunya rekonstruksi sistem ilmu agar tidak terjebak
dalam paradigma sekuler yang memisahkan ilmu dari
agama (Al-Faruqi, 1982, hlm. 50).
Al-Faruqi menulis:
"Islamisasi ilmu pengetahuan adalah suatu gerakan
yang  bertujuan untuk mengembalikan ilmu
pengetahuan kepada prinsip-prinsip Islam, sehingga
ilmu pengetahuan itu menjadi alat pembebasan dan
pembangunan peradaban Islam" (Al-Faruqi, 1982, hlm.
52).

154



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Fazlur Rahman

Fazlur Rahman mengusulkan pendekatan hermeneutik
dalam memahami ilmu pengetahuan modern. Dalam
bukunya Islam and Modernity (1982), Rahman
mengajak umat Islam untuk menafsirkan ulang ilmu
pengetahuan dengan perspektif Islam yang kontekstual
dan kritis, sehingga ilmu pengetahuan tersebut dapat
berfungsi sebagai alat pembebasan dan pembangunan
peradaban Islam (Rahman, 1982, hlm. 85).

Rahman menegaskan:

"Islamisasi ilmu pengetahuan harus dilakukan dengan
cara yang kritis dan kontekstual, mengkaji kembali
ilmu pengetahuan modern agar sesuai dengan ajaran
Islam dan kebutuhan umat" (Rahman, 1982, hlm. 87).

Muhammad Igbal

Filsuf dan penyair Islam Muhammad Igbal juga
mengkritik ilmu pengetahuan yang hanya berorientasi
materialistik dan mengajak wumat Islam untuk
mengembangkan ilmu yang menggabungkan rasio dan
ruh. Dalam The Reconstruction of Religious Thought in
Islam (1930), Igbal menulis:

"Ilmu tanpa ruh adalah mati dan ruh tanpa ilmu adalah
buta" (Igbal, 1930, hlm. 112).

Igbal menegaskan pentingnya integrasi antara ilmu
pengetahuan dan spiritualitas dalam pendidikan Islam.

Implementasi Islamisasi Ilmu Pengetahuan dalam

Pendidikan Islam

a.

Pengembangan Kurikulum Integratif

Kurikulum pendidikan Islam harus mengintegrasikan
ilmu agama dan ilmu dunia secara harmonis
berdasarkan prinsip tauhid. Materi pembelajaran harus
menanamkan nilai spiritual dan etika dalam setiap
disiplin ilmu. Menurut Adian Husaini dkk (2010),
kurikulum yang holistik dan terintegrasi mampu
membentuk peserta didik yang tidak hanya cerdas
secara intelektual tetapi juga matang secara moral dan
spiritual (Husaini et al., 2010, hlm. 75).

155



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

b. Metodologi Pengajaran yang Holistik

Metode pengajaran harus menggabungkan aspek
kognitif, afektif, dan spiritual. Pendekatan
pembelajaran yang kontekstual dan reflektif membantu
peserta didik memahami ilmu pengetahuan dalam
kerangka Islam. Hal ini sejalan dengan pandangan Al-
Ghazali yang menekankan pembelajaran yang
menghubungkan ilmu dengan amal dan spiritualitas
(Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin, hlm. 120).

c. Penanaman Nilai Etika dan Moral

Setiap bidang ilmu harus diajarkan dengan penekanan
pada nilai etika dan moral Islam, sehingga ilmu tidak
digunakan untuk tujuan yang merugikan manusia dan
lingkungan. Menurut Nasr (1993), ilmu pengetahuan
Islam harus berlandaskan etika yang mengedepankan
keseimbangan dan keharmonisan antara manusia dan
alam (Nasr, 1993, him. 89).

d. Pengembangan Riset Berbasis Islam

Lembaga pendidikan dan penelitian Islam didorong
untuk mengembangkan riset yang berlandaskan nilai-
nilai Islam, serta menghasilkan inovasi yang
bermanfaat bagi umat manusia dan lingkungan.
INSISTS sebagai contoh institusi yang aktif melakukan
riset Islamisasi ilmu pengetahuan telah menghasilkan
berbagai karya yang mengintegrasikan nilai Islam dan
ilmu pengetahuan modern (INSISTS Journal, 2020).

e. Pelatihan dan Pengembangan Profesionalisme Guru
Guru dan tenaga pendidik harus dibekali pemahaman
mendalam tentang Islamisasi ilmu pengetahuan agar
mampu mengajarkan ilmu dengan pendekatan Islami
yang autentik. Pelatihan berkelanjutan menjadi kunci
keberhasilan implementasi Islamisasi ilmu
pengetahuan (Husaini et al., 2010, hlm. 102).

Tantangan dalam Islamisasi Ilmu Pengetahuan
a. Dominasi Paradigma Ilmu Sekuler

156



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Paradigma ilmu pengetahuan modern yang sekuler dan
materialistik masih sangat dominan, sehingga sulit
untuk melakukan rekonstruksi ilmu secara Islami
tanpa resistensi. Hal ini menjadi tantangan besar bagi
para akademisi dan pendidik Islam (Al-Attas, 1978,
hlm. 45).

b. Fragmentasi Ilmu Pengetahuan
IImu pengetahuan yang terfragmentasi menjadi
disiplin-disiplin terpisah menyulitkan integrasi nilai-
nilai Islam  secara  menyeluruh. Pendekatan
multidisipliner dan transdisipliner menjadi solusi yang
diusulkan untuk mengatasi fragmentasi ini (Al-Farugqi,
1982, hlm. 60).

c. Keterbatasan Sumber Daya dan Kapasitas
Keterbatasan sumber daya, tenaga ahli, dan kurikulum
yang memadai menjadi hambatan dalam implementasi
Islamisasi ilmu pengetahuan, terutama di negara-
negara berkembang (Husaini et al., 2010, hlm. 110).

d. Tantangan Globalisasi dan Modernitas
Arus globalisasi dan modernitas membawa nilai-nilai
yang kadang bertentangan dengan Islam, sehingga
pendidikan Islam harus mampu menyeimbangkan
antara keterbukaan dan penjagaan nilai (Rahman,
1982, him. 95).

Beberapa institusi pendidikan Islam telah mulai
mengimplementasikan Islamisasi ilmu pengetahuan,
antara lain:

a. Institut Studi Islam dan Sains Terapan
(INSISTS) yang mengembangkan kurikulum
dan riset berbasis Islam, serta
mempublikasikan jurnal ilmiah yang
mengintegrasikan ilmu dan nilai Islam
(INSISTS Journal, 2020).

b. Universitas Islam Internasional Malaysia
(ITUM) yang mengintegrasikan ilmu agama

dan ilmu dunia dalam pengajaran dan
157



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

penelitian, dengan pendekatan Islamisasi
ilmu pengetahuan (IUM Annual Report,
2019).

c. Program-program dakwah dan pendidikan
yang mengedepankan pemahaman Islam
yang holistik dan kontekstual, seperti
pelatihan guru dan pengembangan modul
pembelajaran Islamisasi ilmu (Husaini et al.,
2010).

Islamisasi ilmu pengetahuan merupakan wacana
dan praktik yang sangat penting dalam pendidikan Islam
modern. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke
dalam ilmu pengetahuan dan pendidikan, umat Islam
dapat membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara
intelektual tetapi juga matang secara spiritual dan moral.
Meskipun menghadapi berbagai tantangan, Islamisasi ilmu
pengetahuan menjadi jalan strategis untuk membangun
peradaban Islam yang berkeadaban dan berkeadilan di era
modern.

Kesenjangan antara Teori dan Praktik Pendidikan Islam

Kesenjangan antara teori dan praktik dalam
pendidikan Islam merupakan masalah yang signifikan dan
berulang dalam dunia pendidikan Islam kontemporer.
Meski teori pendidikan Islam telah dirumuskan secara
komprehensif oleh para ulama klasik dan pemikir modern,
realisasi praktiknya di lapangan sering kali mengalami
hambatan yang kompleks. Hal ini menyebabkan
pendidikan Islam belum sepenuhnya efektif dalam
membentuk generasi yang beriman, berilmu, dan
berakhlak mulia sebagaimana yang diharapkan.

Menurut Syed Naquib al-Attas (1979), pendidikan
Islam  sejati adalah  pendidikan yang mampu
mengintegrasikan ilmu dan nilai spiritual dalam kehidupan
nyata, bukan sekadar transfer pengetahuan teoretis yang
terpisah dari amal dan praktik sehari-hari. Namun, realitas
menunjukkan bahwa kesenjangan antara teori dan praktik
ini menjadi salah satu faktor utama mengapa pendidikan
Islam belum mencapai tujuan idealnya (Al-Attas, 1979,

hlm. 57).
158



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Dimensi Kesenjangan Teori dan Praktik dalam

Pendidikan Islam

a. Kesenjangan Kurikulum dan Implementasi
Kurikulum pendidikan Islam sering kali dirancang
dengan landasan teori yang kuat, mencakup nilai-nilai
tauhid, akhlak, dan ilmu pengetahuan. Namun, dalam
praktiknya, kurikulum ini belum sepenuhnya
diimplementasikan secara holistik. Fragmentasi antara
ilmu agama dan ilmu umum masih terjadi, sehingga
peserta didik mengalami kesulitan untuk
mengintegrasikan keduanya dalam kehidupan sehari-
hari (Husaini et al., 2010, hlm. 92).
Al-Ghazali dalam Thya Ulumuddin menegaskan bahwa
ilmu tanpa amal adalah kesia-siaan, dan pendidikan
harus diarahkan untuk menghubungkan ilmu dengan
praktek moral dan spiritual (Al-Ghazali, hlm. 138). Hal
ini menunjukkan pentingnya mengatasi kesenjangan
ini agar pendidikan Islam tidak hanya menjadi teori
kosong.

b. Peran Guru dan Kualitas Pengajaran

Guru sebagai agen utama pelaksanaan pendidikan
sering kali belum memiliki kapasitas yang memadai
untuk mengaplikasikan teori pendidikan Islam secara
efektif. #Kurangnya pelatihan dalam metodologi
pengajaran yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam dan
ilmu pengetahuan menjadi kendala yang signifikan
(INSISTS Journal, 2020).

Al-Attas (1979) menekankan bahwa guru harus menjadi
teladan dalam mengamalkan nilai-nilai Islam, bukan
hanya sebagai pengajar teori. Guru yang mampu
menghidupkan nilai-nilai Islam dalam pengajaran akan
mampu menjembatani kesenjangan teori dan praktik
(Al-Attas, 1979, him. 62).

c. Tantangan Lingkungan dan Modernitas
Modernitas dan globalisasi membawa nilai-nilai baru
yang kadang bertentangan dengan nilai-nilai Islam,
seperti sekularisme, konsumerisme, dan

individualisme. Tekanan lingkungan sosial ini
159



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

mempengaruhi praktik pendidikan Islam secara
langsung, sehingga teori pendidikan Islam sulit
diterapkan secara konsisten (Rahman, 1982, hlm. 108).
Tekanan ini juga menyebabkan lembaga pendidikan
Islam harus berhadapan dengan dilema antara
mempertahankan tradisi dan beradaptasi dengan
tuntutan zaman, yang seringkali menyebabkan
ketidaksesuaian antara teori dan praktik (Al-Farugqi,
1982, him. 70).

d. Keterbatasan Sarana dan Fasilitas Pendidikan
Keterbatasan fasilitas, teknologi, dan sumber daya
pendidikan juga menjadi faktor yang memperlebar
kesenjangan antara teori dan praktik. Banyak lembaga
pendidikan Islam di wilayah terpencil atau kurang
berkembang yang belum memiliki sarana memadai
untuk mengimplementasikan kurikulum dan metode
pengajaran modern yang sesuai dengan prinsip Islam
(Husaini et al., 2010, hlm. 115).

Kesenjangan ini berdampak negatif pada kualitas
pendidikan Islam dan perkembangan peserta didik.
Dampak utama meliputi:

a. Krisis moral dan spiritual: Peserta didik
kurang mampu menginternalisasi nilai-nilai
Islam sehingga terjadi degradasi akhlak dan
spiritualitas (Rahman, 1982, hlm. 112).

b. Ketidaksiapan menghadapi tantangan
zaman: Pendidikan Islam yang tidak aplikatif
menyebabkan  lulusan  kurang  siap
menghadapi dinamika sosial dan teknologi
modern (Al-Faruqi, 1982, hlm. 75).

c. Penurunan kepercayaan masyarakat:
Kesenjangan ini dapat menurunkan
kepercayaan masyarakat terhadap lembaga
pendidikan Islam sebagai institusi
pembentuk karakter dan ilmu pengetahuan
(INSISTS Journal, 2020).

160



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Strategi Menjembatani Kesenjangan Teori dan

Praktik

a.

Reformasi Kurikulum Pendidikan Islam

Reformasi kurikulum yang mengintegrasikan ilmu
agama dan ilmu umum secara holistik sangat
diperlukan. Kurikulum harus dirancang agar nilai-nilai
Islam dapat diinternalisasikan dalam setiap aspek
pembelajaran dan kehidupan sekolah. Husaini et al.
(2010) menekankan pentingnya kurikulum yang
menyatukan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik
dalam pendidikan Islam (Husaini et al., 2010, hlm. 108).
Penguatan Profesionalisme Guru

Pelatihan berkelanjutan bagi guru sangat penting agar
mereka dapat memahami dan mengimplementasikan
teori pendidikan Islam secara efektif. Guru harus
menjadi teladan akhlak dan spiritual serta mampu
menggunakan metode pengajaran yang inovatif dan
kontekstual (Al-Attas, 1979, hlm. 65).

Metode Pembelajaran Aktif dan Kontekstual
Mengadopsi metode pembelajaran yang interaktif dan
relevan dengan kehidupan peserta didik membantu
menghubungkan teori dengan praktik. Model
pembelajaran berbasis proyek, diskusi, dan refleksi diri
dapat meningkatkan pemahaman dan aplikasi nilai-
nilai Islam (Al-Ghazali, hlm. 155).

Pemanfaatan Teknologi Pendidikan

Teknologi dapat menjadi alat efektif untuk memperkaya
materi pembelajaran dan memfasilitasi praktik
pendidikan Islam yang lebih dinamis dan menarik.
Penggunaan media digital, pembelajaran daring, dan
aplikasi edukasi dapat membantu menjembatani
kesenjangan teori dan praktik (INSISTS Journal, 2020).
Sinergi dengan Keluarga dan Masyarakat

Kolaborasi antara sekolah, keluarga, dan masyarakat
sangat penting untuk menciptakan lingkungan yang
mendukung nilai-nilai Islam dan praktik pendidikan
yang konsisten. Rahman (1982) menekankan
pentingnya peran masyarakat dalam memperkuat
pendidikan karakter dan spiritual (Rahman, 1982, him.

118).
161



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Pandangan Tokoh tentang Menjembatani Kesenjangan
a. Syed Naquib al-Attas

Al-Attas mengingatkan bahwa pendidikan Islam harus

mampu mengintegrasikan ilmu dan amal. Menurutnya,

tujuan pendidikan Islam adalah membentuk insan
kamil yang mampu mengaktualisasikan teori dalam

praktik kehidupan nyata (Al-Attas, 1979, hlm. 90).

b. Al-Ghazali

Al-Ghazali dalam Ihya Ulumuddin menyatakan bahwa

ilmu tanpa amal adalah sia-sia. Pendidikan harus

menuntun peserta didik pada transformasi spiritual,

bukan sekadar penguasaan teori (Al-Ghazali, hlm. 142).
c. Fazlur Rahman

Rahman mengkritik pendidikan Islam yang terlalu

teoritis dan kurang kontekstual. Ia mengusulkan

pendekatan yang menghubungkan teori dengan praktik
agar pendidikan Islam lebih relevan dan efektif

(Rahman, 1982, hlm. 120).

Beberapa lembaga pendidikan Islam di Indonesia dan
Malaysia telah melakukan inovasi untuk menjembatani
kesenjangan ini, seperti:

a. Pengembangan pelatihan guru berbasis
Islamisasi ilmu pengetahuan dan pedagogi
modern.

b. Implementasi kurikulum terpadu yang
menggabungkan ilmu agama dan ilmu
umum dengan pendekatan tematik.

c. Pemanfaatan teknologi pendidikan untuk
pembelajaran interaktif dan penguatan
karakter.

Hasilnya menunjukkan peningkatan kualitas
pendidikan dan pembentukan karakter peserta didik yang
lebih baik (INSISTS Journal, 2020; IIUM Annual Report,
2019).

Kesenjangan antara teori dan praktik dalam
pendidikan Islam adalah tantangan utama yang harus
diatasi agar pendidikan Islam dapat mencapai tujuan
pembentukan insan kamil. Melalui reformasi kurikulum,
penguatan profesionalisme guru, metode pembelajaran

inovatif, pemanfaatan teknologi, dan sinergi dengan
162



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

keluarga serta masyarakat, kesenjangan ini dapat
diminimalisir. Pendidikan Islam yang berhasil
menjembatani teori dan praktik akan mampu membentuk
generasi Muslim yang beriman, berilmu, dan berakhlak
mulia serta siap menghadapi tantangan zaman.

. Upaya Menjembatani Tradisi dan Inovasi dalam
Pendidikan

Pendidikan Islam menghadapi tantangan besar
dalam mempertahankan tradisi keilmuan dan nilai-nilai
luhur Islam sekaligus mengakomodasi inovasi dan
perkembangan zaman. Menjembatani tradisi dan inovasi
menjadi sebuah keniscayaan agar pendidikan Islam tetap
relevan, dinamis, dan berdaya saing tanpa kehilangan
identitas dan esensinya. Syed Naquib al-Attas (1979)
menegaskan bahwa pendidikan Islam harus
mengharmonisasikan warisan tradisional dengan
pembaharuan yang sesuai dengan prinsip Islam agar
mampu membentuk insan kamil, yakni manusia sempurna
yang beradab dan berkepribadian Islami (Al-Attas, 1979,
hlm. 102).

Dalam konteks globalisasi dan modernitas, inovasi
pendidikan tidak hanya soal teknologi atau metode
pembelajaran, tetapi juga menyangkut rekonstruksi
epistemologi dan nilai-nilai pendidikan sehingga
pendidikan Islam dapat menjawab kebutuhan kontemporer
sekaligus menjaga kontinuitas tradisi keilmuan Islam yang
kaya dan bermakna.

Tradisi pendidikan Islam yang berakar pada Al-
Qur’an, Hadits, dan karya para ulama klasik telah
membentuk fondasi yang kuat dalam aspek spiritual,
moral, dan intelektual. Namun, perubahan sosial,
kemajuan ilmu pengetahuan, dan teknologi menuntut
inovasi agar pendidikan Islam tidak menjadi statis dan
tertinggal (Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin, hlm. 165).

Fazlur Rahman (1982) mengingatkan bahwa inovasi
pendidikan harus dilakukan dengan pendekatan kritis dan
kontekstual, yang mampu menyaring nilai-nilai lama dan
baru agar tetap sesuai dengan ajaran Islam dan kebutuhan

umat saat ini (Rahman, 1982, hlm. 130). Oleh karena itu,
163



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

menjembatani tradisi dan inovasi adalah proses dinamis
untuk membangun pendidikan Islam yang autentik dan
progresif.

Strategi Menjembatani Tradisi dan Inovasi dalam

Pendidikan Islam

a.

Revitalisasi Kurikulum Berbasis Nilai Islam dan
Kebutuhan Modern

Kurikulum pendidikan Islam harus dirancang ulang
agar mengintegrasikan nilai-nilai tradisional dengan
ilmu pengetahuan dan teknologi modern. Kurikulum ini
harus bersifat holistik, mencakup aspek spiritual,
intelektual, dan sosial, serta relevan dengan
perkembangan global (Husaini et al., 2010, hlm. 120).
Pendekatan tematik dan lintas disiplin dapat menjadi
model efektif dalam revitalisasi kurikulum.
Pengembangan Metode Pembelajaran Kreatif dan
Kontekstual

Metode pembelajaran perlu menggabungkan tradisi
seperti hafalan Al-Qur’an dan studi tafsir dengan
metode inovatif seperti pembelajaran berbasis proyek,
teknologi digital, dan pembelajaran kolaboratif. Metode
ini dapat meningkatkan motivasi dan pemahaman
peserta didik serta menghubungkan teori dengan
praktik (Al-Attas, 1979, hlm. 110).

Penguatan Peran Guru sebagai Mediator Tradisi dan
Inovasi

Guru harus menjadi mediator yang mampu
mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu dunia dengan
pendekatan pedagogis modern. Guru perlu memiliki
kompetensi intelektual, spiritual, dan teknologi agar
mampu membimbing peserta didik secara efektif
(INSISTS Journal, 2020). Pelatihan dan pengembangan
profesional guru harus menjadi prioritas utama.
Pemanfaatan Teknologi Informasi dan Komunikasi (TIK)
Pemanfaatan TIK secara optimal dapat menjembatani
tradisi dan inovasi dengan menyediakan media
pembelajaran interaktif dan akses informasi yang luas.
Teknologi digital memungkinkan penyebaran ilmu
agama dan umum secara luas, mendukung

164



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

pembelajaran jarak jauh, dan memperkaya pengalaman

belajar (IIUM Annual Report, 2019).

e. Pengembangan Pendidikan Karakter dan Spiritualitas
yang Dinamis

Pendidikan  karakter dan  spiritualitas  harus

dikembangkan secara dinamis dengan menggabungkan

nilai-nilai tradisional dan tantangan kontemporer.

Pendidikan ini harus menanamkan nilai tauhid, akhlak

mulia, dan kesadaran sosial agar peserta didik mampu

menghadapi tantangan global dengan integritas (Al-

Ghagzali, hlm. 170).

Beberapa lembaga pendidikan Islam telah berhasil
mengadopsi strategi menjembatani tradisi dan inovasi,
antara lain:

a. Universitas Islam Internasional Malaysia
(ITUM): Mengintegrasikan kurikulum Al-
Qur’an dan Hadits dengan ilmu
pengetahuan dan teknologi modern, serta
mengembangkan metode pembelajaran
inovatif berbasis teknologi digital (IIUM
Annual Report, 2019).

b. Institut Studi Islam dan Sains Terapan
(INSISTS): Mengembangkan modul
pembelajaran yang menggabungkan nilai-
nilai Islam dengan sains dan teknologi, serta
melaksanakan pelatihan guru berbasis
Islamisasi ilmu pengetahuan (INSISTS
Journal, 2020).

c. Madrasah dan Pesantren Modern:
Menggabungkan sistem pendidikan
tradisional dengan teknologi dan metode
pembelajaran modern untuk meningkatkan
kualitas dan daya saing lulusan (Husaini et
al., 2010).

Pandangan Para Tokoh tentang Menjembatani
Tradisi dan Inovasi
a. Syed Naquib al-Attas

Al-Attas menegaskan bahwa pendidikan Islam harus

mempertahankan prinsip tauhid dan nilai-nilai

165



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

tradisional, namun terbuka terhadap inovasi yang tidak
bertentangan dengan Islam. la menyatakan:
"Pendidikan Islam harus mampu mengharmonikan
tradisi dan inovasi untuk membentuk manusia yang
beradab dan berkepribadian Islami." (Al-Attas, 1979,
hlm. 115)

Al-Ghazali

Al-Ghazali mengajarkan bahwa ilmu pengetahuan dan
metode pembelajaran harus diarahkan untuk
mendekatkan diri kepada Allah dan membentuk akhlak
mulia. la mengingatkan pentingnya keseimbangan
antara ilmu dan amal dalam pendidikan (Al-Ghazali,
hlm. 175).

Fazlur Rahman

Rahman menekankan perlunya pendidikan yang
kontekstual dan kritis, yang mampu menjembatani
nilai-nilai tradisional dengan tuntutan zaman modern
tanpa kehilangan esensi Islam (Rahman, 1982, hlm.
140).

Muhammad Igbal

Igbal mengingatkan pentingnya pembaharuan dalam
pendidikan Islam yang menggabungkan rasio dan ruh,
tradisi dan inovasi:

"Ilmu tanpa ruh adalah mati dan ruh tanpa ilmu adalah
buta." (Igbal, 1930, hlm. 112)

Tantangan dalam Menjembatani Tradisi dan Inovasi

a. Resistensi terhadap perubahan: Sebagian
kalangan konservatif menolak inovasi yang
dianggap mengancam tradisi Islam, sehingga
pembaharuan pendidikan berjalan lambat
(Husaini et al., 2010).

b. Kesenjangan sumber daya: Tidak semua
lembaga  pendidikan  memiliki akses
teknologi dan pelatihan yang memadai,
terutama di daerah terpencil (INSISTS
Journal, 2020).

c. Keterbatasan kapasitas guru: Guru perlu
dibekali keterampilan baru untuk mengelola

166



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

pembelajaran inovatif dan integratif (IIUM
Annual Report, 2019).

d. Ketidaksesuaian metode: Inovasi yang tidak
disesuaikan dengan konteks budaya dan
agama dapat menimbulkan kebingungan
peserta didik dan melemahkan nilai-nilai
Islam (Rahman, 1982).

Menjembatani tradisi dan inovasi dalam pendidikan
Islam adalah keharusan untuk menjawab tantangan zaman
tanpa mengorbankan nilai-nilai Islam. Melalui revitalisasi
kurikulum, pengembangan metode pembelajaran kreatif
dan kontekstual, penguatan peran guru, pemanfaatan
teknologi, dan pengembangan pendidikan karakter yang
dinamis, pendidikan Islam dapat menjadi lembaga yang
relevan, efektif, dan autentik. Dengan demikian,
pendidikan Islam mampu membentuk generasi yang
berilmu, beriman, berakhlak mulia, dan siap menghadapi
dinamika global.

167



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

BAB 10

REKONSTRUKSI PEMIKIRAN
PENDIDIKAN ISLAM UNTUK MASA
DEPAN

A. Urgensi Pembaruan dalam Pemikiran Pendidikan Islam

Pendidikan Islam merupakan fondasi utama dalam
membentuk individu dan masyarakat yang berakhlak mulia,
berilmu, dan beriman. Namun, dengan perkembangan zaman
yang dinamis, pendidikan Islam menghadapi tantangan besar
dalam mempertahankan relevansi dan efektivitasnya.
Globalisasi, kemajuan teknologi, dan perubahan sosial budaya
menuntut adanya pembaruan dalam pemikiran pendidikan
Islam agar mampu menjawab kebutuhan masa kini dan masa
depan.

Pembaruan ini bukan sekadar perubahan kosmetik,
melainkan rekonstruksi mendalam yang meliputi aspek
epistemologis, metodologis, dan aplikatif pendidikan Islam.
Sebagaimana ditegaskan oleh Muhammad Igbal, seorang filsuf
dan pemikir pendidikan Islam, bahwa:

"Ilmu tanpa ruh adalah mati dan ruh tanpa ilmu adalah buta."
(Igbal, 1930, him. 112)

Pernyataan ini menegaskan bahwa pembaruan pendidikan
Islam harus menjunjung tinggi keseimbangan antara ilmu
pengetahuan dan nilai-nilai spiritual.

Al-Qur’an menempatkan ilmu pengetahuan sebagai jalan
utama menuju kemajuan dan kebaikan umat. Allah SWT
berfirman:

HECRE STV Ty
168



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

"Dan katakanlah: 'Ya Tuhanku, tambahkanlah kepadaku
ilmu pengetahuan'." (QS. Thaha 20: 114)

(Departemen Agama RI, 1997)

Ayat ini menunjukkan sikap terbuka terhadap ilmu yang

harus terus diperbaharui dan ditingkatkan. Nabi Muhammad
SAW juga mengingatkan pentingnya ilmu dalam kehidupan:

Al ) Bk AT B O e 48 Gualy Gy )l Gl Gat
"Barang siapa menempuh suatu jalan untuk mencari ilmu,
Allah akan memudahkan baginya jalan menuju surga.”
(HR. Muslim)
(Al-Albani, 1999)
Hadits ini menegaskan bahwa pencarian ilmu adalah

ibadah yang harus terus menerus dilakukan, menandakan
pentingnya pembaruan ilmu dan pendidikan.

a.

Pendapat Ulama Klasik dan Kontemporer

Imam Al-Ghazali

Dalam Thya Ulumuddin, Al-Ghazali menekankan
pentingnya pembaruan ilmu dan pendidikan yang tidak
hanya bersifat teoritis, tapi juga membentuk akhlak dan
spiritualitas:

"Ilmu yang tidak membawa perubahan dalam jiwa dan amal
adalah ilmu yang sia-sia." (Al-Ghazali, n.d., hlm. 134)

Syed Naquib al-Attas

Al-Attas mengkritik pendidikan Islam yang statis dan tidak
mampu menjawab tantangan zaman. la menegaskan
bahwa "Pendidikan Islam harus mampu mengakomodasi
perubahan zaman dengan tetap berpegang pada prinsip-
prinsip Islam agar dapat membentuk insan kamil." (Al-
Attas, 1979, hlm. 56)

Abul Hasan Ali An Nadawi

An Nadawi menekankan pentingnya pembaruan
pendidikan sebagai sarana pembentukan generasi yang
mampu menghadapi modernitas tanpa kehilangan identitas
Islam:

"Pendidikan Islam harus mampu mengakomodasi
perkembangan zaman tanpa mengorbankan nilai-nilai
dasar Islam." (An Nadawi, 1985, hlm. 48)

Madjid Irsan Al Kilani

Al Kilani menegaskan bahwa pembaruan harus bersifat

sistemik dan menyeluruh agar pendidikan Islam menjadi
169



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

agen perubahan sosial dan peradaban: "Pembaruan

pendidikan Islam harus meliputi aspek kurikulum, metode,

dan tujuan pendidikan." (Al Kilani, 2010, hlm. 75)

Penelitian Azmi dan Kamaruddin (2018) dalam Journal of
Islamic Education menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai
tradisional dan inovasi modern dalam pendidikan Islam
meningkatkan efektivitas pembelajaran dan relevansi
pendidikan bagi generasi muda Muslim (Azmi & Kamaruddin,
2018).

Penelitian nasional oleh Armas dan Suharto (2015) di jurnal
INSISTS menegaskan bahwa rekonstruksi pendidikan Islam
yang holistik dan kontekstual memperkuat karakter dan
kompetensi peserta didik dalam menghadapi tantangan global
(Armas & Suharto, 2015)

Urgensi pembaruan pemikiran pendidikan Islam adalah
kebutuhan strategis yang tidak dapat ditunda. Dengan
landasan kuat dari Al-Qur’an, Hadits, serta pemikiran para
ulama klasik dan kontemporer, pembaruan ini harus dilakukan
secara sistemik dan holistik agar pendidikan Islam dapat
membentuk generasi yang beriman, berilmu, berakhlak mulia,
dan mampu bersaing di era global.

. Model Pendidikan Holistik Berbasis Tauhid

Model pendidikan holistik berbasis tauhid menempatkan
prinsip keesaan Allah sebagai fondasi utama dalam seluruh
aspek pendidikan Islam. Pendekatan ini tidak hanya
menekankan aspek kognitif, tetapi juga afektif, psikomotorik,
serta pembentukan spiritual dan moral peserta didik secara
menyeluruh. Pendidikan holistik ini menjadi sangat penting
untuk membentuk insan kamil yang mampu menghadapi
tantangan zaman tanpa kehilangan identitas Islami.

Allah SWT berfirman:

" 4 1K Y5 A sy

"Dan sembahlah  Allah dan  janganlah  kamu

mempersekutukan-Nya dengan sesuatu pun.” (QS. An-Nisa

4: 36) (Departemen Agama RI, 1997)

Tauhid mengajarkan kesucian penghambaan hanya kepada
Allah, yang harus menjadi dasar dalam pendidikan. Nabi
Muhammad SAW bersabda:

AV & J&a Ay el )
170



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

"Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan
akhlak yang mulia." (HR. Malik) (Al-Albani, 1999)
Hadits ini menegaskan bahwa pendidikan Islam harus
membentuk akhlak mulia yang berakar pada tauhid.
Pendapat Ulama Klasik dan Kontemporer
a. Imam Al-Ghazali
Dalam Thya Ulumuddin, Al-Ghazali menekankan
pendidikan yang menyeluruh, mengintegrasikan ilmu,
amal, dan spiritualitas agar lahir insan kamil (Al-Ghazali,
n.d., hlm. 150).
b. Syed Naquib al-Attas
Al-Attas menyatakan:
"Pendidikan Islam adalah proses pembangunan manusia
yang beradab berdasarkan prinsip tauhid, mencakup aspek
intelektual, spiritual, dan sosial." (Al-Attas, 1979, hlm. 70)
c. Adian Husaini
Adian Husaini menegaskan pentingnya pendidikan holistik
yang mengakomodasi aspek spiritual dan intelektual:
"Model pendidikan Islam harus holistik, berakar pada
tauhid, dan mampu membentuk karakter dan
intelektualitas peserta didik secara seimbang." (Husaini,
2012, him. 88)
d. Madjid Irsan Al Kilani
Al Kilani menegaskan bahwa model ini harus menjawab
kebutuhan zaman dengan tetap berpegang pada nilai Islam
(Al Kilani, 2010, hlm. 88).
Implementasi Pendidikan Holistik Berbasis Tauhid.
Model ini mengintegrasikan:
a. Kognitif: Ilmu pengetahuan dan teknologi
berlandaskan nilai Islam.
b. Afektif: Pembentukan karakter dan moral berakar
pada tauhid.
c. Psikomotorik: Keterampilan praktis dan aplikasi
ilmu.
d. Spiritual: Hubungan vertikal dengan Allah melalui
ibadah dan refleksi.
Penelitian Armas dan Suharto (2017) menunjukkan
pendidikan holistik berbasis tauhid meningkatkan
keseimbangan ilmu dan akhlak serta kesiapan menghadapi

tantangan global (Armas & Suharto, 2017).
171



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Model pendidikan holistik berbasis tauhid adalah
paradigma pendidikan Islam yang relevan dan efektif.
Dengan mengintegrasikan aspek intelektual, moral, sosial,
dan spiritual, model ini mampu membentuk insan kamil
yang beriman, berakhlak mulia, dan kompeten. Landasan
kuat dari Al-Qur’an, Hadits, dan pemikiran ulama
mendukung model ini sebagai arah pembaruan pendidikan
Islam.

C. Integrasi Kurikulum Pendidikan Umum dan Agama

Integrasi kurikulum pendidikan umum dan agama
merupakan salah satu tantangan utama dalam pendidikan
Islam kontemporer. Kurikulum yang memisahkan ilmu
agama dan ilmu umum sering menyebabkan fragmentasi
ilmu pengetahuan dan krisis identitas peserta didik. Oleh
karena itu, integrasi kurikulum menjadi solusi strategis
untuk membentuk peserta didik yang utuh secara
intelektual, spiritual, dan sosial

Al-Qur’an menegaskan pentingnya ilmu pengetahuan
secara menyeluruh:

Mgk sl 3l e 5
"Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama
seluruhnya." (QS. Al-Bagarah 2: 31) (Departemen Agama
RI, 1997)

Ayat ini menunjukkan bahwa ilmu pengetahuan
mencakup berbagai bidang dan harus dipelajari secara
komprehensif.

Nabi Muhammad SAW bersabda:

Tallas (K e Ay b el bt
"Menuntut ilmu itu wajib bagi setiap Muslim." (HR. Ibnu
Majah, no. 224) (Al-Albani, 1999)

Hadits ini menunjukkan kewajiban menuntut ilmu
agama dan umum secara seimbang.

Imam Al-Ghazali menolak pemisahan ilmu agama dan
ilmu dunia karena keduanya saling melengkapi dalam
membentuk insan kamil: "Ilmu agama dan ilmu dunia
harus berjalan bersama agar manusia menjadi sempurna."
(Al-Ghazali, n.d., hlm. 142)

Syed Naquib al-Attas menegaskan pentingnya integrasi

ilmu agama dan ilmu dunia berdasarkan prinsip tauhid:
172



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

"Integrasi kurikulum adalah kunci untuk mengatasi
fragmentasi ilmu dan membentuk manusia beradab." (Al-
Attas, 1979, hlm. 80)

Abul Hasan Ali An Nadawi menambahkan bahwa
integrasi kurikulum memperkuat identitas Islam peserta
didik dan meningkatkan kecakapan mereka dalam ilmu
pengetahuan modern: "Integrasi ilmu agama dan ilmu
dunia adalah fondasi pendidikan Islam yang mampu
menjawab tantangan modern."” (An Nadawi, 1985, him. 52)

Adian Husaini dan kolega dalam jurnal INSISTS
meneliti model integrasi kurikulum yang efektif dan
menemukan bahwa integrasi meningkatkan kualitas
pembelajaran dan karakter peserta didik (Husaini et al.,
2014).

Model integrasi dapat dilakukan melalui:

a. Pendekatan Tematik: Menggabungkan materi
agama dan umum dalam tema pembelajaran yang
sama.

b. Pendekatan Interdisipliner: Menghubungkan
konsep-konsep dari ilmu agama dan ilmu umum.

c. Pendekatan  Transdisipliner: = Mengembangkan
kompetensi peserta didik yang melampaui batas
disiplin ilmu dengan nilai Islam sebagai landasan.

Penelitian Armas dan Suharto (2016) menunjukkan
bahwa model integrasi tematik dan interdisipliner efektif
meningkatkan pemahaman dan aplikasi nilai Islam dalam
ilmu umum (Armas & Suharto, 2016).

Tantangan Implementasi Integrasi Kurikulum

a. Perbedaan paradigma antara ilmu agama dan ilmu
umum.

b. Keterbatasan sumber daya dan tenaga pengajar
yang kompeten di kedua bidang.

c. Resistensi dari kalangan konservatif yang
mengkhawatirkan pengaruh modernitas.

d. Kebutuhan penyesuaian kurikulum agar sesuai
dengan konteks lokal dan global.

Beberapa institusi telah ~mengadopsi integrasi

kurikulum, seperti Universitas Islam Internasional
Malaysia (IIUM) yang menggabungkan ilmu agama dan ilmu

dunia dalam pengajaran dan penelitian (IIUM Annual
173



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Report, 2019). Di Indonesia, INSISTS mengembangkan
modul pembelajaran berbasis integrasi nilai Islam dan ilmu
pengetahuan (INSISTS Journal, 2020)

Integrasi kurikulum pendidikan umum dan agama
adalah kebutuhan strategis untuk mengatasi fragmentasi
ilmu dan membentuk peserta didik yang utuh secara
intelektual, spiritual, dan sosial. Dengan landasan Al-
Qur’an, Hadits, dan pemikiran wulama klasik dan
kontemporer, @ model integrasi kurikulum  dapat
meningkatkan kualitas pendidikan Islam dan relevansinya
di era modern.

D. Pendidikan Islam sebagai Pilar Pembangunan Umat

Pendidikan Islam memegang peranan sentral sebagai
pilar pembangunan umat yang berkelanjutan. Melalui
pendidikan, umat Islam dibentuk bukan hanya sebagai
individu yang beriman dan berakhlak mulia, tetapi juga
sebagai anggota masyarakat yang produktif dan
berkontribusi dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk
sosial, ekonomi, dan budaya. Pendidikan Islam yang
komprehensif mampu mengintegrasikan nilai spiritual
dengan kemampuan intelektual dan sosial, sehingga
menjadi kekuatan utama dalam pembangunan peradaban
Islam.

Al-Qur’an menegaskan tugas manusia sebagai khalifah
di bumi, yang mengandung implikasi pendidikan untuk
pengembangan diri dan masyarakat:

"R gl b dela ) Akl ot 06 5
"Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para
malaikat: ‘Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang
khalifah di bumi.” (QS. Al-Bagarah 2: 30) (Departemen
Agama RI, 1997)

Peran sebagai khalifah menuntut pendidikan yang
membekali umat dengan ilmu, moral, dan kemampuan
mengelola kehidupan secara adil dan bijaksana. Nabi
Muhammad SAW bersabda:

"Sebaik-baik manusia adalah yang paling bermanfaat bagi
manusia lainnya." (HR. Daraquthni) (Al-Albani, 1999)

174



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Hadits ini menegaskan bahwa pendidikan harus
menghasilkan individu yang berkontribusi positif bagi
masyarakat.

Pendapat Ulama Klasik dan Kontemporer
Imam Al-Ghazali
Al-Ghazali menekankan bahwa pendidikan adalah sarana
utama untuk membentuk masyarakat yang beradab dan
sejahtera: "Pendidikan yang benar akan melahirkan
masyarakat yang mampu mengelola kehidupan dengan
bijaksana dan berakhlak mulia." (Al-Ghazali, n.d., hlm.
160)

Syed Naquib al-Attas

Al-Attas menyatakan bahwa pendidikan Islam adalah
fondasi peradaban yang beradab dan berkeadilan:
"Pendidikan Islam adalah pilar utama dalam membangun
peradaban yang beradab dan berkeadilan." (Al-Attas, 1979,
hlm. 90)

Abul Hasan Ali An Nadawi

An Nadawi menegaskan pentingnya pendidikan Islam
sebagai motor penggerak pembangunan umat: "Pendidikan
Islam harus menjadi motor penggerak pembangunan umat
yang berakar pada nilai-nilai Islam." (An Nadawi, 1985,
hlm. 60)

Adian Husaini dan Rekan

Dalam kajian di INSISTS, Husaini dkk. menyoroti peran
pendidikan Islam dalam pembangunan sosial dan ekonomi
umat: "Pendidikan Islam yang holistik mampu membentuk
generasi yang berdaya saing sekaligus berkarakter."
(Husaini et al., 2016)

Pendidikan Islam membekali peserta didik dengan nilai

etika dan keterampilan yang diperlukan untuk berkontribusi
dalam pembangunan sosial dan ekonomi. Model pendidikan yang
mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu dunia memungkinkan
peserta didik menjadi agen perubahan yang mampu mengatasi
kemiskinan, ketidakadilan, dan berbagai masalah sosial (Armas &
Suharto, 2017).

Pendidikan Islam juga berperan penting dalam pelestarian

dan pengembangan budaya luhur Islam yang berkontribusi pada
peradaban dunia. Pendidikan yang berlandaskan nilai tauhid dan

175



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

akhlak mulia membentuk masyarakat yang harmonis dan
berbudaya tinggi (Al Kilani, 2010).
Tantangan utama dalam menjadikan pendidikan Islam
sebagai pilar pembangunan umat meliputi:
a. Kesenjangan antara teori pendidikan Islam dan
praktik di lapangan.
b. Kurangnya sumber daya dan fasilitas pendidikan
yang memadai.
c. Pengaruh budaya dan nilai-nilai sekuler yang kuat.
d. Kebutuhan untuk mengintegrasikan pendidikan
agama dan umum secara efektif.
Peluang yang ada meliputi:
a. Kemajuan teknologi yang dapat digunakan dalam
pembelajaran.
b. Kesadaran global akan pentingnya pendidikan
karakter dan spiritual.
c. Dukungan lembaga pendidikan dan pemerintah
dalam pengembangan pendidikan Islam.
Pendidikan Islam adalah pilar utama pembangunan
umat yang harus dikembangkan secara holistik dan
kontekstual. Dengan landasan Al-Qur’an, Hadits, dan
pemikiran para ulama, pendidikan Islam harus mampu
membentuk generasi yang beriman, berakhlak mulia, dan
produktif dalam pembangunan sosial, ekonomi, dan budaya
umat. Pendidikan Islam yang kuat dan relevan merupakan
kunci keberhasilan pembangunan peradaban Islam di masa
depan.

E. Strategi Reformulasi Nilai-nilai Pendidikan Islam

Reformulasi nilai-nilai pendidikan Islam menjadi
langkah strategis yang sangat penting dalam menghadapi
tantangan zaman yang terus berkembang. Nilai-nilai
pendidikan Islam yang bersumber dari Al-Qur’an, Hadits, dan
tradisi keilmuan Islam harus direfleksikan ulang dan
dikontekstualisasikan agar tetap relevan dan aplikatif dalam
kehidupan modern. Strategi reformulasi ini bertujuan untuk
memperkuat fondasi moral dan spiritual peserta didik sekaligus
meningkatkan kualitas pendidikan secara menyeluruh dan
adaptif.

Allah SWT berfirman:

176



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

LA QIS5
"Dan ucapkanlah perkataan yang baik kepada manusia."
(QS. Al-Baqgarah 2: 83) (Departemen Agama RI, 1997)
Nabi Muhammad SAW bersabda:
"RV & J&a Ay el L)
"Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan
akhlak yang mulia." (HR. Malik) (Al-Albani, 1999)
Nilai-nilai akhlak mulia menjadi inti pendidikan Islam
yang harus direformulasi dalam konteks kontemporer.
Pendapat Ulama dan Pemikir Kontemporer
a. Imam Al-Ghazali
Dalam Ihya Ulumuddin, Al-Ghazali menegaskan bahwa
pendidikan adalah proses penyucian jiwa (tazkiyah) dan
pembentukan akhlak mulia yang harus dilakukan secara
berkelanjutan (Al-Ghazali, n.d., hlm. 180).
b. Syed Muhammad Naquib al-Attas
Al-Attas menegaskan perlunya reformulasi nilai pendidikan
Islam yang berakar pada prinsip tauhid dan tujuan
membentuk insan kamil:
"Reformulasi  nilai-nilai  pendidikan Islam  harus
berorientasi pada pembentukan manusia yang beradab dan
berkepribadian Islami." (Al-Attas, 1979, hlm. 95)
c. Fazlur Rahman
Rahman mengajak wumat Islam untuk melakukan
reinterpretasi nilai-nilai Islam agar sesuai dengan konteks
modern tanpa menghilangkan esensi ajaran Islam: "Nilai-
nilai Islam harus direformulasi secara kritis dan
kontekstual agar mampu menjawab persoalan umat masa
kini." (Rahman, 1982, hlm. 150)
d. Muhammad Igbal
Igbal menekankan pentingnya pembaruan nilai dalam
pendidikan Islam yang menggabungkan ruh dan rasio:
"Pendidikan harus menyatukan ilmu dan ruh sehingga
lahir manusia yang utuh secara intelektual dan spiritual."
(Igbal, 1930, hlm. 115)
e. Adian Husaini dan Rekan
Dalam penelitian mereka, Husaini dkk. menyoroti
pentingnya reformulasi nilai pendidikan Islam wuntuk
memperkuat karakter dan integritas:

177



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

"Reformulasi nilai-nilai pendidikan Islam menjadi kunci
dalam membentuk generasi yang mampu menghadapi
tantangan global dengan berlandaskan nilai Islam."
(Husaini et al., 2017)

Strategi reformulasi nilai pendidikan Islam meliputi:

a.

Reinterpretasi nilai secara kontekstual:
Menyesuaikan nilai-nilai Islam dengan
perkembangan sosial, budaya, dan teknologi tanpa
mengabaikan prinsip dasar (Rahman, 1982).
Integrasi nilai dalam seluruh aspek kurikulum:
Memastikan nilai moral dan spiritual menjadi
bagian integral dari semua mata pelajaran (Armas &
Suharto, 2018).

Penguatan pendidikan karakter dan spiritual:
Menerapkan metode pembelajaran yang
menumbuhkan kesadaran nilai dan akhlak mulia
(Al-Ghazali, n.d.).

Pelatihan guru dan tenaga pendidik: Meningkatkan
kapasitas pendidik dalam memahami dan
mengajarkan nilai secara efektif dan relevan
(Husaini et al., 2017).

Evaluasi dan pengembangan berkelanjutan:
Melakukan monitoring dan evaluasi nilai-nilai yang
diajarkan serta melakukan perbaikan secara
berkesinambungan (INSISTS Journal, 2019).

Beberapa lembaga pendidikan Islam telah melakukan
reformulasi nilai dengan cara:

a.

b.

Mengembangkan modul pembelajaran yang
menggabungkan nilai spiritual dan akademik.
Mengadakan pelatihan intensif bagi guru tentang
pendidikan karakter dan nilai Islam.

Melaksanakan program ekstrakurikuler yang
menanamkan nilai sosial dan spiritual secara aktif
(INSISTS Journal, 2019).

Reformulasi nilai-nilai pendidikan Islam adalah langkah
penting untuk menjaga relevansi dan efektivitas pendidikan dalam
membentuk manusia berkarakter Islami di era modern. Dengan
landasan Al-Qur’an, Hadits, dan pemikiran ulama klasik serta
kontemporer, strategi reformulasi yang kontekstual dan sistemik

178



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

dapat memperkuat fondasi moral dan spiritual peserta didik
sekaligus meningkatkan kualitas pendidikan secara menyeluruh.

F. Sinergi Antara Lembaga Pendidikan, Keluarga, dan
Masyarakat
Sinergi antara lembaga pendidikan, keluarga, dan masyarakat
merupakan fondasi utama dalam membangun sistem pendidikan
Islam yang efektif, holistik, dan berkelanjutan. Pendidikan tidak
hanya berlangsung di sekolah atau madrasah, tetapi juga dalam
lingkungan keluarga dan masyarakat luas. Kolaborasi yang
harmonis di ketiga ranah ini memperkuat proses pembentukan
karakter, spiritualitas, dan kecakapan intelektual peserta didik.
Integrasi ketiga elemen ini menjadi kunci keberhasilan pendidikan
Islam dalam membentuk insan kamil yang mampu menghadapi
tantangan zaman.
Al-Qur’an menegaskan peran keluarga sebagai institusi pertama
dan utama dalam pendidikan anak:
LAY G 20 ) 1555 Y1 ) ik
"Dan Tuhanmu telah memerintahkan supaya kamu jangan
menyembah selain Dia dan hendaklah kamu berbuat baik kepada
ibu bapakmu." (QS. Al-Isra 17: 23) (Departemen Agama RI, 1997)
Hadits Nabi Muhammad SAW menegaskan tanggung jawab setiap
individu sebagai pemimpin di lingkungan masing-masing: .
"aie ) Ge Jsan KK g1 K
"Setiap kalian adalah pemimpin dan setiap pemimpin‘ akan
dimintai pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya." (HR.
Bukhari dan Muslim) (Al-Albani, 1999)

Fazlur Rahman menekankan pendidikan sebagai proses
sosial yang melibatkan keluarga, sekolah, dan masyarakat secara
sinergis:

"Pendidikan Islam harus dipandang sebagai proses sosial yang
melibatkan keluarga, sekolah, dan masyarakat secara sinergis."
(Rahman, 1982, hlm. 150)

Abdul Karim Zaidan menggarisbawahi peran masyarakat
dalam memperkuat nilai-nilai Islam melalui pendidikan informal
dan lingkungan sosial:

"Masyarakat adalah ruang pendidikan yang tidak kalah penting
dari sekolah; nilai-nilai Islam harus hidup dalam setiap aspek
kehidupan sosial." (Zaidan, 2005, hlm. 88)

179



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Nurcholish Madjid mengajak membangun sinergi dinamis
antara ketiga lembaga pendidikan agar pendidikan Islam
menyentuh seluruh aspek kehidupan masyarakat:

"Pendidikan Islam harus menjadi gerakan kolektif yang melibatkan
keluarga, sekolah, dan masyarakat secara simultan." (Madjid,
1999, him. 102)

Adnin Armas dan Ugi Suharto dalam kajian INSISTS
menekankan bahwa sinergi ini dapat meningkatkan efektivitas
pendidikan karakter dan spiritual di kalangan peserta didik (Armas
& Suharto, 2018).

Model sinergi yang efektif meliputi:

a. Kolaborasi Kurikulum dan Program: Keluarga dan
masyarakat dilibatkan dalam pengembangan dan
pelaksanaan program pendidikan, sehingga nilai-
nilai Islam dapat terus dipertahankan dan
dikembangkan.

b. Pelibatan Orang Tua: Orang tua sebagai pendidik
utama di rumah harus diberdayakan melalui
pelatihan dan dukungan agar dapat mendampingi
pendidikan anak secara optimal.

c. Penguatan Komunitas: Masyarakat berperan
sebagai pendukung dan pengawas pendidikan yang
menciptakan lingkungan kondusif bagi tumbuh
kembang nilai-nilai Islam.

d. Media Komunikasi Efektif: Pemanfaatan media
massa dan teknologi informasi untuk memperkuat
pesan pendidikan di semua lingkungan, termasuk
keluarga dan masyarakat.

Penelitian oleh Sulaiman dan Zainuddin (2017)
menunjukkan bahwa sinergi yang kuat antara sekolah, keluarga,
dan masyarakat meningkatkan hasil belajar akademik dan
pembentukan karakter peserta didik (Sulaiman & Zainuddin,
2017).

Meskipun penting, sinergi antara lembaga pendidikan,
keluarga, dan masyarakat menghadapi berbagai tantangan, antara
lain:

a. Perbedaan Persepsi dan Prioritas: Kadang terjadi
perbedaan pandangan antara sekolah, orang tua,
dan masyarakat tentang tujuan dan metode

pendidikan.
180



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

b. Keterbatasan Sumber Daya: Tidak semua keluarga
dan masyarakat memiliki sumber daya atau
pengetahuan yang cukup untuk mendukung
pendidikan secara optimal.

c. Pengaruh Globalisasi dan Budaya Sekuler: Nilai-
nilai luar yang bertentangan dengan Islam dapat
mengganggu proses pendidikan di lingkungan
keluarga dan masyarakat.

d. Kurangnya Komunikasi dan Koordinasi: Sinergi
yang kurang efektif sering kali disebabkan oleh
lemahnya komunikasi dan koordinasi antar pihak
terkait.

Untuk mengatasi tantangan tersebut, berbagai upaya dapat
dilakukan:

a. Penyuluhan dan Pelatihan bagi Orang Tua:
Memberikan pemahaman dan keterampilan dalam
mendidik anak sesuai nilai Islam.

b. Pengembangan Program Kemitraan Sekolah dan
Masyarakat: Mengadakan kegiatan bersama yang
melibatkan seluruh komponen pendidikan.

c. Penggunaan  Teknologi untuk  Komunikasi:
Memanfaatkan media sosial dan platform digital
untuk menjalin komunikasi efektif antara sekolah,
keluarga, dan masyarakat.

d. Pemberdayaan Organisasi Kemasyarakatan Islam:
Memperkuat peran ormas Islam dalam mendukung
pendidikan dan pembinaan umat.

Sinergi antara lembaga pendidikan, keluarga, dan
masyarakat adalah kunci keberhasilan pendidikan Islam yang
holistik dan berkelanjutan. Dengan landasan Al-Qur’an, Hadits,
serta pemikiran ulama dan tokoh kontemporer, sinergi ini harus
dikembangkan secara sistemik dan dinamis agar pendidikan Islam
mampu membentuk generasi yang beriman, berakhlak mulia, dan
produktif dalam kehidupan bermasyarakat.

G. Masa Depan Pendidikan Islam dalam Arus Peradaban Global

Pendidikan Islam saat ini berada pada persimpangan penting
dalam menghadapi arus peradaban global yang sangat dinamis
dan kompleks. Globalisasi membawa berbagai tantangan sekaligus

peluang, termasuk kemajuan teknologi informasi, perubahan
181



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

sosial budaya, dan interaksi lintas peradaban yang intens. Masa
depan pendidikan Islam sangat tergantung pada kemampuannya
untuk beradaptasi secara inovatif tanpa kehilangan fondasi nilai-
nilai Islam yang autentik.

Al-Qur’an menegaskan pentingnya ilmu pengetahuan sebagai
jalan untuk mengenal ciptaan dan pencipta: )

"Osalas ¥ il s &sabin Cudl (s 53 O OB

"Katakanlah: 'Apakah orang-orang yang mengetahui itu sama
dengan orang-orang yang tidak mengetahui?" (QS. Az-Zumar 39:
9) (Departemen Agama RI, 1997)

Nabi Muhammad SAW juga menekankan pentingnya ilmu
pengetahuan sebagai bekal menghadapi kehidupan:

Tallas (K e Ay b el il
"Menuntut ilmu itu wajib bagi setiap Muslim." (HR. Ibnu Majah)
(Al-Albani, 1999)

Imam Al-Ghazali menegaskan pentingnya ilmu dan amal
sebagai pondasi peradaban:

"Ilmu tanpa amal adalah sia-sia, dan amal tanpa ilmu adalah
kebodohan." (Al-Ghazali, n.d., him. 160)

Syed Naquib al-Attas menegaskan bahwa pendidikan Islam harus
menjadi pilar peradaban yang berkeadaban dan berkeadilan:
"Pendidikan Islam adalah fondasi utama pembangunan peradaban
umat yang beradab." (Al-Attas, 1979, hlm. 90)

Abul Hasan Ali An Nadawi menyoroti perlunya pendidikan Islam
yang menjawab kebutuhan pembangunan umat:

"Pendidikan Islam harus menjadi motor penggerak pembangunan
umat yang berakar pada nilai-nilai Islam." (An Nadawi, 1985, hlm.
60)

Madjid Irsan Al Kilani menekankan pendidikan Islam yang
mampu beradaptasi dengan globalisasi tanpa kehilangan nilai-nilai
Islam:

"Pendidikan Islam harus mampu menjawab tantangan global
dengan tetap berpegang teguh pada prinsip Islam." (Al Kilani, 2010,
hlm. 110)

Adian Husaini dan kolega dalam INSISTS menegaskan
perlunya pendidikan Islam yang inovatif dan adaptif dalam
menghadapi arus peradaban global:

"Pendidikan Islam harus mengembangkan inovasi dan adaptasi
untuk tetap relevan dalam arus global." (Husaini et al., 2019)

182



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

Fazlur Rahman melihat pendidikan Islam sebagai
instrumen penting dalam pembangunan peradaban modern yang
berakar pada nilai-nilai Islam namun terbuka terhadap ilmu
pengetahuan kontemporer:

"Pendidikan Islam harus mampu menjembatani tradisi dan
modernitas dengan cara yang kritis dan konstruktif." (Rahman,
1982, hlm. 160)

Ismail Raji al-Faruqi menekankan perlunya Islamisasi ilmu
pengetahuan sebagai fondasi pendidikan yang mampu
menghadapi kompleksitas global:

"Islamisasi ilmu pengetahuan adalah kunci untuk membangun
pendidikan Islam yang relevan dan berdaya saing di dunia global.”
(Al-Faruqi, 1982, hlm. 120)

Mohammed Arkoun mengajak pendidikan Islam untuk
membuka ruang dialog dan kritik sebagai cara memperkuat
pendidikan dalam menghadapi tantangan global:

"Pendidikan Islam harus mengembangkan pendekatan kritis dan
dialogis agar mampu berkontribusi dalam peradaban modern."
(Arkoun, 2006, hlm. 98)

Nawal El Saadawi, seorang feminis dan intelektual, mengajarkan
pentingnya pendidikan sebagai alat pembebasan sosial yang
relevan bagi pendidikan Islam masa depan:

"Pendidikan harus membebaskan dan memperkuat kesadaran
kritis individu terhadap realitas sosial." (El Saadawi, 1999, hlm. 75)

Tantangan Masa Depan Pendidikan Islam

a. Dominasi budaya sekuler dan konsumtif: Risiko
kehilangan identitas Islam di tengah arus budaya
global.

b. Ketimpangan akses teknologi dan pendidikan:
Menciptakan kesenjangan kualitas pendidikan
antar wilayah.

c. Fragmentasi ilmu pengetahuan: Membuat
pendidikan Islam sulit mengintegrasikan ilmu
agama dan ilmu dunia.

d. Krisis identitas dan moral: Mengancam keutuhan
nilai dan karakter peserta didik.

Peluang dan Strategi Masa Depan

a. Integrasi teknologi digital: Memanfaatkan media

digital untuk memperluas akses dan kualitas

pendidikan Islam.
183



Carlos L. Prawirosastro, M.Pd.I.

b. Pengembangan kurikulum berbasis kompetensi dan
nilai: Menyesuaikan dengan kebutuhan global
tanpa mengabaikan nilai Islam.

c. Penguatan pendidikan karakter dan spiritualitas:
Sebagai benteng nilai dalam menghadapi arus
modernitas.

d. Kolaborasi internasional: Membangun jaringan
pendidikan Islam global untuk pertukaran ilmu dan
budaya.

e. Pengembangan riset dan inovasi Islam: Mendukung
kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi yang
berlandaskan nilai Islam.

Studi Kasus dan Praktik Kontemporer

a. Universitas Al-Azhar, Mesir: Memadukan tradisi
keilmuan Islam klasik dengan pengembangan ilmu
modern dan riset interdisipliner (El1-Masry, 2015).

b. International Islamic University Malaysia (IIUM):
Model integrasi pendidikan Islam dan ilmu
pengetahuan modern yang berorientasi global (ITUM
Annual Report, 2020).

c. INSISTS, Indonesia: Mengembangkan pendidikan
Islam yang inovatif dan kontekstual dengan
pendekatan Islamisasi ilmu pengetahuan (INSISTS
Journal, 2021).

Masa depan pendidikan Islam dalam arus peradaban global
sangat bergantung pada kemampuannya mengintegrasikan tradisi
dan inovasi secara seimbang dan adaptif. Pendidikan Islam harus
mampu menjawab tantangan globalisasi dengan tetap
mempertahankan nilai-nilai tauhid, moral, dan spiritual yang
menjadi fondasi peradaban Islam. Dengan pendekatan Kkritis,
dialogis, dan inovatif, pendidikan Islam dapat menjadi pilar
peradaban dunia yang berkeadilan dan beradab.

184



DAFTAR PUSTAKA

Abd Elgalil, H. M., Abd El Hakamb, F. E. Z., Farrag, [. M.,
Abdelmohsen, S. R., & Elkolaly, H. (2022). Undergraduate
Students’ perceptions of online assessment during COVID 19
pandemic at Faculty of Medicine for Girls, Al Azhar
University, Cairo, Egypt. Innovations in Education and
Teaching International, 60(2), 185 195.

Abd. Rachman Assegaf (2013), Aliran Pemikiran Pendidikan Islam,
Depok: Penerbit RajaGrafindo

Abdul Muyjib & Mudzakkir (2019), Jusuf. Ilmu Pendidikan Islam.
Jakarta: Kencana

Abdul Muyjib & Mudzakkir Jusuf (2019), Ilmu Pendidikan Islam.
Penerbit: Kencana

Abdullah, A. (2022). Strategi dan metode pembelajaran PAIL
Bandung: Pustaka Edu.

Abdullah, M., & Ridwan, M. (2017). Pendidikan Pesantren: Tradisi
dan Transformasi. Yogyakarta: LKIS.

Abdurrahman, D., & Huda, M. (2019). Dinamika Pesantren di Era
Globalisasi. Jakarta: Kencana.

Abuddin Nata (2003), Kapita Selekta Pendidikan Islam, Bandung:
Penerbit Angkasa

Abuddin Nata (2005), “Pemikiran Pendidikan Islam”, Jakarta:
Penerbit Gaya Media Pratama

Abuddin Nata (2005), Tokoh-tokoh Pembaruan Pendidikan Islam di
Indonesia, Depok: Penerbit Raja Grafindo Persada

Abuddin Nata (2012). Kapita Selekta Pendidikan Islam. Jakarta:
Rajagrafindo Persada.

Abuddin Nata (2022), Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam,
Penerbit Amzah

Adiyono, A., Julaiha, J., & Jumrah, S. (2023). Perubahan
Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam Di
Madrasah Aliyah Negeri Insan Cendikia Paser. IQRO: Journal
of Islamic Education, 6(1), 33 60.

Afandi, A. (2021). Metode hiwar dalam pengembangan pendidikan
karakter di sekolah dasar Islam. Jurnal Al-Tarbiyah, 10(1),
45-53. https://doi.org/10.24235/tarbiyah.v10i1.5678

Ahmad D. Marimba, (1989), “Pengantar Filsafat Pendidikan Islam”,
Penerbit Al-Ma’arif

185



Ahmad Tafsir (1992), Ilmu pendidikan dalam perspektif Islam,
Penerbit Remaja Rosdakarya

Ainiyah, N., & Syarif, H. (2021). Evaluasi Pembelajaran Berbasis

Aisyah, A. S., & Muttaqin, A. I. (2022). Modernisasi Sistem
Pendidikan Pondok Pesantren Bustanul Ulum Krai Lumajang
dalam Konteks Perubahan Sosial. Nusantara: Indonesian
Journal of Islamic Studies, v3i2, hlm. 55 65.

Aisyah, S., & Qomariyah, L. (2025). Implementasi metode talaqqi
dalam meningkatkan kualitas bacaan Al Qur’an santri di
Pondok Pesantren Al Aqobah 4 Diwek Jombang. Journal
Sains Student Research.
https://doi.org/10.61722/jssr.v3i4.5914

Akhyar, M., Zulmuqgim, & Kosim, M. (2024). Gagasan
Pembaharuan Pendidikan Islam Berkemajuan Perspektif
K.H. Ahmad Dahlan. Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman,

12(1), 1-19.
https://doi.org/https://doi.org/10.52185/kariman.v12i1.3
79

Al Azhar Assiut Medical Journal. (2022). Analysis of blended
learning in ophthalmology for medical students during the
COVID 19 pandemic. Al Azhar Assiut Medical Journal.

Al Fanarmedia. (2025, Januari). Egypt’s Al Azhar U. Considers
Arabising Medical Studies, Reigniting Debate.

Al Qarawiyyin Presidency. (2024, 2 Juli). Al Qarawiyyin University
Opens Registration for Traditional Final Education for the
2024 /2025 Academic Year. Fes News Media.

Al-Abrasyi, A. M. (2003). Dasar-dasar Pokok Pendidikan Islam.
Jakarta: Bulan Bintang.

Al-Abrasyi, Muhammad Athiyah (2003), Dasar-dasar Pokok
Pendidikan Islam, Penerbit Maktabah al-Ma'arif

Al-Albani, M. N. (1999). Silsilah Ahadits Shahihah. Riyadh:
Darussalam.

Alamtara (Studi Kasus). (2023). Transformasi Dakwah Pesantren
melalui Media Digital: Studi Kasus Pondok Pesantren
Darussalam Blokagung Banyuwangi. Alamtara: Jurnal
Komunikasi dan Penyiaran Islam.

Al-Attas, S. M. N. (1990). The Concept of Education in Islam: A
Framework for an Islamic Philosophy of Education. Kuala
Lumpur: ISTAC.

186



Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. Kuala Lumpur:
ISTAC.

Al-Attas, S. N. (1978). Islam and Secularism. Kuala Lumpur:
ISTAC.

Al-Attas, S. N. (1979). The Concept of Education in Islam. Kuala
Lumpur: ISTAC.

Al-Attas, S.M.N (1993), Islam and Secularism. Kuala Lumpur:
ISTAC

Al-Attas, S.M.N. (1980), Islam and Secularism, Penerbit Qadeem
Press

Al-Attas, S.M.N. (1991). The Concept of Education in Islam. Kuala
Lumpur: ISTAC.

Al-Attas, S.M.N. (1999), “The Concept of Education in Islam?”,
Malaysia: Penerbit The Moslem Youth Movement of Malaysia
(ABIM)

Al-Farabi. (1985). Tahsil al-Sa'adah (The Attainment of Happiness).
Beirut: Dar al-Mashriq.

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of Knowledge: General
Principles and Work Plan. Herndon, VA: International
Institute of Islamic Thought.

Al-Ghazali, I. (2002). Thya Ulumuddin (Kebangkitan Ilmu-ilmu
Agama). Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Ghazali. (2002). Ihya’ Ulum al-Din [Revival of Religious
Sciences]. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Ghazali. (2005). Ihya' Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Ghazali. (n.d.). Ihya Ulumuddin.

Al-Jili, A. A. (1997). Al-Insan al-Kamil fi Ma‘rifat al-Awakhir wa al-
Awail. Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.

Altinordu, A. (2013). The Politics of Education in Turkey: Education
and Islam in a Secular State. British Journal of Sociology of
Education, 34(4), 558-570.

Al-Zarnuji. (2003). Ta'lim al-Muta'allim Tariq al-Ta'allum
[Instruction of the Student: The Method of Learning].
Indonesia: Bintang Pustaka.

Amin Abdullah (2018), Islam sebagai Ilmu: Epistemologi,
Metodologi, dan Etika Ilmu Islam. Yogyakarta: IRCiSoD
Amin  Abdullah (2021) Multidisiplin, Interdisiplin, dan
Transdisiplin: Metode Studi Agama dan Studi Islam di Era

Kontemporer. Yogyakarta: Suka Press

187



Amin Abdullah (2021), Studi Agama: Normativitas atau
Historisitas?. Yogyakarta: Pustaka Pelajar

An Nadawi, A. H. A. (1985). Islamic Education: Tradition and
Reform. Cairo: Dar Al-Shorouk.

Anwar, S., Fikri, A. D., & Izza, Y. P. (2025). Implementation of The
Concept of Tazkiyat Al-Nafs Imam Al-Ghazali in The
Cultivation Of Student Moral Education at The Al-Aly
Bojonegoro Modern Islamic Boarding School. Al Ulya: Jurnal

Pendidikan Islam, 10(1), 176-186.
https://doi.org/https://doi.org/10.32665/alulya.v10i1.421
0

Arif, M., & Aziz, R. (2023). Islamic religious education learning
model in the 21st century: Systematic literature review.
Indonesian Journal of Islamic Education Studies, 3(2), 237-
262. https://doi.org/10.54299 /ijies.v3i2.4417

Arifin, Z. (2017). Evaluasi Pembelajaran: Prinsip, Teknik, dan
Prosedur. Jakarta: PT Remaja Rosdakarya.

Arifin, Z. (2018). Pendidikan Islam: Tradisi dan Transformasi di
Dunia Islam. Jakarta: Kencana.

Arifin, Z. (2019). Pendidikan Islam: Tradisi dan Transformasi di
Dunia Islam. Jakarta: Kencana.

Arifin, Z. (2021). Efektivitas metode hiwar dalam meningkatkan
hasil belajar Pendidikan Agama Islam. Jurnal Pendidikan
Agama Islam Al-Thariqah, 6(2), 134-142.
https://doi.org/10.32699 /thariqah.v6i2.2461

Aris (2022), Ilmu Pendidikan Islam, Cirebon: Penerbit Yayasan
Wiyata Bestari Samasta

Aristotle. (1995). Politics (Trans. Ernest Barker). Oxford: Oxford
University Press.

Armas, A., & Suharto, U. (2015). Rekonstruksi Pendidikan Islam:
Integrasi Tradisi dan Modernitas. INSISTS Journal, 3(2), 45-
67.

Armas, A., & Suharto, U. (2016). Model Integrasi Kurikulum
Pendidikan Islam dan Umum. INSISTS Journal, 4(2), 55-72.

Armas, A., & Suharto, U. (2017). Pendidikan Holistik Berbasis
Tauhid: Studi Implementasi di Sekolah Islam. INSISTS
Journal, 5(1), 78-95.

188



Armas, A., & Suharto, U. (2018). Sinergi Pendidikan Islam:
Keluarga, Sekolah, dan Masyarakat. INSISTS Journal, 6(3),
120-140.

Armas, A., & Suharto, U. (2018). Strategi Reformulasi Nilai
Pendidikan Islam. INSISTS Journal, 6(2), 110-130.

Arsyad Ihsanulhaq, P., & Muttaqin, M. I. (2024). Al Azhar
University’s Indonesian Student Alumni Strategic Role
Analysis in Influencing the Politics of Indonesia Egypt Foreign
Policy. Journal of World Science, 3(10), 1351 1361.

Arsyad, A. (2019). Media Pembelajaran. Jakarta: Rajawali Pers.

Asrol, S., Hesthria, N., & Rizki, O. S. (2021). Role of pesantren in
improving sociopreneurs of the community around pesantren
in Palembang City. Peradaban Journal of Economic and
Business, 2(1), 50-54.
https://doi.org/10.53801/pjeb.v2il.56

Asrol, S., Hesthria, N., & Rizki, O. S. (2023). Role of Pesantren in
Improving Sociopreneurs of the Community Around
Pesantren in Palembang City. Peradaban Journal of
Economic and Business, 2(1), 43 56.

Asrori Mukhtarom (2020), Pemikiran Pendidikan Islam KH Ahmad
Dahlan, Serang Banten: Penerbit Desanta Muliavisitama

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law:
A Systems Approach. London: International Institute of
Islamic Thought.

Azmi, N., & Kamaruddin, M. (2018). Educational Reform in Islamic
Schools: Integrating Tradition and Innovation. Journal of
Islamic Education, 5(1), 23-39.

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di
Tengah Tantangan Milenium III. Jakarta: Kencana.

Azra, A. (2019). Pendidikan Islam: Moderasi, Radikalisme, dan
Tantangan Global. Jurnal Pendidikan Islam, 5(2), 99-116.

Azra, A. (2019). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju
Milenium Baru. Jakarta: Kencana.

Azyumardi Azra (1999), Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi
Menuju Milenium Baru, Jakarta: Penerbit Logos Wacana
mu

Azyumardi Azra (2013), Jaringan Ulama Timur Tengah dan
Kepulauan Nusantara. Jakarta: Kencana

189



Azyumardi Azra (2019), Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi,
Penerbit Prenada Media

Azyumardi Azra (2021), Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi
di Tengah Tantangan Global. Jakarta: Kencana

Azzuwha (2014), Ruang Lingkup Pemikiran Pendidikan Islam,
Azzuwha, https:/ /azzuwha.weebly.com, diakses pada 29 Juli
2025 WIB

Bahri, S., Wahid, A. H., & Najiburrahman. (2023). Digital
Transformation in Pesantren: The Kyai's Role in Improving
Educational Services. Indonesian Journal of Education and
Social Studies, 3(2).

Bloom, B. S. (Ed.). (1956). Taxonomy of educational objectives: The
classification of educational goals. New York: Longmans.

Bulek, M. J. (2025). Biografi Dan Pemikiran Filsafat Ibnu Sina:
Rekonsiliasi Antara Agama Dan Filsafat Ketuhanan Dan
Jiwa. Ournal of Mandalika Literature, 6(2), 547-553.
https://doi.org/https://doi.org/10.36312/jml.v6i2.4176

Daradjat, Z. (2005). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.

Darling-Hammond, L. (2000). Teacher quality and student
achievement: A review of state policy evidence. Education
Policy Analysis Archives, 8(1), 1-44.

Delviany, V., Dewi, E., Hulawa, D. E., & Alwizar. (2024). Pendidikan
Akhlak Dalam Perspektif Imam Al-Ghazali. Counselia; Jurnal
Bimbingan Konseling Pendidikan Islam, 5(2), 357-370.
https://doi.org/https://doi.org/10.31943/counselia.v5i2.1
39

Departemen Agama Republik Indonesia. (1997). Al-Qur'an dan
Terjemahannya. Jakarta: Balai Litbang Agama.

Departemen Agama RI. (2003). Al-Qur’an dan Terjemahannya.
Jakarta: Yayasan Penyelenggara Penerjemahan Al-Qur’an.

Dewantara, K. H. (2004). Pendidikan: Pemikiran, Perjuangan dan
Keteladanan. Yogyakarta: Majelis Luhur Taman Siswa.

Dewey, J. (1916). Democracy and Education: An Introduction to the
Philosophy of Education. New York: Macmillan.

Dias, H. P., Julhadi, & Hanafi, A. H. (2023). Gagasan Moderasi
Beragama: Menguak Pluralisme dalam Pembaharuan Islam
Nurcholish Madjid. Al-Jadwa: Jurnal Studi Islam, 3(2), 156—
172. https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.61445/tofedu.v3i5

190



Durkheim, E. (1956). Education and Sociology. New York: Free
Press.

Efendi, Z. (2024). Ibnu Khaldun dan Teori Peradaban: Relevansi
Pemikirannya dalam Dunia Modern. Innovative: Journal Of

Social Science Research, 4(0), 2198-2210.
https://doi.org/https://doi.org/10.31004 /innovative.v4i6.1
6620

El Saadawi, N. (1999). Women and Education in the Arab World.
Cairo: Dar Al-Hilal.

El-Masry, A. (2015). The Role of Al-Azhar University in
Contemporary Islamic Education. Journal of Islamic Studies,
26(2), 137-158.

Fajrin, D. F., Syafe’, 1., Azizah, N., Hasanah, U., & Rahmatika, Z.
(2025). The talaqqi method: Its effectiveness on students’
ability to memorize the Qur’an. Journal of Innovation and
Research in  Primary Education, 4(3), 410-4109.
https://doi.org/10.56916/jirpe.v4i3.1443

Fauzi Majid, A., & Nurwahidin. (2023). The role of pesantren in
maintaining national resilience in the modern era. Jurnal
Pendidikan dan Pengajaran Islam, 12(2). https://www.riset-
iaid.net/index.php/jppi/article/view /2173

Fauzi Majid, N., & Nurwahidin. (2025). The Role of Pesantren in
Maintaining National Resilience in the Modern Era. Jurnal
Penelitian Pendidikan Islam, 13(1), 13 25.

Fauzi, A. (2022). Pendekatan dakwah bil mau’izah al-hasanah
dalam pendidikan karakter. Jurnal Al-Hikmah: Kajian
Pendidikan dan Dakwah Islam, 14(1), 1-12.
https://doi.org/10.24042 /alhikmah.v14i1.9876

Fauzi, M., & Mulyani, L. (2017). Metode Pembelajaran Al-Qur’an di
Lembaga Tahfiz Modern. Bandung: Alfabeta.

Fazlur Rahman (1982), Islam and Modernity, London: Penerbit
University Chicago Press

Fazlur Rahman. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an
Intellectual Tradition. Chicago: University of Chicago Press.

Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. New York:
Continuum.

Goleman, D. (1995). Emotional Intelligence: Why It Can Matter
More Than 1Q. New York: Bantam Books.

191



H.A.R Tilaar (2002), Membenahi Pendidikan Nasional, Penerbit
Rineka Cipta

H.A.R. Tilaar, (2002), “Perubahan Sosial dan Pendidikan”
Pengantar Pedagogik Transformatif Untuk Indonesia,
Jakarta: Penerbit Gramedia Widiasarana Indonesia

Hadi, A., Syairozi, I., & Oktapiani, M. (2024). Revitalizing Pesantren
Education to Foster Religious Moderation in Indonesia. At
Ta’dib, 19(2), 241 350.

Haedar Nashir (2021), Islam Berkemajuan untuk Indonesia
Berkemajuan. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah

Haedar Nashir (2021), Manifesto Islam Berkemajuan (Yogyakarta:
Suara Muhammadiyah

Hakim, A. R., & Zulaekah. (2023). Transformasi Pendidikan Islam
Menuju Society 5.0: Analisis Kurikulum dan Kompetensi
Guru. Al Muaddib: Jurnal Kajian [lmu Kependidikan, 7(3).

Hakim, F., Syafe’i, I., & Abbas, E. (2024). Konsep Pendidikan
Akhlak Studi Komparasi Pemikiran Imam Al-Ghazali dan
Buya Hamka. Attractive : Innovative Education Journa, 6(3),
57-70.
https://doi.org/https://doi.org/10.51278/aj.v6i3.1499

Halstead, J. M. (2004). An Islamic concept of education.
Comparative Education, 40(4), 517-529.

Harun Nasution (1995), Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran,
Jakarta: Penerbit Mizan

Hasan Langgulung (1979), “Pendidikan Islam dan
Perkembangannya di Dunia Islam”, Jakarta: Penerbit Al-
Ma’arif

Hasan Langgulung (1980), Beberapa Pemikiran tentang Pendidikan
Islam, Bandung: Penerbit Al-Ma'arif

Hasan Langgulung (2003). Pendidikan Islam dan Peranannya
dalam Kemajuan Ilmu Pengetahuan. Jakarta: Pustaka Al-
Husna.

Hasan, N. (2016). Islamic Education in Indonesia: Tradition and
Transformation. Bandung: Mizan.

Hasanah, R. (2021). Efektivitas metode mau’izah dalam
meningkatkan kesadaran ibadah siswa. Jurnal Pendidikan
Agama Islam Al-Tarbawi, 5(2), 45-53.
https://doi.org/10.24235/tarbawi.v5i2.5689

192



Hasbullah. (2015). Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia:
Lintasan Sejarah, Pertumbuhan, dan Pembaruan. Jakarta:
RajaGrafindo Persada.

Hassan, M., Abuzar, M., Shikdar, M. R., Rahman, O., & E. Sor, A.
(2024). A Comparative Study on the Competence of Ideal
Teachers According to Al-Ghazali and Abdullah Nashih
Ulwan: Their Relevance and Application in the Modern
Education System. Solo Universal Journal of Islamic
Education and Multiculturalism, 2(3), 219-232.

Hasyim Mahmud Wantu, dkk (2023), Buku Ajar Ilmu Pendidikan
Islam (Kompilasi Materi), Purbalingga: Penerbit Eureka Media
Aksara

Hay, D., & Nye, R. (2006). The Spirit of the Child. London: Jessica
Kingsley Publishers.

Hidayat, R., Luviadi, A., & Putra, A. E. (2024). Implementasi metode
talaqqi dalam pembelajaran Tahsinul Qur’an di Pondok
Pesantren Ahmad Dahlan Candipuro. Al Mau’izhoh: Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 6(1), 596-601.
https://doi.org/10.31949 /am.v6i1.8808

Hidayat, W. N., & Kuswanto. (2024). Relevansi Pengembangan
Kurikulum Pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali dan
Ibnu Sina. Kartika: Jurnal Studi Keislaman, 4(1), 92-101.
https://doi.org/https://doi.org/10.59240/kjsk.v4i1.62

Hidayatullah, F. (2016). Filsafat Pendidikan Islam: Membangun
Kerangka Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi Pendidikan
Islam. Yogyakarta: Kaukaba.

Hidayatullah, F. (2016). Filsafat Pendidikan Islam: Membangun
Kerangka Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi Pendidikan
Islam. Yogyakarta: Kaukaba.

Hoque, M. N., & Abdullah, M. F. (2021). The world’s oldest
university and its financing experience: A study on Al
Qarawiyyin University (859 990). Journal of Nusantara
Studies (JONUS), 6(1), 24 41.

Huda, M., & Fadillah, M. (2019). Konsep Pendidikan Islam: Teori
dan Praktik. Bandung: Pustaka Setia.

Humaidah Hasibuan (2022), Filsafat Pendidikan Islam,

Huntington, S. P. (1996). The Clash of Civilizations and the
Remaking of World Order. New York: Simon & Schuster.

193



Husaini, A., et al. (2010). Islamisasi Ilmu Pengetahuan dan
Pendidikan. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar.

Husaini, A., et al. (2014). Integrasi Kurikulum dalam Pendidikan
Islam: Studi Kasus. INSISTS Journal, 3(1), 33-50.

Husaini, A., et al. (2016). Pendidikan Islam sebagai Pilar
Pembangunan Umat. INSISTS Journal, 6(1), 45-65.

Husaini, A., et al. (2017). Reformulasi Nilai Pendidikan Islam dalam
Era Global. INSISTS Journal, 7(1), S0-70.

Husaini, A., et al. (2019). Pendidikan Islam dalam Arus Peradaban
Global. INSISTS Journal, 8(1), 20-45.

Ibn Jama’ah. (2008). Tazkirah al-Sami’ wa al-Mutakallim fi Adab
al-‘Alim wa al-Muta‘allim. Kairo: Dar al-Hadits.

Ibnu Khaldun. (2011). Muqaddimah (terj. oleh Franz Rosenthal).
Princeton: Princeton University Press.

Ibnu Sina. (1990). Kitab al-Najat. Beirut: Dar al-Afaq.

I[IUM Annual Report. (2019). Islamic Education and Research.
Kuala Lumpur: IIUM Press.

[IUM Annual Report. (2020). Islamic Education and Research.
Kuala Lumpur: [IUM Press.

Ilyasin, M., & Junaidi, M. (2017). Institusi Pendidikan Islam:
Telaah Historis dan Kontekstual. Malang: UIN Maliki Press.

Igbal, M. (1930). The Reconstruction of Religious Thought in Islam.
Lahore: Shaikh Muhammad Ashraf.

Jauhari, R., Walid, M., & Aziz, A. (2025). Transformasi Kebijakan
Kurikulum di Madrasah: Komparasi Kritis antara KMA
Nomor 347 Tahun 2022 dan KMA Nomor 450 Tahun 2024.
JIP Jurnal lmiah Ilmu Pendidikan, 8(7), 7009 7016.

Jessieca, A. M., & Saepudin, A. (2022). Implementasi metode
talaqqi melalui pembelajaran hybrid pada mata pelajaran
tahfidz Al-Qur’an. Jurnal Riset Pendidikan Agama Islam,
2(2), 73-80. https://doi.org/10.29313/jrpai.v2i2.1163

Kemendikbudristek. (2022). Panduan Implementasi Kurikulum
Merdeka. Jakarta: Kemdikbudristek.

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan RI. (2003). Undang-
Undang Sistem Pendidikan Nasional No. 20 Tahun 2003.
Jakarta: Depdiknas.

Kusnandar, K., & Mukhibat, M. (2019). Metode dakwah Rasulullah
SAW: Studi pendekatan komunikatif dalam hadis. Jurnal

194



Komunikasi Islam, 9(1), 23-38.
https://doi.org/10.15642/jki.2019.9.1.23-38

Langgulung, H. (1991). Manusia dan Pendidikan: Suatu Analisis
Psikologi dan Pendidikan. Jakarta: Pustaka Al-Husna.

Lickona, T. (1991). Educating for Character: How Our Schools Can
Teach Respect and Responsibility. New York: Bantam Books.

Lie, A. (2005). Cooperative Learning: Mempraktikkan Cooperative
Learning di Ruang-Ruang Kelas. Jakarta: Grasindo.

Locke, J. (1996). Some Thoughts Concerning Education.
Cambridge: Cambridge University Press.

Lubna (2020), llmu Pendidikan Islam Kajian Teoretis dan Praktis,
Mataram: Penerbit Sanabil

M. Quraish Shihab (2021), Wawasan Al-Qur’an tentang
Pendidikan, Bandung: Penerbit Mizan

Ma’arif, S. (2020). Rekonstruksi Pendidikan Islam: Gagasan dan
Praktik Pembelajaran Kontekstual. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Madjid, N. (1999). Islam, Kemodernan dan Keindonesiaan. Jakarta:
Paramadina.

Mahmud, M. D., & Sadik, S. (2023). Relevance of Islamic
Traditional Pedagogical Strategies in 21st Century Education:
A Case Study of Al Qarawiyyin University. Journal of Creative
Writing, 7(1), 64 82.

Mahmudin, W., Ilyas, R. M. M., Hasanah, A., & Arifin, B. S. (2025).
Theoretical Basis of Character Education as a Foundation for
Character Formation. Al-Afkar, Journal For Islamic Studies,
8(2), 1336-1348. https://doi.org/doi:
10.31943/afkarjournal.v8i2.1439.

Maisarah, A., Zulaiqah, N. A., Qobtiyah, M., Ridho, M., Wahida, N.,
Anastasya, N., & Sofiani, I. K. (2025). Konsep Pendidikan
Islam dalam Perspektif Al-Ghazali dan Relevansinya di Era
Modern. PEMA, 5(2), 466-475.
https://doi.org/https://doi.org/10.56832 /pema.v5i2.1212

Majelis Ulama Indonesia (MUI). (2011). Pedoman Pendidikan
Karakter Berbasis Nilai-Nilai Islam. Jakarta: MUI Press.

Makhluf, A. Z., Khoerunnisa, N., Rondiyah, S. N., & Mu’aimanah,
U. (2023). Digital Readiness in Islamic Education: A Case
Study of Pesantren Assalafiyyah Mlangi Sleman, Indonesia.
Journal of Islamic Education Management Research, 12(4).

195



Maktumah, L., & Mighfar, S. (2022). Relevansi Sistem Pendidikan
Pesantren Salaf di Era Modernisasi. Edukais: Jurnal
Pemikiran Keislaman, 6(2), 39 56.

Maktumah, L., & Mighfar, S. (2022). Relevansi Sistem Pendidikan
Pesantren Salaf di Era Modernisasi. Edukais: Jurnal
Pemikiran Keislaman, 6(2), 39 56.

Maulana, I., & Syamsuri. (2020). Desain Evaluasi Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam. Jakarta: Kencana.

Maulana, R., & Hidayatullah, R. (2021). Strategi guru dalam
menanamkan nilai-nilai akhlak melalui metode mau’izah.
Jurnal Edukasi Islam, 9(1), 63-72.

Maulidin, S., Nawawi, M. L., & Jatmiko, J. (2024). Studi Literatur:
Transformasi Kurikulum Pendidikan Agama Islam dalam
Konteks Merdeka Belajar. EDUCATOR: Jurnal Inovasi
Tenaga Pendidik dan Kependidikan, 5(1).

Miller, J. P. (2010). Whole Child Education. New York: Teachers
College Press.

Miskawaih, I. (1964). Tahdzib al-Akhlak. Beirut: Dar al-Kutub al-
Ilmiyyah.

Moh Hasibuddin, dkk (2023), Studi Pemikiran Pendidikan Islam
Tradisional Dan Modern, Jurnal Lentera Vol. 22 No. 2,
https://doi.org/10.29138 /lentera.v22i2.1137

Mohammad Arif (2011), Ilmu Pendidikan Islam, Nganjuk: Penerbit
IReSS Press

Moslimany, R., Otaibi, A., & Shaikh, F. (2024). Designing a holistic
curriculum: Challenges and opportunities in islamic
education. Journal of Islamic Studies, 1(1), 52-73.
https://doi.org/https:/ /doi.org/10.35335/beztg009

Muhaimin (2020), Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama
Islam. Jakarta: RajaGrafindo Persada

Muhaimin. (2001). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya
Menangkap Arah Perkembangan Pemikiran dan Praktik
Pendidikan Islam di Indonesia. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Muhaimin. (2010). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama
Islam di Sekolah, Madrasah dan Perguruan Tinggi. Jakarta:
Rajagrafindo Persada.

196



Muhaimin. (2011). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya
Menyelesaikan Problematika Pendidikan dalam Perspektif
Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Muhdi, A., & Halim, F. (2022). The role of pesantren and its literacy
culture in strengthening moderate Islam in Indonesia.
Edukasi Islamika, 7(1). https://e-
journal.uingusdur.ac.id/edukasiaislamika/article/view /172
9

Mujib, A., & Mudzakir, A. (2015). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta:
Kencana.

Muliati, I., Sulaiman, Hoktaviandri, & Rahman, R. (2020).
Pemikiran Muhammad Abduh. Jurnal Kajian Keislaman,
1(1), 44-53.

Mulyasa, E. (2013). Pengembangan dan Implementasi Kurikulum
2013. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Mulyasa, E. (2016). Pengembangan dan Implementasi Kurikulum
2013. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Mulyono, S. (2019). Manajemen Masjid sebagai Pusat Pendidikan
Islam. Jakarta: Kencana.

Nasim, M. (2024). Peran Pendidikan Dalam Membangun Peradaban
Islam (Telaah Historis-Epistemologis). Jurnal Prespektif,
17(1), 13-28.

Nasr, S. H. (1993). Islamic Science: An Illustrated Study. World
Wisdom.

Nasr, S. H. (1994). A Young Muslim's Guide to the Modern World.
Chicago: Kazi Publications.

Nasr, S. H. (2002). The Heart of Islam: Enduring Values for
Humanity. HarperOne.

Nasr, S. H. (2006). Islamic Science: An Illustrated Study. World
Wisdom, Inc.

Nasution, H. (1982). Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran.
Bandung: Mizan.

Nasution, M. A., & Asnidar, A. (2023). Efektivitas penggunaan
metode  hiwar dalam = meningkatkan kemampuan
muhadatsah. Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, 4(1), 12-20.
https://doi.org/10.32505/jpba.v4i1.967

Nata, A. (2001). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Logos Wacana
Imu.

197



Nata, A. (2003). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Logos Wacana
Imu.

Nata, A. (2013). Pendidikan Islam di Indonesia: Sejarah dan
Pemikiran. Jakarta: Kencana.

Nata, Abuddin (2020), Pendidikan Islam di Era Globalisasi.
Jakarta: Rajagrafindo Persada

Natsir, M. (2008). Pendidikan dalam Islam. Jakarta: Pustaka
Panjimas.

Noddings, N. (2005). The Challenge to Care in Schools: An
Alternative Approach to Education. New York: Teachers
College Press.

Nugroho, S., & Sari, D. (2023). Keteladanan dan metode mau’izah
sebagai pendekatan pembinaan karakter siswa. Jurnal
Pendidikan Islam Terpadu, 4(1), 34-41.
https://doi.org/10.54090/jpit.v4il.1120

Nurcholish Madjid (2000), Islam, Doktrin dan Peradaban. Jakarta:
Yayasan Paramadina

Nurlaila (2018), IIlmu Pendidikan Islam, Palembang: Penerbit
Noerfikri Group

Nurul Qomariyah & Darwis, M. (2022). Peran Pondok Pesantren
Salaf di Era Society 5.0. Risalatuna Journal of Pesantren
Studies, 3(2).

Nuryadin, R., Awaliyah, S. A. L., Warto, P. C., Mirwan, & Ruswandi,
U. (2025). The role of sociocultural theory in the learning
process at Islamic educational institutions. Forum

Paedagogik, 16(1).
https://jurnal.uinsyahada.ac.id/index.php/JP/article/view
/13293

Oktaria, I., Alwizar, & Ehulawa. (2025). Relevansi Pemikiran
Afazlur Rahman terhadap Nilai Pendidikan Islam dalam
Kurikulum Merdeka. Jurnal Studi Dan Penelitian Pendidikan
Islam, 8(1), 31-41.
https://doi.org/http:/ /dx.doi.org/10.30659/jspi.8.1.31-46

Parlaungan, P., Hafsah, H., & Hanum, A. H. (2022). The effect of
using talaqqi and wahdah methods against students’ ability
to memorize the Al Qur’an. Jurnal Basicedu, 6(6), 9803-
9810.

Pestalozzi, J. H. (1894). How Gertrude Teaches Her Children.
London: Swan Sonnenschein.

198



Plato. (2007). The Republic (Trans. Desmond Lee). London: Penguin
Classics.

Quraish Shihab (2018), Islam yang Saya Anut. Jakarta: Lentera
Hati

Rahayu, E. (2024). Transformasi Kurikulum Pendidikan Islam di
Tengah Perubahan Sosial dan Teknologi. Jurnal Pendidikan
Tambusai, 8(3), 47432 47437.

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an
Intellectual Tradition. Chicago: University of Chicago Press.

Rahmawati, N. W., & Sihono. (2025). Reformasi Pendidikan Islam
Muhammad Abduh: Integrasi Ilmu Modern Dan Nilai

Keagamaan. Raudhah, 10(1), 310-325.
https://doi.org/https://doi.org/10.48094 /raudhah.v10i1.8
31

Ramadhan, R., & Sari, F. (2022). Pengaruh metode hiwar terhadap
kemampuan berbicara Bahasa Arab siswa. Al-Lughah:
Jurnal Bahasa dan Pendidikan Bahasa Arab, 3(2), 89-97.

Ramayulis. (2011). lmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia.

Ramli, Harun, H., & Aderus, A. (2024). Kajian Kritis Tentang Jiwa
(An-Nafs) dalam Pemikiran Islam (Perspektif Pendidikan
Islam). Indo-MathEdu Intellectuals Journal, 5(3), 3881-3894.
https://doi.org/https://doi.org/10.54373/imeij.v5i3.1401

Riyana, C. (2020). Media Pembelajaran Inovatif: Teori dan Praktik.
Jakarta: Kencana.

Riyanto, Y., & Susilana, R. (2018). Multimedia Pembelajaran
Interaktif. Bandung: Alfabeta.

Roihan, M. (2022). Pesantren Management During The New Normal
Era in Indonesia. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam,
12(2).

Rosyada, D. (2016). Pendidikan Islam Transformatif. Jakarta:
Kencana Prenada Media.

Rosyidatul, I., Suhadi, S., & Faturrohman, M. (2021). Peningkatan
hafalan Al Qur’an melalui metode talaqqi. Al'Ulum Jurnal
Pendidikan Islam, 1(2), 83-94.
https://doi.org/10.54090/alulum.114

Rousseau, J. J. (1979). Emile or On Education. New York: Basic
Books.

Royani, A., Mustajab, M., Mursalim, & Ghani, M. F. a. (2022).
Curriculum Innovation for the Excellent Madrasah Aliyah

199



Program Based on Pesantren. Cendekia: Jurnal
Kependidikan dan Kemasyarakatan, 22(2).

Rumi, J. (2004). The Essential Rumi. (Coleman Barks, Trans.). New
York: HarperOne.

Ruslan, Hanief, F., & Mubarak, H. (2025). Teknik Penafsiran Al-
Qur’an Menurut Imam al-Syafi’i dalam Kitab al-Risalah dan
Ahkam al-Qur’an. Interdisiplinary Explorations in Research
Jorurnal, 3(2), 1-15.
https://doi.org/https://doi.org/10.62976/ierj.v3i2.1145

Rusman. (2017). Model-Model Pembelajaran: Mengembangkan
Profesionalisme Guru. Jakarta: Rajawali Pers.

Safitri, I. D., Choiriah, S., Huda, M. C., & Bakar, M. Y. A. (2024).
Akar Filsafat Pendidikan Islam Melalui Pemikiran Socrates,
Plato Dan Aristoteles. Jurnal Multidisiplin [lmu Akademik,
1(6), 115-128.
https://doi.org/https://doi.org/10.61722/jmia.v1i6.2882

Sagala, S. (2020). Konsep dan Makna Pembelajaran: Untuk
Membantu Memecahkan Problematika Belajar dan Mengajar.
Bandung: Alfabeta.

Sahin, A. (2013). New directions in Islamic education: Pedagogy and
identity formation. Der Islam, 90(1), 1-24.

Sahlberg, P. (2011). Finnish Lessons: What Can the World Learn
from Educational Change in Finland? New York: Teachers
College Press.

Sahri, A., & Aziz, R. (2023). The role of pesantren as traditional
Islamic education institutions in the digital era. Al-Hikmah:
Jurnal Studi Islam, 14(1), 98-112.
https://ejournal.kopertais4.or.id/pantura/index.php/alhik
mah /article/view /4061

Said, M. A. [. (2024). Memandang Peradaban Abbasiyah
Menggunakan Pemikiran Ibnu Khaldun. Historia Islamica,
3(1), 70-80.

Sanaky, H. A. H. (2003). Pendidikan Alternatif: Perspektif Islam dan
Paradigma Baru. Yogyakarta: Safiria Insania Press.

Sanjaya, W. (2010). Strategi Pembelajaran Berorientasi Standar
Proses Pendidikan. Jakarta: Kencana.

Sardiman, A. M. (2011). Interaksi dan Motivasi Belajar Mengajar.
Jakarta: RajaGrafindo Persada.

200



Saripudin, & Maragustam. (2024). Ibn Sina’s Thoughts on
Education and Their Relevance to Contemporary Islamic
Education. Journal of Islamic and Education Studies, 3(4),
336-350.
https://doi.org/https://doi.org/10.58355/lectures.v3i4.112

Sauri, S. (2020). Model pembelajaran interaktif dalam pendidikan
Islam. Jakarta: Prenadamedia Group.

Sayono. (2024). The role of Islamic education in strengthening
social harmony: An analysis of Emile Durkheim’s structural
functionalism theory. Proceedings of the International

Conference on Education and Sharia (ICES).
https://proceedings.uas.ac.id/index.php/ices/article/view/
32

Schwab, K. (2016). The Fourth Industrial Revolution. Geneva:
World Economic Forum.

Selwyn, N. (2016). Education and Technology: Key Issues and
Debates. London: Bloomsbury.

Setiyani, T. W. M., & Tentiasih, S. (2025). Pemikiran K.H Ahmad
Dahlan tentang Pendidikan Berbasis Al Qur’an. TAJDID:
Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 9(1), 55-69.
https://doi.org/ /https:/ /doi.org/10.52266/tadjid.v9i1.406
1

Setyosari, P. (2017). Pengembangan Media Pembelajaran. Malang:
Prenadamedia Group.

Shahruddin, M. S., Sarwa, M. Y., Wong, M. S. M., MOhammad, N.,
Saiman, M. Z., & Suyurno, S. S. (2024). The Influence of
Tahfiz Education on the Human Soul according to Al-
Ghazali’s Perspective. Journal of Quran Sunnah Education
and Special Needs, 8(2), 104-112.
https://doi.org/https://doi.org/10.33102/jgss.vol8no2.227

Shalahudin, R. A. H., & Fauzi, R. Z. (2024). Korelasi Akal dan Jiwa
dalam Prespektif Al Ghazali. Qolamuna, 1(1), 35-42.

Siregar, I. S., & Siregar, L. M. (2018). Studi Komparatif Pemikiran
Ismail Raji Al Fruqi dan Syed Muuhammad Naquib Al Attas.
Jurnal Agama Dan Ilmu Pengetahuan, 15(1), 85-98.
https://doi.org/https://doi.org/10.25299 /jaip.2018.vol15(1
).1588

201



Siti Badi’ah, U., Luthfi Salim, & Syahputra, M. C. (2022). Pesantren
dan Perubahan Sosial pada Era Digital. Analisis: Jurnal
Studi Keislaman, 21(2).

Sofia, A., & Mahendra, S. (2021). Modernisasi dalam Tradisi
Pembelajaran Bahasa Arab (Studi Komparatif di Pesantren
Darussalam Labuhan Haji Aceh Selatan dan Pesantren
Musthafawiyah Purba Baru, Sumatera Utara). DAYAH:
Journal of Islamic Education, 7(1), 85 100.

Suandi, & Herman. (2024). The Concept Of Islamic Education
According To Ibn Khaldun. International Journal of
Education Languange and Social Science, 2(1), 65-73.
https://doi.org/https://doi.org/10.62612 /ijelass.v2i1.35

Subhi, M. (2020). Revitalisasi Tradisi Ilmu dalam Islam: Telaah
Kritis Pemikiran Al-Ghazali. Jakarta: Kencana.

Sugari, D. (2024). Pemikiran K.H. Hasyim Asy’ari Dalam
Pendidikan Islam Indonesia. Populer: Jurnal Penelitian

Mahasiswa, 3(3), 29-35.
https://doi.org/https://doi.org/10.58192 /populer.v3i3.233
2

Sulaiman, M., & Zainuddin, H. (2017). Pengaruh Sinergi Keluarga
dan Sekolah terhadap Pembentukan Karakter Siswa. Jurnal
Pendidikan Islam, 4(1), 55-70.

Sulistuyani, F., Nasikhin, & Atusui, N. Y. (2025). Keseimbangan
Jiwa Raga dalam Pendidikan Islam: Perspektif Al-Ghazali.
Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 3(3), 63-69.
https://doi.org/https://doi.org/10.61132/jbpai.v3i3.1167

Suyadi. (2013). Konsep Pendidikan Anak dalam Al-Qur’an.
Yogyakarta: PT Tiara Wacana.

Suyadi. (2013). Psikologi Pendidikan Islam. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Suyadi. (2015). Strategi Pembelajaran Pendidikan Karakter.
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Suyanto, & Asep, D. (2013). Rekonstruksi Pendidikan Nasional.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Syafa’atin, S., & Muamanah, H. (2020). Konsep Pendidikan
Menurut Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
dengan Sistem Pendidikan Nasional. Jurnal Studi Keislaman
Dan [mu Pengetahuan, 8(4), 286-301.
https://doi.org/10.36088 /palapa.v8i2.859

202



Syafii, I., & Yusuf, S. (2023). The role and challenges of Islamic
education in Indonesia in the disruptive era: The analysis of
the system of Islamic education character in Indonesia.
Akademika: Jurnal Pemikiran Islam, 26(1). https://e-
journal.metrouniv.ac.id/index.php/akademika/article/view
/3285

Syafiq Hasyim (2020), Islam Nusantara sebagai Paradigma
(Jakarta: PPIM UIN Jakarta

Syakdiyah, H., Sofa, A. R., & Sugianto, M. (2024). Keutamaan Ilmu
Sebagai Fondasi Dalam Membangun Peradaban Islam Di Era
Modern: Perspektif Nilai Dan Relevansi Kontemporer.
Inspirasi Dunia: Jurnal Riset Pendidikan Dan Bahasa, 4(1),
43-54.
https://doi.org/https://doi.org/10.58192 /insdun.v4il.284
7

Syawaluddin, S., Hafiz, M., & Kurniawan, W. (2025). Efektivitas
metode talaqqi dalam meningkatkan kualitas bacaan santri
tahfidz di Pondok Pesantren Modern Daarul Syuhada Kota
Tebing Tinggi Sumatera Utara. Jurnal Sadewa: Publikasi
Imu Pendidikan, 3(2), 1-9.
https://doi.org/10.61132/sadewa.v3i2.1642

Syifa, A., & Ridwan, A. (2024). Pendidikan Karakter Islami di Era
Digital: Tantangan dan Solusi Berdasarkan Pemikiran Sosial
Imam Al-Ghazali. Social Studies in Education, 107-122(2), 2.
https://doi.org/https://doi.org/10.15642/sse.2024.2.2.107
-122

Syihab, M. Q. (2007). Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan.

Syukur, A. (2021). Praktik mau’izah Nabi Muhammad SAW dalam
membina sahabat: Tinjauan hadis-hadis targhib wa tarhib.
Jurnal Ilmu Hadis, 3(2), 101-110.

Tachibana, K. (2024). Virtue Ethics Embedded: Aristotelianism in
the Post-War Japanese Moral Education. Journal of Moral

Education, 1(2), 1-18.
https://doi.org/https://doi.org/10.1080/03057240.2024.2
347670

Tafsir, A. (20060). Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam.
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Takim, M., Arianti, Y., Fatimah, E., Shafikhurrohman, A., Wahyu
Wijaya, A. 1., Fathurrahman, K., Mutaqin, L., Restu Afrianto

203



Rahman, Z. A., & Akhsana, Z. (2022). Peningkatan Digital
Capabilities pada Santri Pondok Pesantren Darul [lmi dalam
Mewujudkan Pondok Pesantren yang Mandiri Secara
Finansial. AKSES: Jurnal Ekonomi dan Bisnis, 18(2).

Taufik, A. (2021). Penggunaan metode hiwar dalam pembelajaran
Bahasa Arab di sekolah menengah. Al-Manar: Jurnal
Pendidikan Bahasa Arab, 5(2), 55-66.
https://doi.org/10.31219/0sf.io/98jvn

Tilaar, H. A. R. (2002). Pendidikan, Kebudayaan dan Masyarakat
Madani Indonesia. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Tilaar, H. A. R. (2002). Perubahan Sosial dan Pendidikan:
Pengantar Pedagogik Transformatif untuk Indonesia.
Jakarta: Grasindo.

Turkle, S. (2015). Reclaiming Conversation: The Power of Talk in a
Digital Age. New York: Penguin Press.

Undang-Undang Republik Indonesia No. 20 Tahun 2003 tentang
Sistem Pendidikan Nasional.

UNESCO. (1996). Learning: The Treasure Within. Report to
UNESCO of the International Commission on Education for
the Twenty-first Century.

UNESCO. (2020). COVID-19 Educational Disruption and Response.
https://en.unesco.org/covid19/educationresponse

Uno, H. B. (2011). Model Pembelajaran: Menciptakan Proses
Belajar Mengajar yang Kreatif dan Efektif. Jakarta: Bumi
Aksara.

Wan Mohd Nor Wan Daud (2003), “Filsafat dan Praktik Pendidikan
Islam”, Bandung: Penerbit Mizan Pustaka

Wan Mohd Nor, W. N. (1998). The Educational Philosophy and
Practice of Syed Muhammad Naquib al-Attas: An Exposition
of the Original Concept of Islamization. Kuala Lumpur:
ISTAC.

Wibowo, A., Roqgib, M., Subur, S., & Kumala, S. A. (2024).
Construction of education based on religious moderation:
Role of Islamic education leadership in promoting tolerance

and social harmony. International =~ Journal of
Multidisciplinary Approach Research and Science, 2(3),
1311-1316.

https:/ /risetpress.com/index.php/ijmars/article/view /995

204



Yani, M. (2024). Sosok Dan Pemikiran Ibnu Khaldun Dalam Konsep
Pendidikan. Jurnal Aktualisasi Pendidikan Islam, 19(2), 47—
60.

Yusanto, M., & Asy’ari, E. (2018). Pendidikan Islam dalam
Perspektif Sejarah dan Konsep. Jakarta: Prenadamedia
Group.

Yusron, M., & Kurniawati, D. (2020). Tantangan implementasi
metode mau’izah dalam pendidikan moral. Jurnal Studi
Keislaman, 6(1), 56-62.

Yustiasari, F., Marpuah, S., Wasehudin, & Zulhimma. (2024).
Transformasi Kurikulum Merdeka di Madrasah;
Menyongsong Era Pendidikan Digital. IHSAN: Jurnal
Pendidikan Islam, 2(1), 1-10.

Yusuf, A. (2020). Peran metode mau’izah dalam pembelajaran
Pendidikan Agama Islam. Jurnal Fikrah, 8(1), 87-95.

Yusuf, M. (2004). Pendidikan Islam Holistik Integratif. Yogyakarta:
Safiria Insania Press.

Yusuf, M., & Rahmah, R. (2020). Dinamika metode diskusi dan
hiwar dalam kelas besar. Jurnal [lmu Pendidikan Islam, 8(1),
70-78.

Zahra, F., Saputri, 1., & Sofiana, I. K. (2024). Pemikiran Pendidikan
Islam Menurut Imam Syafi’i: Pendekatan Hukum dan
Keadilan Dalam Pembelajaran. Journal of Humanities
Education Management Accounting and Transportation, 1(2),
799-805. https://doi.org/10.57235/hemat.v1i2.2830

Zaidan, A. K. (2005). Masyarakat dan Pendidikan Islam. Jakarta:
RajaGrafindo.

Zain, R. (2021). Pengaruh metode mau’izah terhadap perilaku
disiplin siswa. Jurnal Pendidikan Karakter, 11(2), 134-145.
https://doi.org/10.21831/jpk.v11i2.5678

Zainuddin, & Thawwifi, Z. (2023). Pemikiran Pendidikan Filsuf
Islam Al-Qabisi Dan Muhammad Abduh. Qolamuna Jurnal
Studi Islam, 9(1), 131-145.

Zakiyah Darajat (1992), Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Penerbit
Bumi Aksara

Zakiyah, D. R. (2015). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta:
RajaGrafindo Persada.

Zarkasyi, H. F. (2010). Islamization of Knowledge in the Malay
World: A Work in Progress. Islam & Science, 8(2), 111-132.

205



Zarkasyi, H. F. (2010). Pendidikan Islam: Menjawab Tantangan
Zaman. Gontor: STAIN Press.

Zarkasyi, H. F. (2017). Integrasi [lmu dalam Sistem Pendidikan
Islam. Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 6(1), 23-36.

Zarkasyi, H. F. (2017). Islamic Education and Modernization in
Indonesia. Jurnal Cendekia, 15(2), 301-318.Al-Attas, S. M.
N. (1980). The Concept of Education in Islam: A Framework
for an Islamic Philosophy of Education. Kuala Lumpur:
ISTAC.

Zarkasyi, H. F. (2017). Pendidikan Pesantren dan Pembentukan
Karakter. Ponorogo: STAIN Press.

Zubaedi. (2012). Desain Pendidikan Karakter. Jakarta: Kencana.

Zubaedi. (2019). Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi dan
Aplikasinya dalam Lembaga Pendidikan. Jakarta: Kencana.

Zuhairi, A. (2018). Revolusi Pembelajaran Digital dalam Pendidikan
Islam. Jakarta: Prenadamedia Group.

Zuhairini, dkk, (1985), “Filsafat Pendidikan Islam”, Jakarta:
Penerbit Bumi Aksara

Zuhairini, dkk, (1992), Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Penerbit
Bumi Aksara

Zuhairini, et al. (1995). Pendidikan dalam Islam. Surabaya: Bumi
Aksara.

Zuhairini, et al. (2005). Metodologi Pengajaran Agama Islam.
Surabaya: Bina [lmu.

206



Buku ini hadir sebagai sebuah ikhtiar untuk memperkaya khazanah
literatur mengenai pemikiran pendidikan Islam yang terus relevan
sepanjang zaman. Pendidikan Islam tidak hanya sekadar proses transter
ilmu pengetahuan, tetapi juga merupakan upaya membentuk
kepribadian yang beriman, berakhlak mulia, serta mampu menjawab
tantangan kehidupan modern. Oleh karena itu, pemikiran pendidikan
Islam yang lahir dari para ulama, cendekiawan, dan praktisi pendidikan
perlu dipahami, dikaji, dan diaplikasikan dalam konteks kekinian.

Dalam buku ini penulis mencoba menguraikan berbagai gagasan
pendidikan Islam dari aspek historis, filosofis, hingga aplikatif. Pemikiran
para tokoh klasik hingga kontemporer disajikan secara sistematis
dengan harapan dapat memberikan wawasan yang utuh dan menjadi
pijakan dalam membangun konsep pendidikan yang berkarakter Islami
sekaligus adaptif terhadap perkembangan zaman. Penulis menyadari
sepenuhnya bahwa karya ini masih jauh dari kesempurnaan. Oleh karena
itu, kritik dan saran yang membangun dari para pembaca sangat
diharapkan demi perbaikan dan penyempurnaan di masa mendatang.
Akhirnya, penulis berharap semoga buku ini dapat memberikan manfaat
bagi mahasiswa, dosen, peneliti, maupun masyarakat umum yang
memiliki perhatian terhadap pendidikan Islam. Semoga kehadiran buku
ini menjadi kontribusi kecil namun berarti dalam upaya memajukan
pendidikan Islam di Indonesia dan dunia.

Yayasan Pendidikan Hidayatun Nihayah ISBN 978-634-9b420-2-b
Penerbit HN Publishing

JI. Sunan Kudus Il No.3, Latsari, II | | I|I| | | |I I|I||I |
Kabupaten Tuban, Jawa Timur 9 786349 642026
hn.publishing24egmail.com
https://yph-annihayah.com




