)

{2

JI‘ ull‘ u!l

'.L

Putu Mueglar, M. Pg‘., Taufig A
Sari @myu, Am M. urhanuddin, M.Pd.l.,

ani, S.Pd.l, M.S : oni, S.HI. M.Ag.,
., Dr. Cu g' MA., Prof. Kama Abdul»




PENDIDIKAN AGAMA
ISLAM UNTUK GENERASI
Z DAN GENERASI ALPHA

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd., Taufiq,
M.Pd.I, Dr. H. Ahmad Manshur, M., Dr. Hj.
Solihah Sari Rahayu, MH., M.Ag., Dr. Hamam
Burhanuddin, M.Pd.I., Ika Sofia Rizqgiani, S.Pd.I.,
M.S.I., M Afwan Romdloni, S.HI. M.Ag., Dr.
Saepul Anwar, S.Pd.I., M.Ag., Dr. Cucu
Surahman, M.Ag., MA., Prof. Dr. Kama Abdul
Hakam, M.Pd., Dr. Mokh. Iman Firmansyah, S
Pd.I., M.Ag.

Yayasan Pendidikan Hidayatun Nihayah



PENDIDIKAN AGAMA ISLAM UNTUK GENERASI
Z DAN GENERASI ALPHA

Penulis:

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd., Taufiq, M.Pd.I., Dr. H.
Ahmad Manshur, M., Dr. Hj. Solihah Sari Rahayu, MH.,
M.Ag., Dr. Hamam Burhanuddin, M.Pd.I., Ika Sofia
Rizqgiani, S.Pd.I., M.S.I., M Afwan Romdloni, S.HI. M.Ag., Dr.
Saepul Anwar, S.Pd.I., M.Ag., Dr. Cucu Surahman, M.Ag.,
MA., Prof. Dr. Kama Abdul Hakam, M.Pd., Dr. Mokh. Iman
Firmansyah, S Pd.I., M.Ag.

ISBN:
9786349659826

Editor:
Dr. Joko Hadi Purnomo, S.E., M.Si., M.E.

Cover:
Maftuhul I[lma Wiratama

Redaksi:

Office I

J1l. Sunan Kudus III No.3, Latsari, Kec. Tuban, Kabupaten Tuban,
Jawa Timur 62314

Office II

Perumahan Menilo Garden, Tuban, Jawa Timur, 62372

Email: hn.publishing24@gmail.com

Cetakan Pertama: Desember, 2025
Ukuran:
15.5x23 cm

Hak pengarang dan penerbit dilindungi Undang-undang No. 28
Tahun 2014. Dilarang memproduksi Sebagian atau seluruhnya
dalam bentuk apapun tanpa izin tertulis dari penerbit.

ii



KATA PENGANTAR

Segala puji bagi Allah Swt. atas limpahan rahmat, taufik, dan
hidayah-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan buku
Pendidikan Agama Islam untuk Generasi Z dan Generasi Alpha ini.
Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada Nabi
Muhammad Saw., suri teladan sepanjang masa yang ajarannya
menjadi fondasi utama dalam membangun akhlak, karakter, dan
kecerdasan spiritual umat manusia.

Buku ini disusun sebagai respon terhadap perubahan besar yang
terjadi pada lanskap perkembangan peserta didik di era digital.
Generasi Z dan Generasi Alpha tumbuh dalam lingkungan yang
sangat berbeda dibandingkan generasi sebelumnya. Mereka lahir
dan berkembang di tengah banjir informasi, kemajuan teknologi,
media sosial, kecerdasan buatan, serta pola komunikasi yang serba
cepat dan visual. Kondisi ini membawa peluang besar sekaligus
tantangan serius bagi pendidikan agama Islam. Di satu sisi,
teknologi membuka akses luas terhadap sumber belajar keislaman
yang beragam. Namun, di sisi lain, nilai-nilai moral, keteladanan,
dan kedalaman spiritual berpotensi tergeser oleh budaya instan,
distraksi digital, dan krisis identitas.

Melalui buku ini, penulis berupaya menghadirkan pemahaman
komprehensif mengenai bagaimana pendidikan agama Islam dapat
dirancang, dikembangkan, dan diimplementasikan sesuai karakter
generasi masa kini. Pembahasan dalam buku ini meliputi teori
perkembangan peserta didik modern, karakteristik psikologis dan
digital Generasi Z dan Alpha, pendekatan pedagogis yang relevan,
model pembelajaran yang interaktif dan humanis, integrasi
teknologi yang bijak, hingga strategi penanaman nilai-nilai
keislaman yang sesuai dengan kebutuhan zaman. Buku ini juga
menekankan peran guru, orang tua, dan lembaga pendidikan
sebagai ekosistem utama dalam menumbuhkan religiositas, akhlak
mulia, dan literasi digital islami pada anak dan remaja.

Harapan besar kami adalah bahwa buku ini dapat menjadi rujukan
praktis dan teoretis bagi para pendidik, dosen, guru PAI, peneliti,
pembuat kebijakan, serta siapa pun yang memiliki kepedulian
terhadap masa depan pendidikan agama Islam. Semoga buku ini
dapat menginspirasi pembelajaran PAI yang lebih kontekstual,
kreatif, relevan, dan adaptif terhadap perubahan zaman, namun
tetap berpijak kokoh pada nilai-nilai tauhid, akhlak, dan tradisi
intelektual Islam.

Salam,
Penulis

iii



DAFTAR ISI
Sampul
Sampul Dalam
Kata Pengantar
Daftar Isi

BAB 1 MEMAHAMI GENERASI Z DAN GENERASI

ALPHA
A.

B.

Definisi Ciri Khas Generasi Z dan Generasi
Alpha

Implikasi Perbedaan Generasi terhadap
Dunia Pendidikan dan Sosial
Faktor-Faktor Pembentuk Karakter Antar
Generasi

Pola Pikir, Gaya Belajar dan Preferensi
Komunikasi

Tantangan Spiritual dan Moral di Era
Digital

Pengaruh Media Sosial dan Teknologi
terhadap Perilaku Keagamaan

Psikologi Dan Kesehatan Mental Generasi
Digital

BAB 2 KONSEP PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
KONTEMPORER

A.

B.

C.

Landasan filosofis dan normatif PAI di era
modern

Transformasi Pendidikan Agama Islam di
Era Digital

Kontekstualisasi Nilai-nilai Islam bagi
Generasi Masa Kini

BAB 3 KURIKULUM PAI UNTUK GENERASI
DIGITAL

A.
B.

Pengertian Kurikulum
Kurikulum PAI

iv

ii
iii
iv

12

15

18

22

26

28

32

36

41

41
44



BAB

4 METODE DAN PENDEKATAN

PEMBELAJARAN PAI

A.

B.

Metode pembelajaran aktif (active learning)
dalam PAI

Pendekatan humanis dan konstruktivis
untuk generasi digital

. Strategi pembelajaran berbasis proyek

(project-based learning)

Pemanfaatan metode kolaboratif dan
diskusi kritis

Pendekatan spiritual dan reflektif dalam
pembelajaran PAI

BAB 5 MEDIA DNA TEKNOLOGI PEMBELAJARAN

PAI

oowe>

Pengertian Media Pembelajaran
Peran Media dalam Pembelajaran PAI
Prinsip Pemilihan Media PAI
Klasifikasi Media

BAB 6 PENGEMBANGAN KARAKTER DAN
AKHLAK GENERASI Z DAN ALPHA

A.

B.

Pentingnya Pendidikan Akhlak di Era
Modern

Nilai-Nilai Utama Akhlak Islami untuk
Generasi Digital

Strategi Internalisasi Nilai Moral dalam
Kehidupan Sehari-Hari

Peran Keluarga, Sekolah, dan Lingkungan
dalam Pembentukan Akhlak

Studi kasus penguatan akhlak generasi
muda di era digital

BAB 7 INTEGRASI PENDIDIKAN KARAKTER DAN
LITERASI DIGITAL

A.

Konsep literasi digital dalam perspektif
Islam

63

64

67

68

71

74

77

77

80

85

91

100

100

103

106

110

114

117

117



B. Mengajarkan etika bermedia sosial bagi
generasi muda

C. Sinergi antara pendidikan karakter Islami
dan literasi digital

D. Pencegahan degradasi moral akibat
penyalahgunaan teknologi

E. Model integrasi karakter dan literasi digital
dalam PAI

BAB 8 EVALUASI DAN PENILAIAN DALAM PAI
A. Konsep evaluasi berbasis kompetensi dan

karakter

B. Instrumen penilaian kognitif, afektif, dan
psikomotorik

C. Penilaian autentik dalam pembelajaran
agama

D. Pemanfaatan teknologi dalam asesmen PAI
E. Tantangan evaluasi karakter pada
generasi digital

BAB 9 TANTANGAN DAN SOLUSI DALAM
PEMBELAJARAN PAI UNTUK GENERASI
MODERN
A. Tantangan sekularisasi, hedonisme, dan
individualisme
B. Masalah kejenuhan belajar di era digital
C. Perubahan pola relasi guru dan murid di
era teknologi
D. Solusi inovatif menghadapi generasi
multitasking
E. Strategi membangun kembali relevansi PAI
bagi generasi modern

BAB 10 MEMBANGUN PENDIDIKAN HUMANIS DI
ERA AI
A. Studi kasus pembelajaran PAI berbasis
teknologi

vi

121

123

126

129

133

133

137

140

144

148

154

154

155
155

157

158

160

161



B. Inovasi pembelajaran berbasis proyek 163
keislaman

C. Model integrasi PAI dengan kegiatan sosial 167
dan komunitas

D. Praktik baik dari sekolah/madrasah 169
dalam membangun karakter digital Islami

E. Rekomendasi implementasi PAI yang 171
efektif untuk generasi masa depan

DAFTAR PUSTAKA 173
PROFIL PENULIS 202

vii



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

BAB 1
Memahami Generasi Z dan
Generasi Alpha

A. Definisi Ciri Khas Generasi Z dan Generasi Alpha

1.

Pengertian Generasi Z

Generasi Z adalah kohort kelahiran yang tumbuh
besar bersamaan dengan ketersebaran internet, ponsel
pintar, dan media sosial (Maulida & Makrufi, 2025),
sehingga pola pikir, cara belajar, interaksi sosial, dan
orientasi nilai mereka berbeda dari generasi
sebelumnya. Secara teoretis, konsep generasi merujuk
pada kumpulan individu yang lahir dalam rentang
waktu tertentu dan yang dibentuk oleh pengalaman
historis, sosial, ekonomi, dan teknologi yang mereka
alami saat masa pembentukan (formative years)
(Sutrasna, 2023).

Pendekatan ini dijelaskan oleh para ahli generasi
seperti Strauss & Howe yang menekankan bahwa
pengalaman kolektif seperti peristiwa besar, kondisi
ekonomi, teknologi dominan membentuk sikap, nilai,
dan perilaku kohort tertentu(Zulmi et al., 2024). Jadi
pengertian Generasi Z bukan sekadar label umur,
melainkan produk interaksi antara waktu kelahiran
dan konteks sosial-historis.

Rentang yang sering dipakai di literatur
internasional yaitu lahir sekitar pertengahan 1990-an
sampai awal 2010-an. banyak studi operasional
menyebut 1997-2012 sebagai rentang praktis, tetapi
ada juga sumber yang memulai 1995 atau yang



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

menggeser akhir ke 2015 tergantung tujuan penelitian
(Anindya et al., 2021).

Menurut Pew Research Center menekankan
bahwa Gen Z adalah generasi pertama yang benar-
benar 'digital native' atau tumbuh dengan internet dan
ponsel (Anindya et al., 2021). Mereka juga mencatat
aspek demografis penting di beberapa negara misal di
Amerika Serikat Gen Z termasuk generasi yang paling
majemuk secara ras/etnis sejak dulu.

Kemudian Jean M. Twenge menggunakan istilah
iGen untuk menekankan dampak perangkat pribadi
(smartphone) pada anak muda (Pandanwangi et al.,
2025). Sebagaimana generasi Z yang hidup
berdampingan dengan kemajuan teknologi yang pesat
menyebabkan paparan konstan pada layar dan media
sosial mengubah pola hubungan sosial lebih
komunikasi digital, lebih sedikit interaksi tatap muka di
masa muda (Hasibuan & Nurhasanah, 2024). Ada
korelasi peningkatan masalah kesehatan mental

(kecemasan, depresi) dan penggunaan
smartphone/medsos, terutama pada remaja
perempuan.

Pengertian Generasi Alpha

Generasi Alpha merujuk pada kelompok individu
yang lahir setelah Generasi Z, yaitu sekitar tahun 2010
hingga pertengahan 2020-an (Muchtar, Judijanto, et
al., 2025). Istilah Generasi Alpha pertama kali
diperkenalkan oleh Mark McCrindle, seorang sosiolog
asal Australia, yang mendeskripsikan generasi ini
sebagai generasi pertama yang sepenuhnya lahir dan
tumbuh dalam lingkungan digital sejak lahir (fully
digital generation) (Rahmawati, 2018).

Berbeda dari generasi sebelumnya yang
beradaptasi dengan teknologi, Generasi Alpha justru
lahir dan dibesarkan dalam ekosistem yang telah
sepenuhnya terdigitalisasi, di mana teknologi,
kecerdasan buatan (AlI), dan konektivitas internet
menjadi bagian integral dari kehidupan sehari-hari.



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

McCrindle menyebut bahwa mereka adalah “the
most materially endowed, technologically immersed, and
formally educated generation ever’” generasi dengan
sumber daya materi, paparan teknologi, dan pendidikan
yang lebih tinggi dibanding generasi mana pun
sebelumnya (Bety & Ariani, 2020).

Mark McCrindle menyebutkan bahwa Generasi
Alpha menjadi yang paling terhubung (hyperconnected)
dan paling terdidik dalam sejarah. Mereka hidup dalam
lingkungan yang dikelilingi oleh smart devices, artificial
intelligence, Internet of Things (IoT), dan sistem on-
demand information (Umar, 2024). Memiliki attention
span atau rentang perhatian yang lebih pendek karena
terbiasa dengan akses informasi cepat dan visual
interaktif.

Perbandingan Ciri Generasi Z dan Generasi Alpha

Generasi Z dan Generasi Alpha sama-sama tumbuh
dalam era digital, namun memiliki perbedaan mendasar
dalam pengalaman dan karakter. Generasi Z
merupakan saksi transisi dari dunia analog ke dunia
digital (Sutrasna, 2023) mereka belajar menggunakan
teknologi dan menyesuaikan diri dengan arus informasi
global. Karena itu, mereka dikenal sebagai generasi
yang kritis, mandiri, dan aktif di media sosial.

Pola komunikasi mereka masih menggabungkan
interaksi langsung dan virtual, sementara dalam belajar
mereka cenderung visual, cepat, dan kolaboratif
(Rahmawati, 2018). Mereka juga tumbuh dengan nilai-
nilai toleransi dan keterbukaan terhadap keberagaman,
namun menghadapi tekanan sosial digital yang dapat
memengaruhi kesehatan mental.

Sementara itu, Generasi Alpha adalah generasi
pertama yang sepenuhnya lahir di era digital
(Pandanwangi et al., 2025). Mereka berinteraksi dengan
teknologi sejak lahir mulai dari perangkat pintar,
kecerdasan buatan, hingga pembelajaran berbasis
virtual.

Hal ini menjadikan mereka generasi yang sangat

adaptif, kreatif, dan memiliki kesadaran global yang
3



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

kuat. Namun, kedekatan mereka dengan dunia digital
juga menimbulkan tantangan baru kecenderungan
individualistik, ketergantungan pada perangkat, dan
menurunnya empati sosial.

Oleh karena itu, Generasi Alpha memerlukan
pendampingan yang menyeimbangkan kemampuan
digital dengan pembentukan karakter, nilai spiritual,
dan kecerdasan emosional.

B. Implikasi Perbedaan Generasi terhadap Dunia

Pendidikan dan Sosial
Perbedaan karakter antara Generasi Z (+1997-2012)
dan Generasi Alpha (+2010-2025) bukan hanya soal usia
atau gadget yang dipakai melainkan pergeseran cara
memperoleh pengetahuan, bentuk interaksi sosial, nilai
prioritas, serta kerentanan psikososial (Rahmawati, 2018).
Perbedaan ini memaksa sistem pendidikan dan struktur
sosial beradaptasi secara simultan dari kurikulum, metode
pengajaran, kebijakan kesejahteraan, sampai tata ruang
sosial dan ekonomi.
1. Implikasi terhadap dunia pendidikan
a. Perbedaan Kurikulum dan Isi Pembelajaran

Kurikulum yang digunakan dari kedua
generasi ini memiliki perbedaan yaitu dari konten
menuju ke kompetensi sebagai fokus utamanya.
Generasi Alpha membutuhkan kurikulum yang
menekankan keterampilan berpikir tingkat tinggi
seperti kreativitas, problem solving kompleks,
literasi data/Al dan bukan sekadar penguasaan
konten faktual (Tiwow & Manullang, 2025).

Gen Z juga membutuhkan kompetensi ini,
tetapi mereka ~masih mentolerir struktur
pembelajaran tradisional lebih baik dibanding
Alpha (Paling et al., 2024). Kemuduian karena
kedua generasi ini tumbuh bersamaan dengan
kemajuan teknologi maka pendidikan yang mereka
peroleh tidak cukup mengajarkan penggunaan
perangkat, namun juga perlu literasi kritis dalam
dunia digital (Milyane et al., 2023), seperti cara

4



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

menilai sumber, memahami algoritma, privasi data,
dan etika digital.

Tak hanya itu, pendidikan karakter harus
terintegrasi agar teknologi tidak mengesampingkan
empati dan etika.

Metode pembelajaran dan desain pengalaman
belajar

Generasi Alpha cenderung efektif belajar
lewat potongan pendek, interaktif, dan adaptif
seperti Al tutors (Umar, 2024). Sedangkan Gen Z
menerima blended learning (Paling et al., 2024)
campuran tatap muka dan online yang lebih
panjang strukturannya.

Kemudian Generasi Alpha juga lebih cocok
dengan pembelajaran imersif & praktikal seperti
penggunaan AR/VR (Christianingrum et al., 2025),
simulasi, gamifikasi dan proyek berbasis masalah
(PBL) menjadi lebih relevan wuntuk Alpha.
Sedangkan Gen Z akan mendapat manfaat juga
tetapi membutuhkan transisi.

Asasemen Formatif Berkelanjutan

Kemudian dari segi Asesmen yang diterima
oleh kedua generasi lebih menekankan pada
asasemen formatif = berkelanjutan dengan
menggeser dari ujian satu kali ke penilaian
portofolio (Ismail, 2020), micro-assessments, dan
penilaian berbasis kompetensi yang memetakan
kemampuan kolaborasi dan kreativitas (Kustandi &
Darmawan, 2020).

Perubahan Peran Guru

Dalam demografi yang didominasi oleh
generasi Z dan Generasi Alpha. Pengajar memiliki
peran yang semakin dituntut lebih transformatif
(Muchtar, Mu’ammar, et al., 2025) (Hamdi Abdillah,
LC., 2025). Guru kemudian memiliki peran dari
pengajar konten menjadi fasilitator designer yang

mana pada saat ini (Munawir et al., 2023). Guru
5



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

harus menguasai teknologi pendidikan, desain
pengalaman belajar (Mu’ammar & Muchtar, 2025),
serta keterampilan pembinaan sosial emosional.

Guru juga semakin hari harus terus dituntut
untuk melakukan pengembangan berkelanjutan
(Azmi, 2013) seperti contoh pelatihan dan seminar
fokus pada pedagogi digital, pemanfaatan Al secara
etis, dan teknik membangun hubungan di ruang
hybrid.

2. Implikasi Terhadap Kehidupan Sosial

a.

Pola sosialisasi yang berbeda

Generasi Z dan Generasi Alpha memiliki pola
sosialisasi berbeda akibat pengaruh digitalisasi.
Gen Z masih berusaha menyeimbangkan interaksi
offline dan online (Rudianto, 2024), sehingga tetap
menghargai komunikasi tatap muka untuk
membangun kedekatan emosional. Sementara Gen
Alpha lebih menginternalisasi relasi melalui dunia
digital (Milyane et al., 2023), membuat mereka lebih
nyaman berinteraksi secara virtual.

Karena itu, Gen Alpha perlu ruang sosial
fisik yang difasilitasi secara sadar seperti kegiatan
kolaboratif, permainan tim, atau proyek sosial
untuk menumbuhkan empati dan keterampilan
interpersonal (Muchtar & Asman, 2025).

Siswa Gen Z cenderung aktif berdiskusi
langsung di kelas atau organisasi sekolah,
sedangkan Gen Alpha lebih antusias berkolaborasi
lewat platform digital seperti Google Classroom atau
komunitas e-sport.

Politik, Partisipasi, Dan Aktivisme

Generasi Z kini menjadi aktor aktif dalam
advokasi dan aktivisme online (Bety & Ariani,
2020), memanfaatkan media sosial untuk
menyuarakan isu sosial, lingkungan, dan keadilan
digital. Sementara Generasi Alpha berpotensi
terlibat dalam partisipasi politik sejak usia lebih

muda melalui ruang digital (Tresnani & Adhitya,
6



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

2023), namun mereka lebih rentan terhadap
manipulasi narasi dan bias algoritma karena
kurangnya kemampuan kritis dalam memilah
informasi.

Contohnya gerakan sosial seperti kampanye
lingkungan banyak digerakkan oleh Gen Z,
sedangkan Gen Alpha mulai menunjukkan
ketertarikan melalui konten edukatif politik di
platform seperti YouTube Kids atau TikTok, yang
sekaligus bisa menjadi ruang rawan pengaruh
algoritmik.

c. Gaya Komunikasi

Generasi Z tumbuh dalam masa transisi dari
komunikasi konvensional ke digital, sehingga
mereka masih terbiasa mengekspresikan ide
melalui teks panjang, unggahan di media sosial,
dan diskusi dalam bentuk threaded conversation
(seperti forum atau kolom komentar) (Rahmawati,
2018). Mereka cenderung menggunakan kata-kata
secara  reflektif dan  argumentatif untuk
menyampaikan pendapat atau membangun narasi
diri (Pandanwangi et al., 2025). Gaya komunikasi
ini menunjukkan kemampuan berpikir kritis
sekaligus kebutuhan untuk menjelaskan sesuatu
secara runtut dan rasional.

Sementara itu, Generasi Alpha hidup di era
yang sepenuhnya visual dan cepat (Cuncic, 2023).
Mereka lebih nyaman mengekspresikan diri melalui
video pendek, pesan suara, emoji, GIF, dan berbagai
bentuk komunikasi multimodal. Bagi mereka,
kecepatan dan visualisasi makna lebih penting
daripada struktur bahasa yang panjang. Akibatnya,
interaksi sosial di kalangan Gen Alpha menjadi
lebih spontan, intuitif, dan bersifat kontekstual —
mereka memahami pesan bukan hanya dari kata,
tetapi juga dari simbol, ekspresi wajah digital, dan
nada suara.

d. Rentang Perhatian (Attention Span)
7



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

Generasi Z masih memiliki rentang
perhatian yang relatif lebih panjang dibandingkan
dengan Generasi Alpha (Cuncic, 2023). Mereka
mampu memusatkan perhatian pada tugas-tugas
jangka menengah seperti membaca artikel, menulis
refleksi, atau mengikuti diskusi daring dalam
durasi yang cukup lama.

Hal ini disebabkan karena pengalaman awal
mereka masih bersinggungan dengan lingkungan
belajar yang lebih analog (Tumbel & Kawuwung,
2023) seperti buku teks dan interaksi tatap muka
sebelum seluruh aspek hidup berpindah ke dunia
digital (Ismail, 2020). Dengan demikian, Gen Z lebih
adaptif terhadap konteks yang menuntut
konsentrasi dan pemrosesan informasi yang
bertahap.

Berbeda dengan itu, Generasi Alpha tumbuh
dalam arus informasi yang instan dan serba cepat
(Pandanwangi et al., 2025). Sejak kecil mereka
berinteraksi dengan konten berformat singkat,
berganti layar dengan cepat, dan menerima
stimulasi visual yang berlimpah.

Kondisi ini membuat rentang perhatian
mereka relatif lebih pendek dan fluktuatif. Mereka
lebih cepat memahami sesuatu yang disajikan
secara visual dan interaktif, namun Kkesulitan
mempertahankan fokus pada materi yang monoton
atau panjang (Hasibuan & Nurhasanah, 2024).
Oleh karena itu, pendekatan pendidikan bagi Gen
Alpha perlu mengakomodasi bentuk pembelajaran
yang dinamis, partisipatif, dan berorientasi
pengalaman langsung.

Sumber Identitas

Bagi Generasi Z, pembentukan identitas diri
merupakan hasil perpaduan antara pengalaman
nyata di dunia sosial dan pengaruh dunia digital
(Rudianto, 2024). Mereka masih mengalami
interaksi sosial langsung di sekolah, komunitas,

dan lingkungan sekitar, sehingga memiliki
8



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

keseimbangan antara identitas fisik dan digital
(Ledoh et al., 2025). Platform media sosial bagi
mereka berfungsi sebagai sarana ekspresi diri dan
jaringan sosial, bukan satu-satunya sumber
validasi. Karena itu, mereka lebih sadar terhadap
konsep autentisitas dan reputasi diri baik di dunia
nyata maupun maya.

Sebaliknya, Generasi Alpha membentuk
identitas mereka sejak awal melalui dunia digital.
Representasi diri seperti profil, avatar, filter wajah,
atau algoritma rekomendasi menjadi bagian
integral dari cara mereka memandang diri sendiri
(Putri et al., 2024). Mereka mengenal siapa mereka
bukan hanya dari pengalaman nyata, tetapi juga
dari apa yang ditampilkan, disukai, dan disarankan
oleh sistem digital di sekitar mereka (Bety & Ariani,
2020).

Dengan demikian, algoritma memiliki
pengaruh yang kuat terhadap persepsi diri dan
orientasi sosial Generasi Alpha. Fenomena ini
membawa tantangan baru bagi pendidikan dan
keluarga dalam membantu mereka membedakan
antara identitas digital dan jati diri yang autentik

C. Faktor-Faktor Pembentuk Karakter Antar Generasi

Perbedaan karakter antar generasi tidak terjadi
secara kebetulan, melainkan terbentuk melalui berbagai
faktor sosial, ekonomi, teknologi, budaya, dan pendidikan
yang memengaruhi cara berpikir, bertindak, serta
berinteraksi individu dengan lingkungannya (Lubis &
Handayan, 2021). Karakter suatu generasi merupakan
hasil interaksi antara konteks zaman dengan pengalaman
hidup kolektif yang dialami bersama.

Dalam konteks Generasi Z dan Generasi Alpha,
perubahan yang sangat cepat dalam teknologi dan
informasi menjadi faktor paling dominan dalam
membentuk nilai, pola pikir, serta perilaku mereka. Berikut
uraian faktor-faktor utama yang membentuk karakter
antar generasi:

1. Perkembangan Teknologi dan Media Digital
9



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

Teknologi menjadi faktor paling berpengaruh
dalam membedakan karakter antar generasi (Rudianto,
2024). Generasi Z tumbuh di era peralihan dari
teknologi analog ke digital mereka masih mengenal
masa ketika internet belum sepenuhnya mobile.
Sedangkan Generasi Alpha lahir di tengah dunia yang
sepenuhnya terkoneksi (fully digital born).

Perbedaan ini memengaruhi cara keduanya
beradaptasi terhadap informasi dan berinteraksi.
Generasi Z cenderung lebih reflektif dan kritis karena
mereka menyaksikan transisi teknologi dan mampu
membandingkan "dunia sebelum" dan "sesudah"
digitalisasi (Rahmawati, 2018). Sementara itu, Generasi
Alpha memandang teknologi sebagai bagian alami dari
kehidupan; mereka belajar, berkomunikasi, dan
bahkan beribadah dengan perangkat digital.

Contohnya Generasi Z menggunakan media
sosial untuk mengekspresikan opini (seperti di
X/Twitter atau YouTube), sedangkan Generasi Alpha
lebih aktif di platform visual-interaktif seperti TikTok
Kids, Roblox, atau YouTube Shorts.

Lingkungan Sosial dan Pola Asuh Keluarga

Keluarga menjadi ruang pertama pembentukan
nilai dan karakter. Generasi Z umumnya dibesarkan
oleh orang tua dari Generasi X atau awal Generasi
Milenial yang menerapkan pola asuh cukup tradisional
dengan pengawasan ketat terhadap aktivitas anak
(Twenge, 2017). Sebaliknya, Generasi Alpha banyak
diasuh oleh Milenial yang lebih permisif, demokratis,
dan technology-friendly (Jimenez, 2023).

Pola ini menyebabkan perbedaan dalam
kemandirian dan pola berpikir: Gen Z lebih cenderung
realistis dan berhati-hati, sementara Gen Alpha lebih
ekspresif dan terbiasa mengambil keputusan cepat
(Andriani, 2023).

Contoh seperti orang tua Gen Z dulu membatasi
waktu bermain gadget, sedangkan orang tua Gen Alpha
justru memfasilitasi anaknya dengan tablet edukatif
sejak usia dini.

10



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

3. Pendidikan dan Metode Pembelajaran

Sistem pendidikan yang berkembang pada setiap
masa turut membentuk karakter dan gaya belajar antar
generasi. Generasi Z masih mengalami sistem
pembelajaran yang cukup konvensional berbasis
hafalan, tatap muka, dan tugas tertulis. Namun,
mereka juga menjadi saksi awal transformasi ke e-
learning dan blended learning (Partini et al., 2025).

Generasi Alpha, di sisi lain, langsung dibesarkan
dalam  ekosistem = pendidikan  digital, dengan
penggunaan aplikasi interaktif, video pembelajaran, dan
kecerdasan buatan (Al) (Santri, 2020) sebagai alat bantu
belajar.

Contohnya seperti Gen Z masih terbiasa
mencatat manual di buku, sedangkan Gen Alpha lebih
sering belajar lewat Google Classroom atau Khan
Academy Kids.

4. Konteks Budaya dan Nilai Global

Arus globalisasi menjadikan nilai-nilai budaya
dunia mudah diakses oleh semua generasi. Generasi Z
terpapar pada nilai multikulturalisme dan inklusivitas
sejak remaja melalui film, musik, dan media sosial
(Zuckerman, 2013). Mereka tumbuh dengan kesadaran
global yang tinggi, tetapi masih menjaga identitas lokal
(Rasto et al., n.d.).

Generasi Alpha melangkah lebih jauh, karena
mereka lahir di dunia tanpa batas geografis, di mana
budaya virtual lebih dominan daripada budaya lokal
(Prasetio, 2024). Akibatnya, identitas budaya mereka
sering kali bersifat fluid (cair) (Zuckerman, 2013), lebih
bergantung pada komunitas digital yang mereka ikuti
dibanding pada tradisi masyarakat sekitar.

Contohnya seperti Gen Z mengidolakan band
Korea atau tokoh publik internasional melalui media
sosial, Gen Alpha bahkan meniru lifestyle influencer
global melalui content creation sendiri di usia muda.

D. Pola Pikir, Gaya Belajar dan Preferensi Komunikasi
11



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

1. Pola Pikir (Mindset)

a.

Generasi Z 1lebih Kritis, Realistis, dan
Berorientasi Makna

Generasi Z tumbuh di masa transisi global
yang penuh krisis mulai dari ekonomi, perubahan
iklim, hingga sosial-politik. Kondisi ini membentuk
pola pikir yang lebih kritis, realistis, dan reflektif
terhadap lingkungan sekitarnya. Mereka cenderung
mempertanyakan otoritas (Prasetio, 2024), mencari
alasan di balik kebijakan, dan menginginkan bukti
nyata sebelum menerima suatu gagasan. Dalam
konteks pendidikan, mereka menghargai
pembelajaran yang relevan dengan kehidupan nyata
dan menolak hafalan tanpa makna (Mukoyimah,
2025).

Contoh Siswa SMA dari Generasi Z
cenderung menantang guru dengan pertanyaan
seperti “Apa manfaat pelajaran ini untuk masa
depan saya?” atau “Bagaimana konsep ini
diterapkan di dunia kerja?”, menandakan orientasi
berpikir kritis dan praktis.

Generasi Alpha lebih Eksperiensial, Cepat
Beradaptasi, dan Optimis Digital

Generasi Alpha memiliki pola pikir yang
lebih adaptif dan eksperimental, dibentuk oleh
dunia yang sudah terhubung penuh dengan
teknologi sejak lahir (Twenge, 2017). Mereka
memandang dunia sebagai ruang tanpa batas di
mana segala hal bisa dieksplorasi dan diubah
secara digital. Mereka berpikir cepat, menyukai
inovasi, dan lebih berani mencoba solusi baru,
namun terkadang kurang reflektif karena terbiasa
dengan jawaban instan dari mesin pencarian dan
Al

Anak usia SD dari Generasi Alpha lebih suka
memecahkan masalah matematika dengan bantuan
aplikasi seperti Photomath atau ChatGPT daripada
menghitung manual, karena mereka menganggap

teknologi sebagai bagian alami dari proses berpikir.
12



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

2. Gaya Belajar (Learning Style)
a. Generasi Z lebih Kolaboratif, Multimodal, dan
Kontekstual

Gaya belajar Generasi Z sangat dipengaruhi
oleh dunia digital tetapi masih memiliki
keseimbangan dengan pengalaman langsung
(Zuckerman, 2013). Mereka lebih menyukai
pembelajaran  kolaboratif], berbasis diskusi
kelompok, proyek sosial, atau blended learning yang
menggabungkan teknologi dengan tatap muka
(Kustandi & Darmawan, 2020). Mereka juga
cenderung menggunakan berbagai sumber belajar
video, artikel, podcast, dan infografik secara
bersamaan (multimodal learning).

Contoh Mahasiswa Gen Z dalam kelas daring
aktif berdiskusi lewat forum, menonton video
YouTube penjelasan konsep (Tiwow & Manullang,
2025), lalu menggabungkannya dengan hasil
observasi lapangan untuk tugas proyek.

b. Generasi Alpha Visual, Interaktif, dan Berbasis
Eksperimen
Generasi Alpha belajar paling efektif melalui
pengalaman visual dan interaktif. @ Mereka
menikmati pembelajaran yang disajikan dalam
bentuk game-based learning, augmented reality
(AR), atau virtual simulation (Rahim, 2020). Mereka
cepat memahami konsep abstrak jika disajikan
secara visual, tetapi mudah kehilangan fokus jika
metode pengajaran bersifat verbal dan monoton.
Contoh Siswa SD dari Generasi Alpha lebih
memahami sistem tata surya melalui aplikasi AR
yang menampilkan planet 3D di layar gawai,
dibanding sekadar membaca buku pelajaran IPA.

3. Preferensi Komunikasi (Communication Preferences)

13



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

a. Generasi Z lebih Teksual, Argumentatif, dan
Terstruktur
Generasi Z lebih suka komunikasi yang
terukur dan berbasis argumen, karena mereka
tumbuh di era media sosial berbasis teks seperti
Facebook, Twitter (X), atau forum diskusi daring
(Zuckerman, 2013). Mereka cenderung menyusun
narasi panjang, menulis ulasan, dan
mengekspresikan pendapat dengan struktur logis
(Mukoyimah, 2025). Walau melek visual, mereka
masih mengandalkan tulisan sebagai bentuk utama
ekspresi ide.
Contoh seperti ketika seorang siswa SMA
Gen Z menulis utas panjang di Twitter berisi
pandangan pribadi tentang isu pendidikan, lengkap
dengan data dan referensi, sebagai cara
menyampaikan opininya kepada publik.

b. Generasi Alpha lebih Visual, Emosional, dan
Multimodal

Generasi Alpha tumbuh di dunia short-form
content seperti TikTok, YouTube Shorts, dan
Instagram Reels, sehingga gaya komunikasi mereka
lebih  singkat, ekspresif, dan multimodal
(Zuckerman, 2013). Mereka lebih suka
mengekspresikan emosi dengan emoji, stiker, atau
video pendek dibanding menulis panjang (Prasetio,
2024). Komunikasi mereka lebih visual-driven
daripada berbasis teks, dan mereka mengandalkan
kombinasi suara, gambar, dan animasi untuk
menyampaikan pesan.

Contoh Anak Gen Alpha lebih memilih
membuat video berdurasi 30 detik berisi pesan
ucapan atau ide sains sederhana daripada menulis
karangan panjang tentang hal yang sama.

E. Tantangan Spiritual dan Moral di Era Digital
14



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

Era digital mengubah cara manusia memperoleh
makna, berinteraksi, dan menilai baik-buruk. Platform
digital (media sosial, algoritma rekomendasi, aplikasi)
bukan hanya saluran informasi mereka ikut membentuk
norma, citarasa moral, dan sumber legitimasi spiritual.
Dampaknya berbeda pada Gen Z (yang mengalami
peralihan ke digital) dan Gen Alpha (yang lahir dalam
ekosistem digital).

1. Tantangan bagi Generasi Z
a. Fragmentasi praktik spiritual

Gen Z mengalami pergeseran dari praktik
kolektif kehadiran fisik di tempat ibadah/kajian
menuju konsumsi spiritual individual lewat video
dakwah, podcast, dan grup chat. Akibatnya,
dimensi ritual yang menguatkan komitmen disiplin,
teladan melemah (Mukoyimah, 2025).

Sebagaimana contoh siswa SMA yang
dulunya rutin ikut pengajian malam, kini memilih
menonton ceramah singkat di YouTube saat malam
ujian sehingga hubungan sosial ritual melemah dan
hanya nilai, makna, serta praktik spiritual tidak lagi
dijalankan secara menyeluruh (holistik), melainkan
hanya diambil sebagian-sebagian, bersifat
sementara, atau sekadar simbolik..

b. Performative Religiosity Dan Validasi Sosial

Media sosial mendorong representasi agama
yang sering bersifat performatif seperti posting
ibadah, quote agama untuk mendapatkan
pengakuan sosial. Hal ini bisa menggeser motivasi
beragama dari niat internal ke pencarian 'likes”
berujung pada agama sebagai identitas visual,
bukan praktik batiniah .

Contohnya seperti remaja yang lebih sering
mem-posting foto di masjid untuk membangun citra
religius ketimbang hadir untuk memperdalam
pemahaman.

c. Moral relativism & pluralitas nilai yang

membingungkan
15



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

Paparan beragam pandangan moral dari
seluruh dunia membuat Gen Z lebih toleran tetapi
juga rentan terhadap kebingungan normatif, seperti
apa yang “benar” bisa jadi relatif dalam ruang digital
(Matsum & Tarigan, 2022). Moral relativism &
pluralitas nilai yang membingungkan
menggambarkan situasi di mana generasi muda
kehilangan kejelasan moral karena dikelilingi
berbagai nilai yang bertentangan dan terbiasa
menilai kebenaran berdasarkan selera pribadi atau
opini publik, bukan berdasarkan prinsip wahyu dan
akhlak Islam. Tanpa panduan nilai yang jelas,
muncul ambivalensi moral.

Polarization, Shaming, Dan “Cancel Culture”

Polarization, Shaming, dan Cancel Culture
adalah fenomena sosial era digital yang
mencerminkan krisis empati dan moralitas publik di
mana perbedaan pandangan berubah menjadi
konflik, kesalahan kecil diperbesar, dan individu
dihakimi secara massal tanpa kasih sayang dan
keadilan. Media sosial mempercepat hukuman
moral publik (shaming) tanpa ruang rekonsiliasi
Gen Z yang vokal bisa menjadi pelaku atau korban,
menghambat dialog dan pembelajaran moral
melalui kesalahan (Matsum & Tarigan, 2022).

Contohnya siswa yang tidak ikut salat
berjamaah di sekolah difoto diam-diam lalu
diposting dengan caption “Masih sibuk main HP
daripada salat.” Hal ini mengakibatkan religious
shaming, bisa membuat siswa trauma terhadap
praktik keagamaan, bukan mendekatkan.

Eksposur pada konten negatif (seksualisasi,
kekerasan, hoaks)

Ketersediaan konten dewasa, kekerasan,
serta misinformasi dan disinformasi di ruang digital
berpengaruh pada pembentukan norma seksual,

pandangan terhadap kekerasan, dan kepercayaan
16



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

terhadap otoritas moral maupun spiritual (Matsum
& Tarigan, 2022). Tanpa penguatan literasi digital
dan moral, generasi muda berisiko mengalami
distorsi nilai dan penurunan sensitivitas etis
terhadap perilaku yang menyimpang (Gustaman et
al., n.d.).

2. Tantangan bagi Generasi Alpha

a.

Identitas Dan Moral Dibentuk Algoritma Sejak
Dini

Alpha tumbuh dengan rekomendasi konten
yang dipersonalisasi melalui preferensi, nilai, dan
gambaran dunia mereka sebagian “dilatih” oleh
algoritma bukan oleh pengalaman komunitas fisik
(Prasetio, 2024). Ini menciptakan risiko internalisasi
norma yang tak teruji dan kurang reflektif.

Seperti contoh anak usia 8 tahun yang
sering menonton vlog “unboxing barang mahal” di
YouTube Kids mulai menganggap konsumsi
berlebihan sebagai simbol kesuksesan.

Pembelajaran Spiritual Yang Ter-Gamifikasi Dan
Dangkal

Ketika pendidikan agama diformat menjadi
kuis cepat atau video berdurasi singkat untuk
menyesuaikan perhatian Alpha (Mukoyimah, 2025),
dimensi batin dan penghayatan ritual bisa
terkompresi menjadi tugas gamified efektif untuk
pengenalan, tapi lemah untuk transformasi moral
(Ariani, 2021).

Akibatnya, dimensi batin, refleksi moral, dan
penghayatan ritual keagamaan menjadi dangkal
(Ariani, 2021), karena pengalaman religius tidak lagi
lahir dari perenungan atau praktik konsisten,
melainkan dari respons instan terhadap sistem
poin, badge, atau reward digital. Pendekatan ini
memang efektif untuk pengenalan konsep agama
secara  awal, tetapi  kurang  mendukung

17



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

pembentukan karakter spiritual yang mendalam
dan transformatif.

Seperti aplikasi belajar agama yang
memberikan bintang atau poin setiap kali anak
menjawab kuis doa dengan benar membuat mereka
fokus pada skor, bukan pada pemahaman makna
doa itu sendiri. Karena ketika gamifikasi hanya
menekankan aspek hiburan, kompetisi, dan reward
eksternal, maka yang terjadi adalah spiritualitas
menjadi sekadar permainan, bukan proses
mendalam menuju kesadaran dan perubahan diri.

c. Kehadiran “kompanion” AI kurangnya substitusi

figur teladan

Al/virtual assistants dapat memberikan
jawaban cepat tentang ritual atau norma, namun
mereka tak menggantikan teladan moral manusia
(guru, kyai, orang tua) (Zebua et al.,, 2023).
Ketergantungan pada jawaban instan mengurangi
kesempatan untuk berdialog, bertanya secara kritis,
dan memproses nilai (Habibi et al., 2025).

Kehadiran kompanion Al menciptakan ilusi
kedekatan dan kebijaksanaan, tetapi tidak dapat
menggantikan  figur teladan yang  sejati.
Tanpa kehadiran manusia yang bisa ditiru
perilakunya, pembentukan moral dan spiritualitas
menjadi dangkal, artifisial, dan terpisah dari
pengalaman hidup nyata.

F. Pengaruh Media Sosial dan Teknologi terhadap Perilaku
Keagamaan
Perkembangan teknologi digital dan media sosial
telah membawa perubahan yang sangat signifikan dalam
cara manusia memahami, mengekspresikan, dan
menjalankan ajaran agama. Generasi Z dan Generasi
Alpha, yang tumbuh dalam era konektivitas tinggi,
mengalami transformasi mendalam dalam perilaku
keagamaan mereka. Agama tidak lagi hanya dipahami
melalui jalur tradisional seperti pengajian, khutbah, atau

pendidikan formal, melainkan juga melalui konten digital
18



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

yang beredar luas di media sosial, aplikasi keagamaan,
hingga platform berbasis video. Fenomena ini memiliki dua
sisi: memperkaya akses spiritual di satu sisi, namun juga
menimbulkan tantangan serius terhadap otentisitas,
kedalaman, dan konsistensi praktik keagamaan di sisi lain.

1. Pergeseran Sumber Otoritas Keagamaan

Sebelumnya, otoritas keagamaan bersumber dari
ulama, guru, atau lembaga resmi. Namun, bagi
Generasi Z dan Alpha, media sosial menjadi sumber
utama pembelajaran agama. Tokoh-tokoh keagamaan
digital (misalnya ustaz influencer di YouTube atau
TikTok) lebih sering dijadikan rujukan dibandingkan
kitab atau guru tradisional. Misalnya, banyak Gen Z
yang memahami tafsir ayat atau hadis melalui potongan
video berdurasi 1-3 menit, bukan dari kajian
mendalam.

Di satu sisi, ini memperluas jangkauan dakwah
dan menjadikan agama lebih mudah diakses. Namun di
sisi lain, ada risiko penyederhanaan ajaran, munculnya
pseudo-authority (otoritas semu), serta interpretasi
keagamaan yang terfragmentasi karena algoritma
hanya menampilkan konten yang sesuai dengan
preferensi pengguna, bukan kebenaran teologis yang
utuh.

2. Transformasi Cara Beribadah dan Ekspresi
Keagamaan
Teknologi juga memengaruhi cara generasi muda
menjalankan ibadah. Generasi Z memanfaatkan
aplikasi reminder shalat, Al-Qur’an digital, hingga
podcast religi untuk memperkuat rutinitas spiritual
mereka (Sumarno & Alawiyah, 2025). Sementara
Generasi Alpha, yang lebih interaktif dan visual,
mengenal ibadah melalui gamifikasi dan virtual
experience misalnya aplikasi yang mengajarkan wudhu
atau doa harian melalui permainan digital (Zebua et al.,
2023).

19



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

Inovasi ini menciptakan pengalaman spiritual
baru yang lebih menarik dan personal. Namun, di sisi
lain, muncul kekhawatiran bahwa kedalaman
spiritualitas bisa menurun karena ibadah menjadi
sekadar rutinitas digital yang mekanis dan bergantung
pada notifikasi, bukan kesadaran spiritual yang
tumbuh dari refleksi dan ketenangan batin.

Komodifikasi dan Performa Keagamaan

Salah satu implikasi paling kompleks dari media
sosial adalah munculnya fenomena  religious
performativity yakni perilaku keagamaan yang lebih
menonjolkan citra publik daripada substansi spiritual
(Matsum & Tarigan, 2022). Banyak individu, khususnya
dari kalangan Gen Z, menampilkan aktivitas
keagamaannya di media sosial untuk memperoleh likes,
followers, atau pengakuan moral.

Misalnya, seseorang memposting kegiatan
sedekah, ibadah, atau kajian dengan gaya estetik agar
terlihat religius. Fenomena ini menggambarkan adanya
pergeseran dari spiritual sincerity (ketulusan spiritual)
menuju digital visibility (keterlihatan digital). Di sini,
spiritualitas berpotensi tereduksi menjadi simbol sosial
yang diukur melalui engagement metrics, bukan
kedalaman iman.

Fragmentasi Makna dan Identitas Keagamaan

Media sosial menumbuhkan ruang bagi
pluralitas pandangan keagamaan, namun sekaligus
menciptakan fragmentasi makna. Generasi Z dan Alpha
sering kali terpapar beragam narasi keagamaan yang
kontradiktif (Rahmawati, 2018), mulai dari yang
moderat hingga ekstrem, hanya dalam satu feed. Hal ini
dapat membingungkan proses pembentukan identitas
keagamaan mereka.

Sebagai contoh, di TikTok, seorang remaja bisa
menonton video dakwah toleransi dalam satu menit,
lalu video yang bersifat eksklusif dan radikal di menit

berikutnya. Paparan semacam ini tanpa pendampingan
20



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

kritis dapat menyebabkan cognitive dissonance —
kebingungan dalam menafsirkan nilai-nilai keagamaan
yang benar dan kontekstual.

5. Peluang Positif Literasi Keagamaan Digital dan
Dakwah Inovatif

Meskipun memiliki tantangan, teknologi juga
membuka peluang besar bagi penguatan perilaku
keagamaan . Generasi Z banyak mengembangkan
gerakan dakwah digital yang kreatif dan inklusif, seperti
podcast islami, konten dakwah humoris, hingga
komunitas belajar daring seperti “Ngaji Online” atau
“Kajian Virtual.”

Generasi Alpha di sisi lain dapat diarahkan untuk
menumbuhkan kesadaran spiritual melalui konten
interaktif edukatif (Matsum & Tarigan, 2022), seperti
animasi kisah nabi, aplikasi hafalan doa, atau
augmented reality yang mengajarkan tata cara ibadah.
Jika diarahkan dengan bijak, media sosial bisa menjadi
sarana spiritual engagement yang relevan dengan gaya
belajar dan komunikasi generasi digital.

Secara keseluruhan, media sosial dan teknologi
tidak hanya menjadi alat komunikasi, tetapi juga medan
baru bagi praktik keagamaan generasi muda (Rahmawati,
2018). Generasi Z menghadapi tantangan dalam menjaga
keseimbangan antara otentisitas iman dan ekspresi digital,
sementara Generasi Alpha akan menghadapi ujian dalam
membangun fondasi spiritual yang mendalam di tengah
dunia yang serba instan dan algoritmis.

Oleh karena itu, peran keluarga, lembaga
pendidikan, dan tokoh agama sangat penting untuk
menanamkan digital religious literacy yakni kemampuan
memahami, menyeleksi, dan  merefleksikan nilai
keagamaan secara kritis di tengah arus informasi digital
yang deras (Prasetio, 2024).

21



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

G. Psikologi Dan Kesehatan Mental Generasi Digital
1. Tekanan Sosial, Kecemasan Digital, dan Fenomena
FOMO
Dalam era digital yang serba terkoneksi, Generasi
Z dan Generasi Alpha menghadapi tekanan sosial yang
berbeda dari generasi sebelumnya (Twenge, 2017). Jika
generasi terdahulu berjuang untuk diterima dalam
lingkungan sosial nyata, generasi digital kini harus
menavigasi dua dunia sekaligus: dunia nyata dan dunia
maya.
Keduanya dituntut untuk mempertahankan citra
diri, eksistensi sosial, serta keterhubungan konstan di
tengah arus informasi yang tiada henti (Jimenez, 2023).
Tekanan inilah yang menjadi salah satu sumber utama
kecemasan digital (digital anxiety) dan FOMO (Fear of
Missing Out) (Pandanwangi et al., 2025), yakni
ketakutan berlebihan wuntuk tertinggal dari tren,
peristiwa, atau pengakuan sosial yang terjadi secara
daring
a. Tekanan Sosial

Tekanan sosial bagi Generasi Z dan Alpha
tidak hanya datang dari interaksi tatap muka,
tetapi juga dari ruang digital (Zuckerman, 2013). Di
media sosial, mereka dihadapkan pada tuntutan
untuk tampil sempurna mulai dari penampilan,
gaya hidup, hingga pencapaian (Prasetio, 2024).
Algoritma media sosial secara tidak langsung
memperkuat budaya perbandingan (comparison
culture), di mana individu merasa harus selalu
menandingi apa yang dilihat di layar (Pandanwangi
et al., 2025).

Bagi Generasi Z, tekanan ini muncul dalam
bentuk kebutuhan untuk mempertahankan
personal branding dan validasi sosial melalui likes,
views, dan followers (Mukoyimah, 2025).
Sementara Generasi Alpha, yang bahkan sejak kecil
telah terekspos media digital, lebih rentan terhadap
pembentukan citra diri yang semu karena
identitasnya dibangun melalui avatar, filter, atau

tokoh virtual.
22



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

Contohya remaja Gen Z sering merasa cemas
jika unggahannya tidak mendapat banyak “like”,
sementara anak-anak Gen Alpha dapat merasa
rendah diri ketika avatar gimnya tidak sepopuler
teman-temannya

b. Kecemasan Digital

Kecemasan digital mengacu pada kondisi
stres psikologis yang muncul akibat tekanan dari
penggunaan media sosial dan teknologi yang
berlebihan. Generasi Z sering kali mengalami
information overload kelelahan akibat banjir
informasi, notifikasi, dan berita yang terus-
menerus muncul (Zarra, 2017).

Sementara Generasi Alpha, yang terbiasa
dengan respon instan, lebih mudah mengalami
frustrasi jika koneksi lambat, aplikasi bermasalah,
atau tidak mendapatkan perhatian segera dari
lingkungannya (Zuckerman, 2013).

Kecemasan ini menimbulkan efek domino
sulit tidur, gangguan fokus belajar, hingga
penurunan harga diri (Pandanwangi et al., 2025).
Dalam jangka panjang, digital anxiety juga dapat
menurunkan empati sosial karena individu lebih
sibuk dengan respons digital dibanding dengan
interaksi emosional nyata.

Contohnya seorang siswa Gen Z bisa merasa
tertekan karena selalu dibandingkan dengan
“teman sukses” di LinkedIn atau Instagram;
sedangkan anak Gen Alpha bisa merasa marah atau
sedih ketika tidak diizinkan bermain gim online
bersama teman-temannya.

c. Fenomena FOMO (Fear of Missing Out)

FOMO adalah salah satu bentuk tekanan
psikologis yang paling nyata dalam generasi digital
(Rahmawati, 2018). Generasi Z dan Alpha hidup
dalam arus pembaruan konstan selalu ada sesuatu
yang baru, viral, dan trending setiap saat. Rasa

takut tertinggal membuat mereka terus memantau
23



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

media sosial, bahkan ketika sedang belajar atau
beristirahat. Akibatnya, waktu istirahat berkurang,
konsentrasi menurun, dan ketenangan batin
terganggu.

FOMO juga berdampak pada pembentukan
identitas sosial. Bagi Gen Z, mengikuti tren menjadi
cara untuk tetap “relevan” dan diterima oleh
kelompok sosialnya. Sementara Gen Alpha
mengalami FOMO sejak usia dini misalnya ketika
tidak memiliki perangkat, permainan, atau konten
populer yang dimiliki teman-temannya.

Contohnya Gen Z merasa harus ikut tren
challenge di TikTok agar tidak dianggap ketinggalan
zaman, sedangkan Gen Alpha bisa merasa sedih
ketika tidak diundang ke grup gim online yang
diikuti teman sebayanya.

2. Upaya Penanggulangan
Untuk mengatasi tekanan psikologis di era digital,
diperlukan strategi digital wellbeing yang terintegrasi
dalam pendidikan dan lingkungan keluarga. Guru dan
orang tua perlu menanamkan kesadaran literasi digital
tidak hanya tentang cara menggunakan teknologi

(Shandy & Juniantoro, 2021), tetapi juga bagaimana

menjaga kesehatan mental saat berinteraksi dengan

media sosial (Jimenez, 2023). Pendekatan yang dapat
digunakan diantaranya yaitu:

a. Membatasi screen time dan menyeimbangkan
dengan aktivitas nyata (olah raga, seni, atau
kegiatan sosial).

b. Mengembangkan self-awareness digital, yaitu
kesadaran bahwa tidak semua yang terlihat di
dunia maya adalah kenyataan.

c. Mengajarkan refleksi spiritual, agar generasi muda
memiliki ketenangan batin dan nilai diri yang tidak
bergantung pada validasi eksternal.

Generasi Z dan Alpha menghadapi realitas baru:
mereka hidup dalam ruang yang tidak pernah benar-benar

sepi dari interaksi digital. Tekanan sosial, kecemasan
24



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd

digital, dan FOMO bukan sekadar masalah pribadi,
melainkan fenomena kolektif yang mencerminkan krisis
keseimbangan antara teknologi dan kemanusiaan. Oleh
karena itu, pendidikan abad ke-21 harus tidak hanya
membekali generasi muda dengan keterampilan digital,
tetapi juga dengan kecerdasan emosional dan spiritual agar
mereka mampu menjadi pengguna teknologi yang sadar,
tenang, dan berkarakter.

25



Taufiq, M.Pd.1

BAB 2

Konsep Pendidikan Agama Islam
Kontemporer

Perkembangan zaman yang bergerak begitu cepat telah membawa
perubahan besar dalam cara manusia berpikir, berinteraksi, dan
memahami realitas kehidupan. Dunia modern kini memasuki fase
yang ditandai oleh digitalisasi di hampir seluruh aspek kehidupan,
mulai dari pendidikan, ekonomi, budaya, hingga pola komunikasi
sosial. Dalam konteks ini, Pendidikan Agama Islam (PAI)
menghadapi tantangan sekaligus peluang besar. PAI tidak hanya
dituntut mempertahankan kemurnian ajaran Islam, tetapi juga
harus mampu menerjemahkan nilai-nilai tersebut ke dalam
bahasa dan sistem pembelajaran yang dapat dipahami, diterima,
dan dirasakan manfaatnya oleh generasi masa kini. Generasi
digital yang hidup dalam lingkungan serba cepat, instan, dan
visual memerlukan pendekatan pendidikan agama yang lebih
kreatif, transformatif, dan relevan dengan keseharian mereka.

Perubahan global yang terjadi tidak dapat dihindari, sehingga
landasan filosofis dan normatif pendidikan agama perlu
dirumuskan ulang tanpa menghilangkan esensinya. Pendidikan
agama di era modern harus berdiri di atas nilai-nilai tauhid,
kemanusiaan, dan keadaban, sekaligus mampu menjawab
problematika mutakhir seperti degradasi moral, radikalisasi,
hedonisme, dan dislokasi identitas. Perubahan paradigma dalam
masyarakat digital juga memengaruhi cara peserta didik
memaknai religiusitas. Mereka lebih kritis, lebih otonom dalam
mencari sumber informasi, dan memiliki keterikatan kuat dengan

26



Taufiq, M.Pd.1

dunia maya. Oleh karena itu, PAI perlu hadir dengan pendekatan
yang tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga
mengasah sensitivitas spiritual, kecakapan emosional, dan
kemampuan literasi digital yang beretika.

Di tengah tantangan tersebut, PAI memiliki peran strategis sebagai
sarana membangun akhlak dan literasi spiritual. Pendidikan
agama harus mampu menginternalisasikan nilai-nilai Islam ke
dalam karakter peserta didik, sehingga mereka tumbuh sebagai
pribadi yang berintegritas, empatik, serta mampu menempatkan
moralitas sebagai fondasi dalam setiap tindakan. Nilai-nilai Islam
yang diajarkan tidak hanya berfungsi sebagai pengetahuan, tetapi
juga harus menjadi energi positif yang membimbing peserta didik
menghadapi dinamika kehidupan modern. Generasi masa kini
membutuhkan relevansi; mereka ingin memahami bagaimana
ajaran Islam dapat memberi solusi nyata terhadap persoalan-
persoalan kekinian seperti penggunaan teknologi, hubungan
sosial, lingkungan, dan kehidupan personal.

Untuk itu, kontekstualisasi ajaran Islam menjadi prinsip penting
dalam merancang pendidikan agama kontemporer. Ajaran-ajaran
Islam yang universal perlu diterjemahkan ke dalam bentuk yang
dapat diimplementasikan secara praktis sesuai tantangan zaman
digital. Kontekstualisasi bukan berarti mengubah ajaran agama,
tetapi menyesuaikan pendekatan, metode, dan penyampaiannya
agar lebih bermakna dan berdaya guna bagi peserta didik. Dengan
demikian, PAI dapat memainkan peran penting dalam membentuk
generasi yang cerdas secara intelektual, matang secara spiritual,
serta adaptif menghadapi perubahan sosial dan teknologi.

Konteks inilah yang menjadi pijakan untuk memahami bagaimana
landasan filosofis dan normatif PAI di era modern, dinamika
perubahan paradigma pendidikan agama di tengah masyarakat
digital, peran PAI dalam membentuk akhlak dan literasi spiritual,
relevansi nilai Islam bagi generasi masa kini, serta prinsip
kontekstualisasi ajaran Islam yang diperlukan untuk menghadapi
tantangan era digital.

27



Taufiq, M.Pd.1

A. Landasan filosofis dan normatif PAI di era modern

Pendidikan Agama Islam (PAI) berdiri di atas dua pijakan utama.
Pertama, landasan filosofis sebagai panduan arah dan tujuan
pendidikan, serta landasan normatif yang bersumber dari ajaran
ilahiah dalam Al-Qur'an dan Sunnah. Kedua landasan ini
menegaskan bahwa pendidikan agama tidak hanya bertugas
mentransfer pengetahuan religius, tetapi juga membentuk
kesadaran spiritual, moralitas, dan identitas keislaman yang
kokoh (Muhaimin, 2011). Namun, ketika nilai-nilai ini dibawa ke
dalam realitas kehidupan modern, muncul kebutuhan untuk
membaca ulang, menafsirkan, dan mengaktualisasikannya agar
tidak terjebak pada dikotomi antara kesucian ajaran dan
kebutuhan praktis manusia kontemporer.

Dalam kerangka inilah gagasan Kuntowijoyo (2001) mengenai
normativitas dan historisitas menjadi instrumen penting.
Normativitas merujuk pada ajaran Islam yang bersifat tetap,
universal, dan absolut nilai-nilai yang menjadi fondasi moral umat
beriman. Sebaliknya, historisitas menggambarkan konteks sosial
yang selalu berubah: perkembangan ilmu pengetahuan, dinamika
budaya, perubahan pola pikir, hingga tantangan digitalisasi
(Kuntowijoyo, 1997; Abdullah, 2006). Kuntowijoyo melihat bahwa
Islam harus dihadirkan tidak hanya sebagai teks normatif, tetapi
juga sebagai kekuatan sejarah yang hidup dalam konteks sosial.
Dengan demikian, PAI harus mampu mendialogkan keduanya agar
ajaran Islam tampil tidak hanya ideal, tetapi juga operasional
dalam kehidupan nyata.

Pada titik inilah karakteristik modernitas memainkan peran
penting dalam merumuskan ulang PAI. Era modern ditandai oleh
rasionalitas, individualisme, globalisasi, kemajuan teknologi
digital, keterbukaan informasi, serta pluralitas budaya. Modernitas
menghadirkan tantangan besar bagi pembentukan moralitas dan
spiritualitas karena akses informasi yang tak terbatas, budaya
instan, dan tekanan kompetitif sering membuat generasi muda
kehilangan orientasi nilai (Zubaidah, 2019). Dalam konteks ini, PAI
tidak bisa lagi hadir dengan pendekatan tradisional yang hanya
menekankan hafalan atau pemahaman literal atas teks agama.

28



Taufiq, M.Pd.1

Pendidikan agama harus merespon realitas modernitas dengan
pendekatan yang lebih reflektif, dialogis, kritis, dan relevan
(Muhaimin, 2014).

Pertama, modernitas menuntut PAI untuk mengintegrasikan
ajaran Islam dengan kecakapan berpikir kritis (critical thinking).
Generasi digital terbiasa bertanya, mempertanyakan, dan mencari
jawaban melalui berbagai sumber. PAI perlu menjadi ruang yang
mendorong keterbukaan intelektual, bukan sekadar ruang
dogmatis.

Kedua, modernitas membawa dimensi identitas baru yang
dipengaruhi media digital, budaya populer, dan pergaulan global.
PAI harus membantu peserta didik membangun identitas
keislaman yang kokoh namun tetap inklusif, moderat, dan siap
berdialog dengan perbedaan.

Ketiga, modernitas menimbulkan tantangan etika digital mulai dari
penggunaan media sosial, penyebaran informasi palsu, ujaran
kebencian, hingga konten destruktif. PAI perlu mengedepankan
nilai akhlak digital sebagai bagian integral dari literasi keagamaan
kontemporer.

Keempat, modernitas menekankan efektivitas dan efisiensi dalam
belajar. PAI harus memanfaatkan teknologi sebagai sarana dakwah
dan pedagogis, menghadirkan pengalaman belajar yang menarik,
interaktif, dan berbasis problem solving.

Dengan demikian, posisi PAI dalam modernitas bukan hanya
sebagai benteng moralitas, tetapi juga sebagai agen transformasi
yang mengajarkan bagaimana nilai-nilai Islam dapat menjadi
panduan dalam menghadapi dinamika zaman. PAI menjadi
jembatan antara ajaran normatif yang bersifat universal dan
realitas historis yang berubah. Ia memberikan kerangka spiritual
dan moral untuk menghadapi kompleksitas era digital, sekaligus
memastikan peserta didik tidak kehilangan arah di tengah
derasnya arus perubahan.

29



Taufiq, M.Pd.1

Melalui integrasi antara normativitas, historisitas, dan
karakteristik modernitas, PAI dapat tampil sebagai sistem
pendidikan yang adaptif, transformatif, dan relevan. Ia tetap
berpijak pada nilai ilahiah, tetapi mampu bergerak dinamis sesuai
kebutuhan manusia modern. Inilah fondasi yang memastikan PAI
tidak hanya bertahan, tetapi juga berperan besar dalam
membentuk generasi muslim yang religius, kritis, visioner, dan
beradab.

Dalam konteks modernitas yang dinamis, PAI tidak cukup hanya
memaparkan ajaran Islam sebagai seperangkat norma yang harus
dipercaya dan ditaati. PAI harus menghadirkan Islam sebagai nilai
hidup yang berinteraksi dengan kebutuhan nyata manusia,
problem sosial, tantangan teknologi, serta dinamika budaya
modern. Di sinilah pentingnya pendekatan integratif antara
normativitas dan  historisitas sebagaimana  dirumuskan
Kuntowijoyo. Normativitas memberikan fondasi moral-spiritual,
sementara historisitas membuka ruang adaptasi, kreativitas, dan
pemaknaan ulang ajaran dalam Lkonteks zaman. Integrasi
keduanya melahirkan PAI yang tidak kaku, tetapi juga tidak
kehilangan arah; tidak hanyut dalam modernitas, tetapi juga tidak
tertinggal oleh perubahan.

Dalam konteks modernitas yang dinamis, PAI tidak cukup hanya
memaparkan ajaran Islam sebagai seperangkat norma yang harus
dipercaya dan ditaati. PAI harus menghadirkan Islam sebagai nilai
hidup yang berinteraksi dengan kebutuhan nyata manusia,
problem sosial, tantangan teknologi, serta dinamika budaya
modern (Hasim dan Langgulung, 2010). Di sinilah pentingnya
pendekatan integratif antara mnormativitas dan historisitas
sebagaimana dirumuskan Kuntowijoyo. Normativitas memberikan
fondasi moral-spiritual, sementara historisitas membuka ruang
adaptasi, kreativitas, dan pemaknaan ulang ajaran dalam konteks
zaman. Integrasi keduanya melahirkan PAI yang tidak kaku, tetapi
juga tidak kehilangan arah; tidak hanyut dalam modernitas, tetapi
juga tidak tertinggal oleh perubahan.

Pertama, humanisasi PAI sebagai Nilai Adaptif. Konsep integrasi
“normativitas-historisitas” menuntun pada humanisasi pendidikan

30



Taufiq, M.Pd.1

agama. Humanisasi berarti menempatkan manusia sebagai pusat
tujuan pendidikan, serta memahami ajaran Islam sebagai
pedoman yang memanusiakan, membebaskan, dan
memberdayakan (Freire, 2000). Dalam konteks PAI, humanisasi
membuat proses pembelajaran lebih dialogis, empatik, dan
menghargai pengalaman peserta didik. Nilai adaptif ini
menghindarkan PAI dari pendekatan otoritatif yang hanya
menekankan ketaatan, tetapi gagal membangun kesadaran.
Melalui humanisasi, nilai-nilai normatif Islam seperti keadilan,
kasih sayang, integritas, dan tanggung jawab diterjemahkan dalam
bahasa kemanusiaan yang dekat dengan realitas peserta didik. Hal
ini membuat PAI lebih relevan terhadap pergulatan hidup generasi
modern, yang berhadapan dengan kecemasan digital, identitas
cair, dan kompleksitas sosial.

Kedua, kurikulum PAI yang Adaptif dan Kontekstual. Integrasi
normativitas dan historisitas juga memberi arah kuat bagi desain
kurikulum PAI. Kurikulum yang adaptif berarti membuka ruang
bagi pembaruan materi, metode, dan pendekatan pembelajaran
sesuai kebutuhan zaman. Prinsipnya adalah ajaran inti Islam
tetap, tetapi cara memahami dan mengajarkannya berkembang
seiring konteks sosial. Kurikulum adaptif setidaknya mencakup
mencakup beberapa aspek seperti materi yang berorientasi pada
isu kontemporer, metode pembelajaran yang aktif dan partisipatif
Pemanfaatan teknologi sebagai sarana dakwah dan edukasi hingga
pemakaian platform digital, media interaktif, dan sumber belajar
online.

Ketiga, PAI sebagai Sarana Transformasi Sosial. PAI tidak hanya
berfungsi mentransfer pengetahuan agama. Lebih dari itu, ia
adalah agensi transformasi sosial. Pendidikan agama yang
mengintegrasikan nilai-nilai normatif dengan pemahaman historis
mampu membentuk generasi yang peka terhadap isu sosial dan
berperan aktif dalam perubahan ke arah kebaikan. Melalui
pendekatan transformatif, PAI membentuk kesadaran kritis
tentang keadilan, etika sosial, lingkungan, dan tanggung jawab
warga negara. PAI sebagai sarana transformasi sosial diwujudkan
melalui: Penguatan literasi sosial dan empati, membingkai ajaran
Islam sebagai kekuatan yang mendorong kemajuan, bukan

31



Taufiq, M.Pd.1

stagnasi, Mendorong lahirnya generasi yang peduli terhadap
kemaslahatan publik dan siap berkolaborasi lintas budaya,
Menghadirkan nilai Islam sebagai inspirasi dalam pengembangan
masyarakat multikultural.

Dengan demikian, PAI tidak berhenti pada ruang kelas, tetapi
menjangkau kehidupan sosial, memperkuat moderasi, toleransi,
dan etos peradaban.

Dengan kerangka ini, PAI tidak hanya mengajarkan ajaran agama,
tetapi mempersiapkan generasi muslim menjadi subjek aktif dalam
dunia modern yang mampu menjadi penerus peradaban, bukan
hanya pewaris teks.

B. Transformasi Pendidikan Agama Islam di Era Digital

Era digital menghadirkan perubahan besar dalam hampir seluruh
aspek kehidupan manusia, termasuk cara belajar, berkomunikasi,
dan membangun identitas diri. Perubahan ini membawa implikasi
langsung bagi dunia pendidikan, khususnya Pendidikan Agama
Islam (PAI), yang sebelumnya berjalan dalam pola konvensional,
berorientasi pada teks, dan sangat bergantung pada metode tatap
muka tradisional. Di tengah pesatnya perkembangan teknologi, PAI
dituntut untuk bertransformasi agar tetap relevan dengan
kebutuhan generasi yang tumbuh dalam lingkungan serbadigital,
cepat, dan dinamis.

Perubahan paradigma pendidikan agama menjadi keniscayaan.
PAI tidak lagi cukup disampaikan dengan pendekatan dogmatis
atau satu arah, tetapi harus berubah menjadi ruang pembelajaran
yang dialogis, kontekstual, serta memberi ruang bagi peserta didik
untuk berpikir kritis dan reflektif. Generasi digital terbiasa
mengakses informasi dengan cepat, sehingga PAI perlu
menghadirkan pengalaman belajar yang bermakna, berbasis
problem solving, serta mampu mengaitkan ajaran agama dengan
problem kehidupan sehari-hari. Dalam konteks ini, guru berperan
bukan hanya sebagai penyampai materi, tetapi fasilitator yang
mampu menuntun peserta didik menemukan nilai-nilai Islam
melalui refleksi, diskusi, dan penghayatan.

32



Taufiq, M.Pd.1

Transformasi PAI di era digital juga sangat terkait dengan
pemanfaatan teknologi sebagai media pembelajaran. Penggunaan
platform e-learning, video edukasi, aplikasi interaktif, hingga media
sosial dapat memperkaya proses belajar dan membuka ruang
kreativitas yang lebih luas. Teknologi tidak hanya mempermudah
akses terhadap sumber ajaran Islam, tetapi juga menjadi sarana
untuk menyampaikan dakwah yang lebih menarik, visual, dan
dekat dengan gaya belajar generasi modern. Meski begitu,
pemanfaatan teknologi tidak terlepas dari tantangan seperti banjir
informasi, hoaks keagamaan, konten ekstrem, serta menurunnya
konsentrasi belajar akibat kultur digital yang instan.

Di tengah berbagai tantangan tersebut, PAI tetap memegang peran
penting dalam membangun akhlak dan literasi spiritual peserta
didik. Dunia digital menawarkan ruang ekspresi yang bebas
namun seringkali tanpa kontrol nilai. Karena itu, PAI perlu
menghadirkan pendidikan akhlak digital etika bermedia, adab
berinformasi, penggunaan teknologi secara bertanggung jawab,
dan penguatan karakter dalam interaksi virtual. Literasi spiritual
juga menjadi kunci agar peserta didik tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi memiliki kesadaran batin yang
menyeimbangkan kehidupan digital yang cepat dan kompetitif.
Nilai-nilai seperti kejujuran, empati, integritas, dan tanggung
jawab harus diterjemahkan dalam konteks dunia maya.

Transformasi PAI di era digital sangat bergantung pada kesiapan
pendidik. Guru PAI perlu menguasai literasi digital, memanfaatkan
media interaktif, dan memahami dinamika sosial generasi muda.
Selain itu, guru harus tampil sebagai teladan moral baik dalam
kehidupan nyata maupun digital serta mampu mengembangkan
pendekatan pedagogis yang kreatif dan adaptif. Kolaborasi antara
sekolah, keluarga, dan komunitas digital juga sangat penting demi
menciptakan lingkungan belajar agama yang komprehensif dan
mendukung.

Pada akhirnya, transformasi PAI di era digital bukan hanya tentang
adopsi teknologi, tetapi bagaimana menjadikan teknologi sebagai
sarana memperkuat dimensi moral, spiritual, dan humanisasi
dalam pendidikan. Di tengah tantangan dan peluang era modern,

33



Taufiq, M.Pd.1

PAI harus bergerak menjadi pendidikan yang relevan, adaptif, dan
transformatif, sehingga mampu membentuk generasi muslim yang
cerdas, berkarakter, dan mampu hidup secara bijaksana dalam
dunia digital yang terus berkembang.

Transformasi Pendidikan Agama Islam (PAI) di era digital tidak
hanya menyangkut penggunaan teknologi sebagai media
pembelajaran, tetapi juga menyentuh paradigma, orientasi, dan
metodologi pendidikan agama itu sendiri. Di tengah perubahan
sosial yang begitu cepat, generasi digital membutuhkan bentuk
pembelajaran agama yang tidak lagi terbatas pada hafalan konsep,
tetapi mampu menjawab realitas kehidupan, membangun akhlak,
serta menumbuhkan literasi spiritual yang mendorong
kedewasaan keberagamaan. Karena itu, PAI harus bergerak dari
pola pendidikan tradisional menuju proses pembelajaran yang
lebih adaptif, dialogis, dan relevan dengan dinamika zaman.

Perubahan Paradigma Pendidikan Agama

Di era digital, terjadi pergeseran signifikan dalam paradigma
pendidikan agama. Pertama, pembelajaran PAI tidak lagi cukup
mengandalkan pendekatan “tekstual-dogmatis” yang bersifat satu
arah, tetapi berkembang menuju pendekatan dialogis, kontekstual,
dan kritis (Abdullah, 2006; Tilaar, 2002). Hal ini diperlukan karena
peserta didik kini hidup dalam ruang informasi yang terbuka,
plural, dan sering kali penuh dengan perdebatan nilai. PAI perlu
hadir sebagai ruang dialog yang membangun kesadaran, bukan
sekadar ruang indoktrinasi yang memaksakan kebenaran tunggal
tanpa proses pemahaman mendalam.

Kedua, pembelajaran PAI kini bergerak ke arah pembelajaran
berbasis pengalaman, aktivitas pemecahan masalah (problem
solving), serta literasi digital yang mengajarkan peserta didik untuk
memahami, memilah, dan mengkritisi informasi keagamaan yang
mereka temukan secara online (Azra, 2012; Kuntarto, 2017;
Wahyudi, 2020). Model ini membantu peserta didik melihat agama
sebagai energi transformasi kehidupan, bukan sekadar kumpulan
aturan normatif.

34



Taufiq, M.Pd.1

Ketiga, peran guru mengalami redefinisi penting. Guru PAI saat ini
bukan lagi sekadar penyampai materi atau pusat pengetahuan,
tetapi lebih sebagai fasilitator, mentor spiritual, dan pendamping
intelektual yang menuntun peserta didik menemukan nilai-nilai
Islam secara lebih reflektif dan bermakna (Muhaimin, 2009; Nata,
2010). Guru harus mampu membuka ruang diskusi, memfasilitasi
pencarian makna, serta memberikan contoh nyata etika digital dan
spiritualitas dalam kehidupan modern.

Dengan perubahan paradigma ini, PAI di era digital diharapkan
tidak hanya menghasilkan peserta didik yang memahami ajaran
agama secara kognitif, tetapi juga mampu menginternalisasi nilai-
nilai Islam dalam konteks dunia yang serba cepat, kompleks, dan
terus berubah.

PAI sebagai Sarana Pembentukan Akhlak dan Literasi
Spiritual

Dalam konteks kehidupan modern yang sangat dipengaruhi oleh
teknologi digital, PAI memegang peran strategis sebagai sarana
pembentukan akhlak dan penguatan literasi spiritual (Tafsir,
2012). Generasi masa kini hidup di tengah banjir informasi,
interaksi virtual tanpa batas, serta budaya digital yang kerap
menormalisasi perilaku instan, ekspresif, dan bebas dari kontrol
sosial langsung. Di sinilah PAI hadir sebagai kompas moral yang
membantu peserta didik menavigasi tantangan etis dan moral di
dunia digital. Pendidikan agama tidak hanya membahas persoalan
ibadah dan hukum, tetapi juga berfungsi menanamkan kepekaan
moral yang mampu membimbing perilaku di ruang siber.

Salah satu aspek pentingnya adalah penguatan akhlak digital,
yang meliputi etika bermedia, adab dalam mengonsumsi dan
menyebarkan informasi, serta sikap bertanggung jawab atas segala
jejak digital yang ditinggalkan. Akhlak digital mengajarkan
pentingnya verifikasi informasi sebelum dibagikan, menjaga
kesantunan dalam interaksi daring, serta menghormati privasi dan
martabat orang lain (Nasrullah, 2018; Ali, 2021; Huda, 2020). PAI
harus membangun kesadaran bahwa dunia digital bukanlah ruang
bebas nilai, tetapi ruang yang tetap memerlukan adab, tanggung

35



Taufiq, M.Pd.1

jawab, dan akuntabilitas moral sebagaimana diajarkan dalam
nilai-nilai Islam.

Selain itu, PAI menumbuhkan literasi spiritual sebagai
penyeimbang bagi kecanggihan teknologi. Di tengah budaya serba
cepat dan serba instan, peserta didik diajak mengembangkan
kemampuan refleksi, kesadaran diri, dan kedalaman spiritual yang
berakar pada tauhid. Literasi spiritual meneguhkan hubungan
manusia dengan Allah, menanamkan makna hidup yang lebih luas
dari sekadar pencapaian duniawi, serta membentuk karakter yang
stabil meski menghadapi tekanan sosial dan informasi yang terus
berubah.

Dengan menempatkan akhlak digital dan literasi spiritual sebagai
inti pembelajaran, PAI berperan penting dalam melahirkan
generasi muslim yang tidak hanya cakap teknologi, tetapi juga
memiliki integritas, kepekaan moral, dan kedalaman spiritual yang
mampu menjadi penuntun dalam kehidupan pribadi maupun
interaksi sosial mereka di era digital.

C. Kontekstualisasi Nilai-nilai Islam bagi Generasi Masa Kini

Kehidupan keberagamaan di era modernmenghadapi tantangan
yang semakin kompleks seiring perubahan cara hidup, cara
belajar, dan pola interaksi generasi masa kini. Generasi digital
tumbuh dalam ekosistem yang serba cepat, terdorong oleh
teknologi, serta dipenuhi arus informasi yang tak terbatas. Mereka
memperoleh pengetahuan melalui berbagai sumber, membentuk
identitas sosial melalui jejaring digital, dan berinteraksi dalam
ruang virtual yang jauh lebih dinamis dibandingkan ruang fisik.
Pergeseran ini turut mempengaruhi cara mereka memahami,
merasakan, dan menghayati ajaran agama.

Dalam lanskap sosial seperti ini, nilai agama tidak lagi cukup
dipahami hanya secara normatif sebagai kumpulan aturan dan
doktrin yang diajarkan secara satu arah. Generasi modern
memerlukan agama yang hadir secara aplikatif agama yang
menuntun mereka menghadapi persoalan nyata seperti etika
bermedia, tekanan sosial digital, disinformasi, hingga krisis makna

36



Taufiq, M.Pd.1

yang muncul akibat budaya serba instan (Bungin, 2019;
Nasrullah, 2018; Huda, 2020. Oleh karena itu, kontekstualisasi
ajaran Islam menjadi sebuah urgensi agar agama tetap hidup,
membumi, dan mampu menjawab problematika realitas. Tanpa
upaya ini, nilai-nilai agama cenderung dipahami secara kaku atau
terlepas dari kebutuhan zamannya; sebaliknya, dengan
kontekstualisasi, Islam menjadi sumber makna dan solusi yang
relevan bagi kehidupan modern.

Dalam menghadapi tantangan kontemporer, nilai dasar Islam
sesungguhnya tetap menjadi kebutuhan universal. Prinsip tauhid
menawarkan kekuatan spiritual yang meneguhkan arah hidup;
nilai keadilan dan kemanusiaan menjadi panduan etis di tengah
fragmentasi sosial; sementara nilai akhlak membentuk karakter
yang diperlukan dalam interaksi fisik maupun digital. Tantangan
zaman seperti individualisme, budaya instan, derasnya arus
informasi yang sering menyesatkan, hingga melemahnya
sensitivitas moral, justru menunjukkan betapa pentingnya nilai
Islam sebagai energi etis dan spiritual yang membimbing perilaku
generasi masa kini.

Islam hadir bukan untuk menolak modernitas, tetapi untuk
mengarahkannya ke jalur yang lebih manusiawi dan bermakna.
Melalui prinsip keseimbangan, Islam mengajarkan bagaimana
mengintegrasikan produktivitas dengan spiritualitas, serta
memadukan kecanggihan teknologi dengan akhlak mulia. Dengan
demikian, nilai-nilai Islam tidak hanya menjadi pedoman ibadah,
tetapi juga menjadi fondasi pembentukan karakter generasi
modern yang mampu hidup secara bijaksana, bertanggung jawab,
dan tetap berpijak pada nilai-nilai moral dalam dunia yang terus
berubah.

Kontekstualisasi Ajaran Islam untuk Generasi Digital

Dalam menghadapi realitas generasi digital, kontekstualisasi
ajaran Islam menjadi langkah penting untuk memastikan bahwa
nilai-nilai agama tetap relevan dan dapat diaplikasikan dalam
kehidupan sehari-hari. Salah satu fondasi utama yang dapat
digunakan dalam proses kontekstualisasi adalah prinsip magasid

37



Taufiq, M.Pd.1

al-syari‘ah, yaitu tujuan-tujuan Iluhur syariat Islam yang
menekankan perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan,
dan harta. Dengan memahami maqasid, nilai-nilai Islam dapat
diadaptasi sesuai kebutuhan zaman tanpa kehilangan esensi
normatifnya (Auda, 2008; al-Ghazali, 1997; Jasser, 2014).
Pendekatan ini membantu generasi muda melihat agama bukan
sekadar kumpulan larangan, tetapi sebagai sistem nilai yang
bertujuan menjaga kemaslahatan dan martabat manusia.

Kontekstualisasi juga dapat dilakukan melalui pendekatan living
Islam, yaitu memahami bagaimana Islam hadir dalam dinamika
budaya, sosial, dan teknologi yang hidup di masyarakat. Living
Islam memungkinkan ajaran agama dipahami sebagai praktik
keseharian, bukan hanya teks (Woodward, 2011; Haryanto, 2015;
Amri, 2020). Dalam konteks generasi digital, Islam dapat
diekspresikan melalui etika bermedia, cara memproduksi konten,
cara berkomunikasi di dunia maya, hingga cara menjaga diri dari
dampak negatif teknologi. Islam bukan hanya sesuatu yang
diajarkan di ruang kelas, tetapi juga sesuatu yang “dioperasikan”
dalam kehidupan digital sehari-hari.

Nilai-nilai Islam perlu diterjemahkan lebih konkret dalam bentuk
adab dan etika digital. Adab bermedia mengatur cara Muslim
berinteraksi secara santun di ruang maya; etika informasi
mengajarkan pentingnya verifikasi, menghindari hoaks, menjaga
privasi, serta tidak merugikan pihak lain. Tanggung jawab digital
menegaskan bahwa setiap tindakan di dunia maya memiliki
konsekuensi moral, sedangkan manajemen diri membantu
generasi muda mengelola waktu, emosi, dan perilaku agar tidak
terjebak dalam kecanduan teknologi. Dengan demikian, nilai-nilai
spiritual dan moral Islam dapat membentuk pola penggunaan
teknologi yang lebih bijaksana dan beretika.

Kontekstualisasi ajaran Islam juga menuntut kemampuan untuk
menghindari literalitas kaku yang memisahkan teks dari konteks,
tanpa mengabaikan prinsip normatif agama (Fazlur Rahman,
1982; Arkoun, 1994). Artinya, ajaran Islam tetap berpijak pada
dalil yang sahih, tetapi dipahami secara fleksibel dan proporsional
sesuai kebutuhan zaman. Pendekatan ini menjaga keseimbangan

38



Taufiq, M.Pd.1

antara kesetiaan pada ajaran dan kemampuan beradaptasi
terhadap perubahan. Melalui cara inilah Islam dapat terus menjadi
panduan hidup yang fungsional, membimbing generasi digital agar
tetap berpegang pada nilai-nilai moral di tengah dunia yang penuh
tantangan.

Pada akhirnya, seluruh upaya kontekstualisasi nilai-nilai Islam
dalam pendidikan bertujuan melahirkan Generasi Muslim Digital
yang mampu hidup, berperan, dan memberi manfaat di tengah
dunia yang semakin terhubung sekaligus kompleks. Generasi ini
diharapkan memiliki identitas keislaman yang kuat, namun tetap
terbuka pada perkembangan modernitas. Mereka tidak terjebak
pada dikotomi “agama versus teknologi”, melainkan memadukan
keduanya secara harmonis sehingga Islam menjadi energi
penggerak moral dalam dunia digital yang serba cepat dan penuh
distraksi.

Generasi Muslim Digital dituntut untuk memiliki etika digital yang
mencerminkan akhlak mulia: santun dalam berkomunikasi,
bertanggung jawab atas jejak digital, serta memastikan bahwa
aktivitas bermedia selalu membawa maslahat. Bersamaan dengan
itu, literasi spiritual menjadi pondasi dalam menjaga kejernihan
hati melalui refleksi, kesadaran diri, dan pemaknaan terhadap
nilai-nilai tauhid sehingga mereka tidak mudah hanyut dalam
budaya instan, dorongan viralitas, maupun arus informasi yang
tak terkendali.

Selain itu, mereka perlu mengembangkan kemampuan berpikir
kritis, khususnya dalam memilah informasi, memahami perbedaan
perspektif, dan menanggapi isu-isu sosial dengan sikap moderat
dan solutif. Kombinasi antara kecakapan digital, kedalaman
spiritual, dan pola pikir kritis inilah yang membentuk pribadi
Muslim yang tangguh menghadapi dinamika abad 21.

Melalui pendidikan agama Islam yang berorientasi pada
kontekstualisasi nilai, generasi ini diharapkan tumbuh sebagai
agen perubahan (khairu ummah) di ruang fisik maupun virtual.
Mereka tidak hanya menjadi pengguna teknologi, tetapi turut
menghadirkan nilai-nilai Islam sebagai kekuatan transformasi. Hal

39



Taufiq, M.Pd.1

ini sebagai upaya dalm menghadirkan kebaikan, menjaga harmoni
sosial, serta menjadikan ruang digital sebagai ladang dakwah yang
sejuk, cerdas, dan beradab. Dengan demikian, pendidikan agama
Islam tidak lagi sebatas transmisi ilmu, tetapi proses pembentukan
insan berkarakter yang mampu menjawab tantangan zaman dan
menebar kebermanfaatan bagi masyarakat luas.

40



BAB 3
KURIKULUM PAI UNTUK
GENERASI DIGITAL

1. Pengertian Kurikulum

Kurikulum merupakan salah satu komponen
utama dalam sistem pendidikan. Tanpa kurikulum,
proses pembelajaran tidak memiliki arah, tujuan,
maupun tolok ukur capaian yang jelas. Kurikulum tidak
hanya sebatas daftar mata pelajaran, tetapi mencakup
seluruh pengalaman belajar yang dirancang oleh
lembaga pendidikan untuk membentuk peserta didik
yang kompeten secara intelektual, emosional, sosial,
dan moral.

Secara umum, kurikulum dipahami sebagai
rencana pendidikan yang berisi tujuan, materi,
pengalaman belajar, strategi pembelajaran, serta sistem
evaluasi untuk mencapai tujuan pendidikan tertentu.
Namun, para ahli memiliki penekanan yang berbeda
dalam mendefinisikan kurikulum, sehingga
menghasilkan perspektif yang beragam sesuai konteks
perkembangan pendidikan.

Berikut uraian konsep kurikulum dan definisi menurut

beberapa ahli:

1. John Dewey (1902): Kurikulum sebagai
Pengalaman Pendidikan

John Dewey memandang kurikulum

sebagai seluruh pengalaman belajar peserta

didik yang diatur oleh sekolah. Kurikulum tidak

terbatas pada mata pelajaran, tetapi juga

kegiatan yang membentuk karakter dan

keterampilan  sosial. “Curriculum is a

41



continuous reconstruction of experience.”
(Dewey, 1902) Dewey menekankan bahwa
pengalaman harus memiliki nilai pendidikan
dan terhubung dengan kehidupan nyata siswa.
2. Ralph Tyler (1949): Kurikulum sebagai
Rencana Rasional untuk Belajar
Tyler adalah tokoh paling berpengaruh
dalam pengembangan kurikulum modern.
Menurutnya: “Curriculum is a plan for
learning.”
(Tyler, 1949) Kurikulum harus memuat empat
komponen utama:
1. Tujuan pendidikan
2. Pengalaman belajar
3. Organisasi pengalaman belajar
4. Evaluasi
Model Tyler dikenal sebagai rational-linear
model dan menjadi dasar berbagai
kurikulum modern.

3. Hilda Taba (1962): Kurikulum sebagai
Rencana Komprehensif

Menurut Hilda Taba: “Curriculum is a

plan for learning that is developed by

teachers.” (Taba, 1962) Taba menekankan

bahwa guru harus berperan dalam

merancang kurikulum karena mereka yang

paling memahami kebutuhan peserta didik.

Ia mengembangkan model pengembangan
kurikulum yang bersifat grassroots.

4. Goodlad (1979): Kurikulum sebagai Sistem
yang Multidimensional
Goodlad membagi kurikulum ke dalam
beberapa level:
e Kurikulum ideal
e Kurikulum formal

42



e Kurikulum operasional

o Kurikulum yang diajarkan

e Kurikulum yang dipelajari

Menurut Goodlad:

“Curriculum is a multifaceted system that
shapes what is intended, taught, and learned.”
(Goodlad, 1979)

Ini menunjukkan bahwa kurikulum bukan
hanya dokumen, melainkan sistem kompleks
yang dipengaruhi berbagai faktor.

5. Kerr (1968): Kurikulum sebagai Semua

Pembelajaran yang Direncanakan Definisi Kerr
sangat komprehensif: “Curriculum is all the
learning which is planned and guided by the
school.”

(Kerr, 1968) Ini mencakup semua aktivitas
akademik maupun non-akademik, termasuk
interaksi sosial.

Nasution (2008): Kurikulum sebagai
Seperangkat Rencana dan Pengaturan Dalam
konteks Indonesia, Nasution (2008)
mendefinisikan kurikulum sebagai: “Suatu
rencana yang memberi pedoman dalam proses
pembelajaran agar tujuan pendidikan dapat
dicapai.” Ia menekankan bahwa kurikulum
mencakup tujuan, isi, dan cara mengajar.

. Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional

(UUSPN) No. 20 Tahun 2003 Menurut UU
Sisdiknas: “Kurikulum adalah seperangkat
rencana dan pengaturan mengenai tujuan, isi,
dan bahan pelajaran serta cara yang digunakan
sebagai pedoman penyelenggaraan kegiatan
pembelajaran.” Definisi ini menegaskan bahwa
kurikulum merupakan pedoman nasional

43



pendidikan yang bersifat dinamis dan adaptif
terhadap perkembangan zaman.

8. Abuddin Nata (2016): Kurikulum sebagai
Integrasi Nilai Dalam konteks pendidikan
Islam, Nata (2016) menyatakan: “Kurikulum
PAI adalah sistem pendidikan yang
mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur’an dan
Sunnah dalam seluruh aktivitas belajar
mengajar.” Nata menekankan bahwa
kurikulum PAI harus membentuk manusia
beriman, berakhlak, serta mampu menghadapi
perubahan sosial.

Dari berbagai definisi tersebut, dapat
disimpulkan bahwa kurikulum memiliki tiga
makna utama: 1. Kurikulum sebagai dokumen
Berisi tujuan, isi, struktur program, dan
pedoman pembelajaran. 2. Kurikulum sebagai
pengalaman belajar Meliputi seluruh aktivitas
yang dialami peserta didik, baik di dalam
maupun di luar kelas. 3. Kurikulum sebagai
proses Mencakup pengembangan, pelaksanaan,
evaluasi, dan perbaikan secara berkelanjutan.
Dalam konteks era digital, kurikulum harus
lebih fleksibel, kolaboratif, adaptif, dan mampu
mengintegrasikan kompetensi digital tanpa
meninggalkan nilai-nilai spiritual.

Kurikulum PAI

Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI)
merupakan seperangkat rencana dan pengaturan
mengenai tujuan, isi, bahan ajar, serta metode yang
digunakan dalam proses pembelajaran agama Islam
untuk membentuk manusia yang beriman, bertakwa
kepada Allah SWT, dan berakhlak mulia. Kurikulum ini
menjadi pedoman bagi pendidik dalam merancang,

44



melaksanakan, dan mengevaluasi pembelajaran agar
tujuan pendidikan Islam dapat tercapai secara optimal.
Menurut Nata (2016), kurikulum PAI tidak hanya
berfungsi sebagai kumpulan mata pelajaran agama,
tetapi merupakan sistem pendidikan yang
mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur’an dan Sunnah ke
dalam seluruh aktivitas belajar mengajar, baik di dalam
maupun di luar kelas.

Secara konseptual, kurikulum PAI
mencerminkan pandangan hidup Islam yang holistik, di
mana pendidikan tidak hanya menekankan aspek
kognitif (pengetahuan agama), tetapi juga afektif
(penghayatan nilai-nilai spiritual) dan psikomotorik
(pengamalan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari).
Artinya, kurikulum PAI bertujuan membentuk manusia
yang tidak hanya mengetahui ajaran Islam, tetapi juga
menginternalisasi dan mengamalkannya  secara
konsisten.

Dalam konteks era digital, pengertian kurikulum
PAI mengalami perluasan. Kurikulum tidak lagi hanya
berorientasi pada transfer pengetahuan secara
konvensional melalui metode ceramah atau hafalan,
melainkan harus mengintegrasikan kompetensi digital
dan literasi teknologi sebagai bagian dari kecakapan
hidup abad ke-21. Peserta didik diharapkan mampu
memahami dan mempraktikkan nilai-nilai Islam di
tengah kehidupan modern yang serba digital dan
terkoneksi. Hal ini sejalan dengan pandangan Yusof dan
Ariffin (2020), yang menegaskan bahwa kurikulum PAI
di era digital harus mengembangkan keterampilan
berpikir kritis, etika digital, serta tanggung jawab sosial
dalam menggunakan teknologi.

Dengan demikian, kurikulum PAI berfungsi
tidak hanya sebagai instrumen pembelajaran agama,
tetapi juga sebagai panduan moral dan spiritual dalam
penggunaan teknologi digital. Melalui kurikulum yang
adaptif, peserta didik diarahkan agar mampu:

45



1. Menjadi pengguna teknologi yang bijak dan beretika,
sesuai dengan prinsip Islam seperti amanah
(tanggung jawab) dan sidq (kejujuran).

2. Menggunakan teknologi sebagai sarana dakwah dan
kebaikan, misalnya melalui konten edukatif Islami di
media sosial.

3. Menghindari dampak negatif dunia digital, seperti
hoaks, wujaran kebencian, dan penyalahgunaan
informasi.

Oleh karena itu, pengembangan kurikulum PAI

di era digital harus memperhatikan keseimbangan
antara nilai-nilai transendental (keimanan dan akhlak)
serta nilai-nilai instrumental (kompetensi teknologi dan
literasi digital). Integrasi kedua aspek tersebut
menjadikan kurikulum PAI lebih relevan dan
kontekstual dalam menjawab tantangan zaman,
sekaligus meneguhkan peran pendidikan Islam sebagai
fondasi moral di tengah derasnya arus digitalisasi
kehidupan modern.

Prinsip Pengembangan Kurikulum PAI Digital

Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama

Islam (PAI) Digital menuntut adanya perubahan
paradigma dalam proses pendidikan, dari sistem yang
berpusat pada guru menuju sistem yang berbasis pada
peserta didik dan teknologi. Kurikulum PAI Digital tidak
hanya menekankan penguasaan pengetahuan agama,
tetapi juga menuntun siswa untuk menjadi insan
beriman, berakhlak mulia, dan cakap digital. Prinsip-
prinsip berikut menjadi landasan utama dalam
merancang kurikulum PAI yang relevan dengan
kebutuhan generasi digital:

a. Berbasis Nilai Tauhid dan Akhlak

Tauhid adalah inti dari seluruh ajaran Islam,
dan karena itu menjadi fondasi utama dalam setiap
rancangan kurikulum PAI, termasuk yang berbasis
digital. Kurikulum harus menumbuhkan kesadaran
bahwa seluruh aktivitas belajar—baik di dunia nyata

46



maupun di dunia maya—merupakan bagian dari
ibadah kepada Allah SWT.

Menurut Hidayat (2020), nilai tauhid menjadi
pedoman moral agar teknologi tidak digunakan
untuk kemaksiatan, tetapi sebagai sarana untuk
memperkuat keimanan, memperluas dakwah, dan
mengamalkan nilai-nilai kebaikan. Oleh karena itu,
pembelajaran berbasis digital harus diimbangi
dengan pendidikan akhlak karimah agar siswa
mampu menampilkan perilaku Islami dalam
interaksi daring, seperti kejujuran, kesopanan dalam
berkomentar, dan  tanggung jawab  dalam
menggunakan media sosial.

Berorientasi pada Literasi Digital Islami

Kurikulum PAI Digital harus membantu
peserta didik mengembangkan literasi digital Islami,
yaitu kemampuan memahami, menilai, dan
memanfaatkan informasi digital berdasarkan
prinsip-prinsip syariat Islam. Dalam konteks ini,
guru PAI berperan sebagai pembimbing moral yang
menanamkan nilai adab dalam berteknologi.

Peserta didik diajak untuk memahami bahwa
kebebasan di ruang digital memiliki batasan moral
dan hukum Islam. Misalnya, dalam menyebarkan
informasi, mereka harus memastikan kebenarannya
agar tidak terlibat dalam penyebaran hoaks (fitnah).
Hal ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. Al-
Hujurat [49]:6 yang menekankan pentingnya
tabayyun (klarifikasi) terhadap informasi yang
diterima.

Selain itu, literasi digital Islami juga
mencakup kemampuan menggunakan teknologi
untuk tujuan yang produktif dan dakwah, seperti
membuat konten edukatif Islami, menulis artikel
keagamaan, atau membuat podcast tentang nilai-
nilai moral Islam.

Student-Centered Learning

47



Prinsip ini menempatkan peserta didik
sebagai subjek aktif dalam proses pembelajaran.
Dalam kurikulum PAI Digital, guru berperan sebagai
fasilitator yang menyediakan ruang eksplorasi bagi
siswa untuk menemukan makna ajaran Islam
melalui pengalaman digital.

Pendekatan student-centered learning
mendorong siswa untuk belajar secara mandiri
melalui sumber digital seperti e-book, video interaktif,
atau forum diskusi daring. Mereka juga didorong
untuk memecahkan masalah moral dan sosial
melalui pendekatan Islami berbasis teknologi.

Menurut Nizar (2021), model pembelajaran
seperti project-based learning atau flipped classroom
dapat meningkatkan keterlibatan siswa dan
memperkuat pemahaman mereka terhadap ajaran
Islam dalam konteks modern.

Kolaboratif dan Kontekstual

Pembelajaran PAI Digital tidak boleh
berlangsung secara individualistis. Prinsip kolaborasi
menekankan pentingnya kerja sama antar peserta
didik melalui platform digital seperti Google
Classroom, LMS, atau grup diskusi daring. Aktivitas
seperti virtual discussion, online debate, atau digital
reflection  journal dapat digunakan  untuk
menumbuhkan  semangat musyawarah  dan
ukhuwah Islamiyah.

Selain itu, pembelajaran harus kontekstual,
yakni mengaitkan nilai-nilai Islam dengan kehidupan
nyata di dunia digital. Misalnya, ketika membahas
topik tentang akhlak, guru dapat mengaitkannya
dengan etika berkomunikasi di media sosial,
tanggung jawab terhadap jejak digital, atau konsep
amanah dalam menggunakan data pribadi. Dengan
demikian, ajaran Islam tidak hanya dipahami secara
teoritis, tetapi juga diterapkan dalam dunia digital
yang mereka hadapi sehari-hari.

48



e. Integrasi Teknologi Pendidikan

Integrasi teknologi menjadi elemen penting
dalam kurikulum PAI Digital. Guru dan lembaga
pendidikan harus mampu memanfaatkan berbagai
alat digital seperti e-learning platforms, video
pembelajaran, aplikasi islami, dan Learning
Management System (LMS). Teknologi ini dapat
meningkatkan  efektivitas  pembelajaran dan
memberikan pengalaman belajar yang lebih menarik
dan interaktif.

Sebagai contoh, aplikasi seperti Muslim Pro,
Qur'an Companion, atau EduPAI LMS dapat
digunakan untuk memperdalam pemahaman siswa
terhadap Al-Qur’an, hadis, dan sejarah Islam. Selain
itu, penggunaan Augmented Reality (AR) atau Virtual
Reality (VR) dapat menghadirkan pengalaman imersif
dalam  pembelajaran sejarah Islam, seperti
perjalanan Isra’ Mi’raj atau peristiwa hijrah
Rasulullah  SAW. Integrasi  teknologi  juga
memungkinkan pembelajaran berbasis data (data-
driven learning), di mana guru dapat memantau
perkembangan spiritual dan akademik siswa melalui
sistem digital secara real-time.

Dengan menerapkan kelima prinsip tersebut,
pengembangan Kurikulum PAI Digital diharapkan
mampu melahirkan generasi muslim yang beriman,
berilmu, berakhlak, dan melek digital. Kurikulum ini
tidak hanya menyesuaikan diri dengan kemajuan
zaman, tetapi juga tetap menjaga ruh spiritual dan
nilai-nilai keislaman dalam setiap aspek
pembelajaran.

4. Ciri-Ciri Generasi Digital dalam Pembelajaran PAI

Generasi digital, yang sering disebut juga
sebagai Generasi Z dan Generasi Alpha, adalah
kelompok peserta didik yang tumbuh dan
berkembang di tengah kemajuan teknologi informasi
dan komunikasi. Mereka tidak hanya menggunakan

49



teknologi sebagai alat bantu, tetapi sudah
menjadikannya sebagai bagian dari gaya hidup dan
cara berpikir. Dalam konteks pembelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAI), memahami
karakteristik generasi digital menjadi hal yang sangat
penting agar proses pembelajaran dapat berlangsung
efektif, relevan, dan bermakna.

Menurut Prensky (2001), generasi ini dikenal
sebagai digital natives, yaitu individu yang sejak lahir
telah akrab dengan dunia digital seperti internet,
media sosial, dan perangkat canggih. Oleh karena itu,
pendekatan pembelajaran yang bersifat konvensional,
seperti ceramah satu arah atau hafalan tanpa
konteks, sering kali tidak menarik bagi mereka. Guru
PAI perlu memahami bahwa perubahan pola pikir,
cara belajar, dan interaksi sosial generasi digital
menuntut pembaruan strategi pembelajaran agar
nilai-nilai Islam dapat tersampaikan dengan lebih
efektif.

Ciri-ciri utama generasi digital dalam konteks
pembelajaran PAI:

1. Melek Teknologi dan Cepat Beradaptasi

Generasi digital sangat terbiasa
menggunakan teknologi sejak usia dini. Mereka
dengan mudah  mengoperasikan  berbagai
perangkat seperti smartphone, tablet, laptop, dan
komputer. Dalam pembelajaran PAI, mereka lebih
mudah memahami materi melalui platform digital
seperti video pembelajaran, aplikasi interaktif,
atau Learning Management System (LMS).
Menurut Tapscott (2009), kemampuan adaptif
terhadap teknologi ini membuat generasi digital
cepat belajar hal baru, tetapi juga cepat bosan
terhadap metode yang monoton. Guru PAI harus
kreatif dalam mengintegrasikan teknologi—
misalnya melalui kuis interaktif berbasis aplikasi,

50



2.

Panjang

Daring

podcast dakwah, atau pembelajaran berbasis
proyek digital—agar semangat belajar tetap terjaga.
Lebih Suka Visual dan Interaktif daripada Teks

Generasi digital lebih menyukai

pembelajaran berbasis visual seperti video,
infografik, gambar, dan animasi dibandingkan
dengan teks panjang yang memerlukan
konsentrasi tinggi. Mereka belajar lebih cepat
melalui media visual yang menarik dan mudah
dicerna.
Dalam pembelajaran PAI, hal ini dapat diterapkan
melalui penggunaan video dakwah pendek,
animasi kisah nabi, atau komik digital Islami.
Misalnya, pembelajaran tentang kisah Nabi Yusuf
AS dapat disajikan melalui film animasi yang
mengandung pesan moral, sehingga peserta didik
tidak hanya memahami kisah tersebut, tetapi juga
merasakan nilai-nilai kesabaran dan kejujuran
yang terkandung di dalamnya. Guru PAI yang
mampu memanfaatkan kekuatan visual akan
lebih mudah menarik perhatian dan menanamkan
nilai-nilai Islam dalam jiwa siswa.

. Terbiasa dengan Media Sosial dan Komunikasi

Generasi digital hidup dalam ekosistem
media sosial seperti Instagram, TikTok, YouTube,
dan X (Twitter). Media sosial tidak hanya menjadi
tempat hiburan, tetapi juga ruang belajar dan
berdiskusi. Mereka belajar agama tidak hanya dari
guru di sekolah, tetapi juga dari konten-konten
digital seperti ceramah daring, kajian YouTube,
dan diskusi online.
Dalam konteks ini, guru PAI perlu menjadi
pendidik yang juga melek media sosial agar
mampu mengarahkan siswa pada sumber belajar
yang kredibel dan sesuai dengan nilai-nilai Islam.

51



Bosan

Misalnya, guru dapat mengajak siswa membuat
konten dakwah singkat di TikTok atau video
reflektif di YouTube dengan tema akhlak Islami.
Dengan demikian, media sosial tidak hanya
menjadi alat komunikasi, tetapi juga sarana
dakwah digital yang efektif.

. Memiliki Rasa Ingin Tahu Tinggi tetapi Mudah

Generasi digital dikenal memiliki rasa ingin
tahu tinggi terhadap hal-hal baru, tetapi mereka
juga cenderung cepat kehilangan minat jika
pembelajaran terasa monoton atau tidak relevan.
Mereka menyukai pembelajaran yang dinamis,
variatif, dan memberikan tantangan.
Guru PAI dapat menanggapi karakteristik ini
dengan menghadirkan pembelajaran berbasis
tantangan (challenge-based learning) atau game-
based learning.  Misalnya, siswa diajak
berkompetisi membuat konten edukatif bertema
“Etika Muslim di Dunia Digital” atau menjawab
kuis interaktif seputar kisah sahabat Nabi.Dengan
pendekatan semacam ini, pembelajaran PAI
menjadi lebih hidup, menantang, dan
menyenangkan, sehingga siswa tidak mudah
kehilangan fokus.

5. Menyukai Pembelajaran yang Fleksibel dan

Kontekstual

Generasi digital menginginkan kebebasan
dalam belajar. Mereka tidak ingin terikat oleh
ruang dan waktu, sehingga pembelajaran yang
fleksibel—seperti e-learning, blended learning,
atau mobile learning—lebih sesuai dengan gaya
belajar mereka. Kurikulum PAI harus memberikan
ruang bagi siswa untuk belajar secara mandiri dan
kreatif melalui sumber digital, misalnya
menggunakan platform Google Classroom untuk

52



refleksi keagamaan, atau Padlet untuk berbagi
inspirasi nilai-nilai akhlak.

Selain itu, pembelajaran harus
kontekstual—mengaitkan ajaran Islam dengan
kehidupan digital mereka. Misalnya, ketika
membahas konsep ghibah, guru bisa
mengaitkannya dengan fenomena cyberbullying di
media sosial. Dengan demikian, nilai-nilai Islam
terasa relevan dan aplikatif dalam kehidupan
sehari-hari mereka.

Dengan memahami karakteristik generasi
digital tersebut, guru PAI perlu bertransformasi dari
sekadar penyampai materi menjadi pembimbing
spiritual yang kreatif dan adaptif terhadap teknologi.
Guru harus mampu menjembatani ajaran Islam
dengan dunia digital yang menjadi habitat alami
peserta didik masa kini.

Transformasi ini sejalan dengan misi
pendidikan Islam yang menekankan pembentukan
insan kamil—manusia yang seimbang antara
kecerdasan spiritual, intelektual, emosional, dan
digital. Kurikulum PAI di era digital tidak hanya
berfungsi mentransmisikan ilmu agama, tetapi juga
membentuk generasi muslim yang tangguh, kritis,
dan beretika dalam menghadapi tantangan zaman.

5. Tantangan PAI dalam Era Digital

Era digital telah membawa perubahan besar
dalam cara manusia belajar, berinteraksi, dan
memahami informasi, termasuk dalam bidang
Pendidikan Agama Islam (PAI). Meskipun teknologi
menawarkan peluang besar untuk pengembangan
pembelajaran yang lebih kreatif dan interaktif,
namun terdapat berbagai tantangan serius yang
harus dihadapi oleh guru, lembaga pendidikan,
bahkan peserta didik. Tantangan-tantangan ini tidak
hanya bersifat teknis, tetapi juga menyentuh aspek
moral, spiritual, dan sosial, sehingga membutuhkan

53



respons yang komprehensif dan strategis. Berikut
penjelasan panjang mengenai tantangan utama PAI
di era digital:

Maraknya Disinformasi dan Konten Keagamaan
yang Tidak Valid

Salah satu tantangan terbesar dalam era
digital adalah banyaknya informasi palsu,
misinformasi, dan konten keagamaan yang tidak
dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah maupun
syar’i. Media sosial seperti TikTok, Instagram, dan
YouTube dipenuhi oleh konten religius dari berbagai
sumber yang tidak semua memiliki kompetensi
keilmuan yang memadai.
Peserta didik mudah terpapar ajaran radikal,
pemikiran liberal tanpa dasar, atau konten provokatif
yang dapat menimbulkan kesalahpahaman tentang
ajaran Islam. Menurut Abdullah (2021), disinformasi
keagamaan dapat melemahkan akidah dan memicu
konflik sosial jika tidak diimbangi dengan literasi
digital keislaman yang kuat. Oleh karena itu, guru
PAI dituntut untuk membimbing siswa dalam
melakukan tabayyun, mengenali sumber yang
kredibel, dan mengarahkan mereka kepada ulama
atau lembaga resmi yang kompeten.

Penurunan Minat Belajar Agama karena Dominasi
Hiburan Digital

Generasi digital hidup di era yang penuh
distraksi. Konten hiburan seperti game online, drama,
musik, dan video pendek jauh lebih menarik bagi
mereka dibandingkan materi pelajaran agama yang
disampaikan secara tradisional.
Akibatnya, minat belajar PAl mengalami penurunan,
terutama jika metode pembelajaran tidak mengikuti
gaya belajar digital mereka.
Menurut Prensky (2001), siswa generasi digital

54



cenderung lebih menyukai pembelajaran visual,
cepat, dan interaktif. Jika pembelajaran PAI masih
bersifat ceramah konvensional, maka mereka akan
merasa bosan dan tidak terlibat secara aktif.
Guru PAI perlu memodernisasi metode pengajaran,
misalnya melalui interactive quizzes, video refleksi,
game berbasis nilai Islam, atau proyek kreatif seperti
membuat konten dakwah digital.

Perubahan Nilai Moral dan Sosial akibat Budaya
Media

Media digital mempengaruhi karakter dan

perilaku generasi muda. Budaya viral, likes, followers,
dan trending topics sering kali membentuk identitas
mereka lebih daripada nilai-nilai agama dan budaya
lokal.
Fenomena seperti cyberbullying, hedonisme, budaya
flexing, dan tren konten negatif menjadi tantangan
serius bagi pembentukan akhlak.
Generasi digital lebih rentan mengalami degradasi
moral karena paparan konten vulgar, ujaran
kebencian, dan perilaku tidak senonoh yang
dianggap sebagai “hiburan”.

Dalam konteks PAI, hal ini menjadi tantangan
dalam menanamkan nilai-nilai akhlak karimah,
seperti sopan santun, amanah, kejujuran, dan iffah
(menjaga kehormatan). Guru PAI harus mampu
mengaitkan ajaran Islam dengan realitas digital,
misalnya menjelaskan konsep ghibah dalam konteks
komentar negatif di media sosial, atau fithah dalam
bentuk penyebaran hoaks dan rumor online.
Kesenjangan Literasi Digital antara Guru dan
Siswa

Salah satu tantangan nyata adalah adanya
perbedaan tingkat literasi digital antara guru dan
siswa. Siswa generasi digital biasanya sangat cepat
memahami aplikasi dan perangkat baru, sementara
sebagian guru PAI masih kesulitan mengoperasikan

55



alat digital atau menggunakan LMS dalam

pembelajaran.

Kondisi ini dapat menyebabkan pembelajaran

kurang optimal, bahkan menghambat proses

modernisasi kurikulum PAIL

Menurut Zainal (2020), guru harus memiliki

kompetensi pedagogik digital yang memadai agar

mampu mengintegrasikan teknologi secara efektif
dalam pembelajaran agama.

Tanpa peningkatan kompetensi digital, guru akan

kesulitan melakukan inovasi seperti membuat video

pembelajaran, melakukan evaluasi berbasis digital,
atau menyelenggarakan diskusi daring.

Perlunya Kurikulum PAI yang Mengarahkan

Teknologi sebagai Sarana Dakwah dan

Pembentukan Akhlak

Semua tantangan di atas mengarah pada
kebutuhan yang mendesak untuk memperbarui
kurikulum PAI agar lebih responsif terhadap era
digital.

Kurikulum PAI harus:

e Mengajarkan siswa cara menjadi muslim yang
beretika di dunia digital,

e Membimbing mereka dalam memanfaatkan
teknologi untuk dakwah, edukasi, dan kebaikan,

e Menanamkan kesadaran akan tanggung jawab
moral dalam menggunakan media sosial,

e Dan membentuk karakter islami yang kuat
meskipun hidup dalam lingkungan digital yang
penuh distraksi.

PAI harus menjadi garda depan dalam
membangun literasi digital Islami, sehingga teknologi
bukan menjadi ancaman, tetapi justru menjadi
sarana efektif untuk memperkuat iman, akhlak, dan
wawasan keislaman generasi muda.

5. Evaluasi Dan Pengembangan Kurikulum Pai

Digital

56



Kurikulum  PAI  digital merupakan
kurikulum yang tidak hanya memuat tujuan,
materi, dan metode pembelajaran agama Islam,
tetapi juga mengintegrasikan teknologi digital
sebagai media, sumber belajar, dan lingkungan
belajar baru. Agar kurikulum ini selalu relevan
dan efektif, diperlukan proses evaluasi dan
pengembangan yang berkesinambungan. Evaluasi
tidak hanya berfokus pada hasil belajar, tetapi
juga pada bagaimana peserta didik
menginternalisasi nilai Islam dalam kehidupan
digital.

5.1 Evaluasi Berbasis Kompetensi

Evaluasi berbasis kompetensi adalah
pendekatan penilaian yang menilai kemampuan
peserta didik berdasarkan seperangkat
kompetensi yang telah ditetapkan. Dalam
konteks Kurikulum PAI Digital, evaluasi tidak
hanya menilai aspek kognitif (pengetahuan),
tetapi juga mencakup:

o Kompetensi spiritual

e Kompetensi sikap dan akhlak

e Kompetensi literasi digital islami

o Kompetensi sosial dan komunikasi digital

o Kompetensi praktik ibadah dan implementasi
nilai agama dalam kehidupan nyata maupun
dunia maya

Berikut uraian panjang mengenai evaluasi
berbasis kompetensi dalam Kurikulum PAI
Digital:

a. Evaluasi Ranah Kognitif dalam Lingkungan
Digital
Penilaian kognitif tetap diperlukan
untuk melihat pemahaman peserta didik
mengenai ajaran Islam. Namun, bentuk
evaluasinya dapat dikembangkan melalui:

57



o Kuis digital interaktif (Quizizz, Google
Form, Kahoot)

e Ujian berbasis open-book digital yang
mendorong kemampuan analitis

e Tugas literasi digital seperti membuat
ulasan terhadap konten Lkeagamaan
online

Pendekatan ini membuat evaluasi
lebih relevan dengan lingkungan belajar
generasi digital.

b. Evaluasi Ranah Afektif dan Akhlak Digital

Pembelajaran PAI harus
menghasilkan peserta didik yang tidak hanya
mengerti  ajaran  Islam, tetapi  juga
menjadikannya landasan bersikap. Oleh
karena itu, evaluasi afektif harus menyentuh
sikap dalam dunia digital, seperti:

e Adab berkomentar di media sosial

o Etika membagikan informasi

¢ Kemampuan menghindari hoaks,
ujaran kebencian, dan cyberbullying

e Mengimplementasikan nilai rahmah,
amanabh, dan shiddiq saat
berkomunikasi online
Guru dapat menggunakan observasi

digital, refleksi diri, dan penilaian teman

sebaya (peer assessment).
c. Evaluasi Ranah Psikomotorik

Dalam PAI digital, ranah psikomotorik dapat

berbentuk:

e Kemampuan membuat konten dakwah
kreatif (video pendek, poster islami,
podcast kajian)

¢ Kemampuan menggunakan  aplikasi
ibadah digital (jadwal salat, Al-Qur’an
digital) secara benar

58



e Praktik ibadah yang direkam atau
didemonstrasikan melalui video
pembelajaran

Ini menunjukkan bahwa kompetensi
praktik tetap bisa dinilai meskipun dilakukan
melalui media digital.

d. Evaluasi Karakter Digital Islami
Generasi digital harus dibentuk menjadi
Muslim yang:

o Cerdas informasi (information literacy)

e [Etis dalam penggunaan teknologi

e Mampu menjadi agen kebaikan di media
sosial

Oleh karena itu, evaluasi karakter
digital Islami meliputi:

¢ Kejujuran akademik digital

e Kepedulian sosial dalam komunitas
virtual

e Tanggung jawab dalam jejak digital
(digital footprint)

Dengan demikian, evaluasi berbasis
kompetensi dalam PAI digital bersifat holistik,
mencakup seluruh aspek kepribadian Muslim.

5.2 Pengembangan Berkelanjutan (Continuous
Curriculum Development)

Kurikulum PAI digital tidak dapat
bersifat statis. Teknologi berkembang cepat,
gaya belajar siswa berubah, dan tantangan
moral digital terus muncul. Karena itu,
pengembangan kurikulum harus dilakukan
secara berkelanjutan (continuous
improvement).

a. Mengikuti Perkembangan Teknologi

Setiap perubahan teknologi membawa

peluang dan ancaman baru. Kurikulum

59



PAI digital harus selalu menyesuaikan
dengan:

Kemunculan aplikasi pembelajaran
baru

Platform komunikasi digital yang
terus berkembang

Isu-isu etika digital terbaru (Al ethics,
deepfake, keamanan data)

Fenomena sosial keagamaan online
Guru PAI harus selalu meningkatkan

kompetensinya untuk memahami dunia
digital siswa.
Menjaga Fondasi Nilai-Nilai Keislaman

Meski teknologi berubah, nilai Islam

tidak boleh berubah. Oleh karena itu:

Kurikulum PAI harus tetap berbasis
pada Al-Qur’an dan Sunnah
Pengembangan teknologi harus
disaring melalui nilai akhlak dan adab
Semua inovasi pembelajaran tetap
diarahkan pada pembentukan insan
beriman dan bertakwa

Inilah yang membedakan
kurikulum PAI digital dari kurikulum
digital pada umumnya: spiritual
foundation remains constant.

Melibatkan Seluruh Pemangku
Kepentingan

Pengembangan berkelanjutan
membutuhkan kolaborasi antara:
Guru PAI
Kepala sekolah
Orang tua
Peserta didik
Pakar pendidikan Islam
Teknolog pendidikan

60



Proses ini memastikan kurikulum

benar-benar relevan dan responsif
terhadap kebutuhan zaman.

d. Pengembangan Berbasis Data (Data-
Driven Curriculum)

Setiap inovasi kurikulum harus

didukung oleh data dan evaluasi
sebelumnya. Sumber data dapat berupa:

Hasil evaluasi pembelajaran digital
Analisis interaksi siswa dalam LMS
Statistik penggunaan bahan ajar
digital

Respon siswa terhadap metode digital
Tantangan  moral digital yang
ditemukan di lapangan

Dengan pendekatan ini,

pengembangan kurikulum menjadi lebih
terarah dan efektif.
e. Inovasi Metode Pembelajaran

Pengembangan berkelanjutan
juga  harus mencakup inovasi
pedagogis:

Gamifikasi pembelajaran PAI
Project-based learning berbasis
konten dakwah digital

Flipped classroom dengan materi
kajian video

Microlearning melalui platform digital
Pembelajaran berbasis riset kecil
tentang fenomena sosial digital
Semua metode ini membuat

pembelajaran lebih menarik bagi generasi
digital.
f. Penguatan Kompetensi Guru

Kurikulum tidak akan berhasil tanpa

guru yang kompeten. Oleh karena itu:

Pelatihan literasi digital guru PAI

61



e Workshop teknologi dan media islami
e Pembinaan etika digital bagi pendidik
e Penguatan kemampuan membuat
konten PAI digital
Guru PAI harus menjadi role model
bagi peserta didik dalam memanfaatkan
teknologi secara bijak.

Kesimpulan

Evaluasi dan pengembangan kurikulum PAI
digital merupakan dua proses penting yang saling
terkait. Evaluasi berbasis kompetensi membantu
memastikan bahwa peserta didik tidak hanya
memahami ajaran Islam, tetapi juga
menginternalisasikannya dalam kehidupan digital.
Di sisi lain, pengembangan kurikulum yang
berkelanjutan memastikan bahwa pembelajaran PAI
tetap relevan, menarik, dan mampu menjawab
tantangan teknologi yang terus berubah, tanpa
meninggalkan nilai-nilai keislaman sebagai dasar
utama.

62



Solihah Sari Rahayu

BAB 4

Metode dan Pendekatan Pembelajaran
PAI

Pendidikan Agama Islam (PAI) pada tingkat Sekolah
Lanjutan Tingkat Atas (SLTA) memikul tanggung jawab yang
strategis dan kompleks. Di pundaknya, tidak hanya terbebani
tujuan untuk menanamkan akidah, ibadah, dan akhlak karimah,
tetapi juga untuk membentuk karakter serta kepribadian muslim
yang utuh dan relevan dengan zamannya. Peserta didik di jenjang
ini berada dalam fase pencarian jati diri yang kritis, di mana
mereka mulai mempertanyakan berbagai hal secara mendalam,
termasuk tentang agama. Oleh karena itu, PAI tidak boleh sekadar
menjadi mata pelajaran yang menghafal norma, melainkan harus
mampu menjadi penuntun dan pencerah dalam menjawab
kegelisahan intelektual dan spiritual mereka.

Kompleksitas tantangan ini semakin bertambah dengan
hadirnya generasi Z (yang lahir sekitar 1997-2012) dan generasi
Alpha (lahir setelah 2013) yang kini mulai memasuki bangku SLTA.
Generasi ini adalah digital native yang hidupnya tak terpisahkan
dari internet, gadget, dan media sosial. Mereka terbiasa dengan
akses informasi yang instan, pembelajaran yang visual dan
interaktif, serta ruang ekspresi yang tanpa batas. Dalam konteks
ini, paradigma pembelajaran konvensional yang berpusat pada
guru (teacher-centered) dan bersifat ceramah satu arah sudah
tidak lagi memadai untuk menangkap perhatian dan memenuhi
kebutuhan belajar mereka yang dinamis.

63



Solihah Sari Rahayu

Oleh karena itu, sebuah transformasi metodologis dalam
pembelajaran PAI menjadi sebuah keniscayaan yang tidak dapat
ditawar. Pendekatan dan metode yang digunakan haruslah lincah,
adaptif, dan selaras dengan bahasa serta realitas kehidupan
generasi Z dan Alpha. Pembelajaran PAI harus didesain untuk
tidak hanya transfer ilmu (transfer of knowledge) tetapi juga
sebagai ruang dialog, eksplorasi, dan internalisasi nilai yang
kontekstual.

Diantara metode dan pendekatan yang tepat akan di jelas
dalam beberapa pembahasan ke depan, diharapkan metode dan
pendekatan berikut dapat menjawab tantangan zaman sekaligus
menyentuh hati dan pikiran peserta didik masa kini.

A. Metode pembelajaran aktif (active learning) dalam PAI

Metode pembelajaran aktif (active learning) merupakan
pendekatan pedagogis yang menempatkan peserta didik sebagai
subjek sentral dalam proses konstruksi pengetahuan, berbeda
dengan metode ceramah yang bersifat pasif dan satu arah. Dalam
konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), penerapan active learning
dinilai sangat strategis untuk mengaktualisasikan nilai-nilai
ajaran Islam yang tidak hanya bersifat kognitif tetapi juga afektif
dan psikomotorik (Silberman, 2011). Pendekatan ini sejalan
dengan prinsip dalam pendidikan Islam yang mendorong peserta
didik untuk berpikir kritis (tafakkur), bertanya (su’al), dan
menggali pemahaman secara mandiri, sebagaimana termaktub
dalam berbagai ayat Al-Qur’an yang berbunyi:

AT Y edled ey G bt s sl sls 8 &

Artinya:” Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi dan
bergantinya siang dan malam terdapat tanda-tandan bagi orang
yang berakal”.

Ayat diatas mengajak manusia untuk menggunakan akal
pikirannya dalam memahami ciptaan Allah swt. Dengan demikian,
active learning bukan sekadar strategi mengajar, tetapi juga
merupakan manifestasi dari nilai-nilai Islam itu sendiri.

Penerapan active learning dalam PAI berfungsi untuk
mentransformasi pembelajaran dari sekadar menghafal materi

64



Solihah Sari Rahayu

keagamaan menjadi proses internalisasi nilai yang bermakna.
Menurut Bonwell dan Eison (1991), aktivitas dalam pembelajaran
aktif mendorong peserta didik untuk terlibat dalam melakukan
sesuatu (doing) dan memikirkan secara mendalam tentang apa
yang mereka lakukan (thinking about what they are doing). Dalam
PAI, hal ini dapat diwujudkan melalui simulasi sikap empati seperti
pada kisah Nabi, praktik langsung ibadah mahdhah, atau debat
konstruktif mengenai isu-isu kontemporer dalam perspektif
hukum Islam. Melalui pengalaman langsung, peserta didik tidak
hanya mengetahui suatu hukum, tetapi juga memahami hikmah
dan konteks penerapannya dalam kehidupan nyata.

Generasi Z dan Alpha yang merupakan digital native
cenderung memiliki pola pikir yang cepat, adaptif, namun mudah
terdistraksi. Penelitian oleh Oblinger dan Oblinger (2005)
menunjukkan bahwa generasi ini lebih responsif terhadap
pembelajaran yang bersifat eksperiensial, interaktif, dan
memberikan umpan balik secara cepat. Metode ceramah yang
monoton tidak lagi efektif untuk menangkap perhatian mereka.
Oleh karena itu, active learning menjadi solusi pedagogis yang
tepat untuk menciptakan engagement yang tinggi, di mana peserta
didik dapat memanfaatkan perangkat digital mereka untuk
mencari referensi keislaman, berkolaborasi, dan
mempresentasikan pemahaman mereka secara kreatif.

Salah satu bentuk implementasi active learning dalam PAI
adalah melalui metode role-playing atau simulasi. Peserta didik
dapat memerankan tokoh-tokoh dalam sejarah Islam, seperti
simulasi proses musyawarah dalam Perjanjian Hudaibiyah, atau
role-play sebagai dai yang menyampaikan ceramah tentang
toleransi. Menurut Brown (2001), simulasi tidak hanya
meningkatkan pemahaman kognitif, tetapi juga mengembangkan
keterampilan komunikasi, empati, dan kemampuan
menyelesaikan masalah secara Islami. Aktivitas ini mengajarkan
nilai-nilai akhlakul karimah secara langsung dan kontekstual,
sehingga lebih membekas dalam diri peserta didik.

Selain simulasi, teknik think-pair-share juga sangat efektif
diterapkan dalam pembelajaran PAI, khususnya untuk materi yang
memerlukan perenungan dan diskusi nilai. Peserta didik diberikan
pertanyaan stimulan terkait dengan suatu ayat atau hadis,

65



Solihah Sari Rahayu

kemudian diminta untuk memikirkannya secara individu,
mendiskusikan dengan pasangan, dan akhirnya menyampaikan
hasil diskusinya di depan kelas. Teknik ini, seperti yang
diungkapkan oleh Lyman (1981), mendorong partisipasi aktif
seluruh peserta didik, termasuk yang pemalu, dan melatih
kemampuan mereka dalam mengartikulasikan pemikiran
keislamannya secara sistematis dan logis.

Dalam perspektif pendidikan Islam, active learning juga
mendukung terwujudnya proses belajar yang mengintegrasikan
tiga domain pendidikan: iman, ilmu, dan amal. Ketika peserta didik
aktif melakukan observasi, analisis, dan praktik, mereka
sebenarnya sedang menjalani proses pembentukan pengetahuan
yang utuh (integrated knowledge) yang merupakan tujuan utama
dari pendidikan Islam (Al-Attas, 1980). Pembelajaran tidak
berhenti pada tahu (knowing), tetapi berlanjut pada melakukan
(doing) dan menjadi (being) pribadi yang beriman dan berakhlak
mulia, yang sesuai dengan karakter generasi Islam yang
diharapkan.

Evaluasi dalam pembelajaran aktif PAI juga harus bersifat
autentik dan multidimensi. Penilaian tidak hanya difokuskan pada
hasil akhir berupa nilai ujian, tetapi juga pada proses engagement,
kolaborasi, kreativitas, dan internalisasi nilai yang terjadi selama
kegiatan pembelajaran. Menurut Wiggins (1990), penilaian
autentik seperti penilaian proyek, portofolio, atau observasi
perilaku lebih mampu mengukur pencapaian kompetensi sikap
spiritual dan sosial dalam PAI. Pendekatan ini memungkinkan
pendidik untuk melihat perkembangan peserta didik secara lebih
holistik.

Secara keseluruhan, keefektifan metode active learning
dalam PAI sangat bergantung pada kreativitas pendidik dalam
mendesain pengalaman belajar yang menantang dan relevan
dengan kehidupan generasi digital. Pendidik harus berperan
sebagai fasilitator yang memandu peserta didik untuk menggali,
mengkonstruksi, dan menerapkan nilai-nilai Islam dalam konteks
kekinian. Dengan demikian, PAI tidak menjadi mata pelajaran yang
dianggap ketinggalan zaman, tetapi menjadi sumber nilai yang
dinamis, aplikatif, dan mampu menjawab tantangan zaman
(Zulkifli, 2019).

66



Solihah Sari Rahayu

B. Pendekatan humanis dan konstruktivis untuk generasi
digital

Pendekatan humanis dalam pendidikan menekankan pada
pengembangan seluruh potensi peserta didik secara utuh, baik
aspek kognitif, afektif, maupun psikomotorik, dengan
menempatkan kebutuhan, minat, dan pengalaman subjek didik
sebagai pusat dari proses pembelajaran. Dalam konteks
Pendidikan Agama Islam (PAI), pendekatan ini sejalan dengan
konsep tarbiyah yang bertujuan untuk memanusiakan manusia
(humanization) dan merealisasikan tujuan penciptaannya sebagai
khalifah di muka bumi yang berakhlak mulia (Al-Syaibany, 1979).
Bagi Generasi Z dan Alpha yang sering kali terjebak dalam
interaksi digital yang impersonal, pendekatan humanis hadir
untuk mengembalikan esensi pendidikan sebagai proses
penyadaran diri dan penguatan jati diri spiritual yang mungkin
terabaikan di tengah derasnya arus informasi.

Diantara prinsip pendekatan humanistic Adalah sebagai
berikut:

a. Manusia mempunyai kemampuan alami untuk belajar

b. Pembelajaran yang bermakna terjadi ketika pembahasan
materi dirasakan oleh siswa sebagai relevansi denagn
tujuan tertentu.

c. Belajar mengenai perubahan diri

d. Tugas atau kewajiban belajar yang mengintimidasi diri
sendiri akan lebih mudah di targetkan jika Tingkat
ancamannya rendah.

e. Jika Tingkat ancamannya rendah, peserta didik akan
memiliki pengalaman.

Dalam praktiknya di kelas PAI, penerapan pendekatan ini
dapat diwujudkan melalui kegiatan diskusi yang membebaskan
peserta didik untuk mengekspresikan keraguan, pertanyaan, dan
pemikirannya tentang isu-isu keislaman tanpa takut dihakimi.
Guru memfasilitasi diskusi dengan memberikan stimulus berupa
kasus nyata yang diambil dari fenomena di media sosial atau
kehidupan sehari-hari yang relevan dengan dunia mereka
(Supriyatno, 2020). Melalui dialog yang humanis, peserta didik
didorong untuk mengonstruksi pemahaman mereka tentang

67



Solihah Sari Rahayu

hukum, etika, dan spiritualitas Islam dengan berpijak pada dalil-
naqli serta realitas kekinian yang mereka hadapi.

Kaitannya  dengan generasi digital, pendekatan
konstruktivis-humanis sangat relevan karena memanfaatkan
kecenderungan alami mereka untuk berkolaborasi dan berjejaring.
Platform digital seperti forum diskusi online, collaborative board
(Miro, Jamboard), dan social media groups dapat digunakan
sebagai media wuntuk berinteraksi, berbagi perspektif, dan
bersama-sama membangun pengetahuan keislaman yang inklusif
dan dinamis (Prensky, 2010). Guru dapat memanfaatkan teknologi
ini untuk menciptakan komunitas belajar yang tidak terbatas
ruang dan waktu, di mana peserta didik merasa aman secara
psikologis untuk mengkonstruksi pemahaman agamanya.

Tantangan utama dalam menerapkan pendekatan ini
adalah menjaga keseimbangan antara kebebasan bereksplorasi
dengan bimbingan normatif agar konstruksi pengetahuan yang
dibangun peserta didik tetap berada dalam koridor akidah dan
syariat Islam yang benar. Di sinilah peran guru sebagai murabbi
yang memiliki kompetensi keislaman dan pedagogik yang
mendalam menjadi krusial (Hashim, 2017). Guru harus mampu
memandu diskusi dan refleksi sehingga proses konstruksi
pengetahuan tidak menjurus pada relativisme agama, tetapi pada
pemahaman yang mendalam dan personal terhadap kebenaran
objektif ajaran Islam.

Secara  keseluruhan, pendekatan  humanis dan
konstruktivis menawarkan sebuah paradigma pendidikan agama
yang progresif dan adaptif bagi generasi digital. Pendekatan ini
tidak hanya memfasilitasi transfer ilmu keislaman, tetapi lebih
penting lagi, membentuk peserta didik menjadi muslim yang kritis,
reflektif, dan humanis, yang siap menghadapi kompleksitas
kehidupan modern dengan berpegangan pada nilai-nilai Islam
yang mereka pahami dan hayati secara mendalam, bukan sekadar
hafalan (Nurdin, 2019).

C. Strategi pembelajaran berbasis proyek (project-based
learning)

Strategi pembelajaran berbasis proyek (project-based
learning/PjBL) merupakan pendekatan pedagogis di mana peserta
68



Solihah Sari Rahayu

didik memperoleh pengetahuan dan keterampilan melalui proses
penyelidikan yang diperpanjang terhadap pertanyaan, masalah,
atau tantangan yang autentik dan kompleks. Dalam konteks
Pendidikan Agama Islam (PAI), PjBL menawarkan kerangka yang
efektif untuk mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dengan
keterampilan abad ke-21 melalui proyek-proyek nyata yang relevan
dengan kehidupan peserta didik (Thomas, 2000). Pendekatan ini
memungkinkan peserta didik tidak hanya mempelajari teori-teori
keagamaan tetapi juga mengaplikasikannya dalam konteks nyata,
sehingga pembelajaran menjadi lebih bermakna dan berdampak
langsung pada pembentukan karakter.

Penerapan PjBL dalam PAI harus dimulai dengan
perumusan driving question (pertanyaan pemandu) yang
menantang dan bersifat terbuka, yang merangsang rasa ingin tahu
dan mendorong penyelidikan mendalam tentang nilai-nilai Islam.
Pertanyaan pemandu seperti "Bagaimana merancang kampanye
digital untuk mempromosikan toleransi beragama di media sosial
berdasarkan prinsip ukhuwah islamiyah?" atau "Bagaimana
membuat business plan untuk startup halal yang menjunjung
tinggi prinsip keadilan ekonomi Islam?" dapat memicu proses
inquiry yang mendalam (Larmer & Mergendoller, 2015). Pertanyaan
ini dirancang untuk mengarahkan peserta didik pada eksplorasi
konsep-konsep dasar akidah, syariah, dan akhlak secara
terintegrasi.

Bagi Generasi Z dan Alpha yang secara alami terlibat
dengan teknologi dan media digital, PjBL memberikan peluang
untuk memanfaatkan keahlian digital mereka secara produktif.
Mereka dapat didorong untuk membuat produk-proyek seperti
video dokumenter tentang keragaman budaya muslim Indonesia,
podcast yang membahas isu-isu keislaman kontemporer, atau
aplikasi mobile yang membantu menghitung zakat (Boss & Krauss,
2014). melalui proyek-proyek semacam ini, peserta didik tidak
hanya menguasai konten keagamaan tetapi juga mengembangkan
literasi digital, kreativitas, dan kemampuan berpikir kritis yang
sangat dibutuhkan di era revolusi industri 4.0.

Dalam implementasinya, PjBL untuk PAI mengharuskan
peserta didik untuk terlibat dalam proses penelitian autentik yang
melibatkan sumber-sumber primer dan sekunder, termasuk kitab-

69



Solihah Sari Rahayu

kitab klasik, fatwa kontemporer, dan wawancara dengan para ahli
agama. Metode ini sejalan dengan tradisi keilmuan Islam yang kaya
akan ijtihad dan istinbath al-ahkam (penggalian hukum) (Al-
Qardhawi, 1996). Peserta didik belajar untuk tidak hanya
menerima informasi secara pasif tetapi secara aktif mengkritisi,
menganalisis, dan mensintesis berbagai perspektif untuk
membangun pemahaman mereka sendiri yang komprehensif dan
kontekstual.

Peran guru dalam PjBL bergeser menjadi fasilitator yang
menyediakan scaffolding (dukungan belajar) yang diperlukan
tanpa merampas otonomi peserta didik. Guru membantu peserta
didik mengakses sumber daya yang kredibel, memoderasi diskusi,
dan memberikan umpan balik yang konstruktif selama proses
pembuatan proyek (Hammond, 2000). Dalam konteks PAI, guru
juga memastikan bahwa seluruh proses dan hasil proyek tetap
sesuai dengan nilai-nilai dan etika Islam, sambil mendorong
peserta didik untuk berinovasi dan mengekspresikan pemahaman
keagamaan mereka secara kreatif.

Penilaian dalam PjBL untuk PAI harus bersifat autentik dan
multidimensi, mengevaluasi baik proses maupun produk akhir.
Penilaian proses mencakup kemampuan penelitian, kolaborasi,
manajemen waktu, dan refleksi diri yang dilakukan peserta didik
selama pengerjaan proyek. Sementara penilaian produk berfokus
pada kedalaman pemahaman keagamaan, keakuratan informasi,
kreativitas presentasi, dan dampak sosial dari proyek yang
dihasilkan (Markham, 2011). Rubrik penilaian yang jelas dan
transparan perlu dikembangkan untuk menilai aspek kognitif,
afektif, dan psikomotorik secara terintegrasi.

Tantangan dalam menerapkan PjBL untuk PAI termasuk
kebutuhan akan waktu yang lebih panjang, sumber daya yang
memadai, dan penyesuaian dengan target kurikulum yang padat.
Namun, manfaat yang diperoleh jauh lebih besar, karena PjBL
mampu menciptakan pengalaman belajar yang transformatif
dimana peserta didik dapat mengalami langsung relevansi nilai-
nilai Islam dalam menyelesaikan masalah kehidupan nyata
(Abdullah, 2018). Pembelajaran tidak lagi abstrak dan teoritis,
tetapi menjadi konkret dan aplikatif, yang pada akhirnya
memperkuat keyakinan dan komitmen keagamaan peserta didik.

70



Solihah Sari Rahayu

Secara keseluruhan, strategi PjBL dalam PAI merupakan
respons pedagogis yang tepat terhadap karakter dan kebutuhan
Generasi Z dan Alpha. Melalui pendekatan ini, peserta didik tidak
hanya menjadi konsumen pengetahuan keagamaan tetapi menjadi
produsen yang aktif, kreatif, dan bertanggung jawab, yang mampu
berkontribusi positif bagi masyarakat dengan berlandaskan nilai-
nilai Islam yang mereka internalisasi melalui pengalaman proyek
yang bermakna (Kemdikbud, 2017).

D. Pemanfaatan metode kolaboratif dan diskusi kritis

Metode pembelajaran kolaboratif dalam Pendidikan Agama
Islam (PAI) merupakan pendekatan yang menekankan pada
interdependensi positif antar peserta didik dalam mencapai tujuan
belajar bersama. Berbeda dengan pembelajaran kooperatif yang
cenderung lebih  terstruktur, pembelajaran kolaboratif
memberikan otonomi lebih besar kepada peserta didik untuk
mengkonstruksi pengetahuan secara bersama-sama melalui
dialog, negosiasi makna, dan saling ketergantungan intelektual
(Laal & Ghodsi, 2012). Dalam konteks PAI, pendekatan ini
merefleksikan nilai-nilai ukhuwah islamiyah dan prinsip syura
yang mengedepankan musyawarah untuk mencapai kebenaran
kolektif, sekaligus melatih peserta didik untuk mengembangkan
keterampilan  sosial yang essential dalam = kehidupan
bermasyarakat.

Metode kolaboratif dan diskusi kritis mengacu kepada ayat-
ayat al-Quran, seperti yang terdapat dalam surat al-Maidah ayat 2
yang berbunyi:

Artinya:” ...Dan saling tolong menolonglah kamu dalam kebaikan
dan taqwa, dan janganlah saling menolong dalam dosa dan
permusuhan...”.

Serta dalam al-Quran surat al-Imron ayat 159 yang berbunyi:
BEM{E R STIE

Artinya:” ... Dan bermusyawarahlah kamu dalam suatu urusan..”.

71



Solihah Sari Rahayu

Generasi Z dan Alpha yang terbiasa dengan lingkungan digital yang
terhubung secara global menunjukkan kecenderungan alami
untuk berkolaborasi dalam jejaring sosial mereka. Penelitian oleh
Dede (2005) mengungkapkan bahwa generasi digital native ini
lebih menyukai pembelajaran yang bersifat interaktif, networked,
dan participatory daripada pembelajaran yang isolatif dan
kompetitif. Metode kolaboratif memanfaatkan kecenderungan
alami ini dengan mendorong peserta didik untuk bekerja dalam
kelompok untuk menganalisis teks-teks keagamaan, memecahkan
masalah etis kontemporer, atau mengembangkan proyek sosial
yang berdampak pada masyarakat, sehingga pembelajaran PAI
menjadi lebih kontekstual dan relevan dengan kehidupan mereka.

Salah satu teknik kolaboratif yang efektif dalam PAI adalah
collaborative reasoning, di mana peserta didik secara kolektif
mendiskusikan persoalan moral dan spiritual berdasarkan
sumber-sumber otoritatif Islam. Melalui teknik ini, peserta didik
tidak hanya belajar menghargai perspektif yang berbeda tetapi juga
mengembangkan kemampuan argumentasi yang logis dan
berdasar pada dalil yang sahih (Chinn, 2011). Guru berperan
sebagai moderator yang memastikan diskusi tetap produktif dan
sesuai dengan nilai-nilai Islam, sambil mendorong peserta didik
untuk mengeksplorasi kompleksitas suatu masalah dari berbagai
sudut pandang fikih tanpa terjebak pada black-and-white thinking.

Diskusi kritis (critical discourse) dalam PAI berfungsi untuk
mengembangkan higher-order thinking skills peserta didik dengan
mendorong mereka untuk melakukan analisis, evaluasi, dan
sintesis terhadap berbagai isu keislaman kontemporer. Menurut
Freire (1970), dialog kritis merupakan instrumen emancipatory
yang membebaskan peserta didik dari pemikiran dogmatis menuju
pemahaman yang reflektif dan transformatif. Dalam konteks PAI,
diskusi kritis dapat difasilitasi melalui analisis kritis terhadap
konten media sosial, film, atau fenomena sosial yang terkait
dengan identitas muslim modern, sehingga peserta didik mampu
mengambil posisi yang informed dan principled terhadap berbagai
isu tersebut.

Integrasi antara metode kolaboratif dan diskusi kritis
menciptakan ekosistem belajar yang dinamis dimana peserta didik
dapat menguji dan mempertajam pemahaman keagamaan mereka

72



Solihah Sari Rahayu

melalui dialektika yang sehat. Lingkungan belajar semacam ini
sesuai dengan tradisi ilmiah dalam Islam yang menghargai
perbedaan pendapat (ikhtilaf) selama didasarkan pada metodologi
yang valid dan etika diskusi yang baik (adab al-ikhtilaf) (Al-Alwani,
1991). Peserta didik belajar bahwa perbedaan pendapat dalam hal
furu'iyyah adalah keniscayaan yang justru memperkaya khazanah
keilmuan Islam, asalkan didasarkan pada dalil dan metode
istinbath yang benar.

Dalam praktiknya, guru dapat memanfaatkan teknologi
digital untuk memfasilitasi kolaborasi dan diskusi kritis yang
melampaui batas ruang kelas. Platform seperti Google Workspace
for Education, Padlet, atau forum diskusi online memungkinkan
peserta didik untuk berkolaborasi secara asynchronous, berbagi
sumber referensi, dan melanjutkan diskusi kritis di luar jam
pelajaran (Haris & Kumar, 2019). Pemanfaatan teknologi ini tidak
hanya meningkatkan engagement tetapi juga melatih peserta didik
untuk menerapkan etika komunikasi digital (adab al-hiwar al-
elektroni) dalam menyampaikan pendapat keagamaan mereka.

Evaluasi terhadap pembelajaran kolaboratif dan diskusi
kritis harus memperhatikan baik proses maupun hasil. Penilaian
proses dapat dilakukan melalui observasi partisipasi dalam
diskusi, kemampuan mendengarkan secara aktif, kontribusi dalam
kelompok, dan penghargaan terhadap perbedaan pendapat.
Sementara penilaian hasil dapat difokuskan pada kedalaman
analisis, ketepatan penggunaan sumber referensi, dan
kemampuan menyimpulkan hasil diskusi secara kolektif (Johnson
& Johnson, 2009). Rubrik penilaian yang jelas perlu disusun untuk
menilai aspek kognitif dan afektif secara terintegrasi.

Secara keseluruhan, pemanfaatan metode kolaboratif dan
diskusi kritis dalam PAI merupakan strategi yang powerful untuk
membentuk generasi muslim yang kritis, kolaboratif, dan
komunikatif. Melalui pendekatan ini, peserta didik tidak hanya
menguasai konten keislaman secara mendalam tetapi juga
mengembangkan keterampilan abad ke-21 yang diperlukan untuk
menjadi pemimpin masa depan yang dapat berkontribusi positif
dalam masyarakat global yang kompleks dan multikultural (Tan,
2021).

73



Solihah Sari Rahayu

E. Pendekatan spiritual dan reflektif dalam pembelajaran
PAI

Pendekatan spiritual dalam Pendidikan Agama Islam
merupakan suatu metodologi yang menekankan pada
pengembangan dan penguatan dimensi batiniah peserta didik
melalui pengalaman keagamaan yang bersifat transendental dan
transformatif. Berbeda dengan pendekatan kognitif yang hanya
menekankan penguasaan materi, pendekatan spiritual berfokus
pada pembentukan kesadaran ketuhanan (God-consciousness)
dan penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) sebagai inti dari proses
pendidikan  Islam (Al-Ghazali, 2011). Pendekatan  ini
mengintegrasikan unsur-unsur dzikir, doa, dan kontemplasi dalam
proses pembelajaran untuk menciptakan pengalaman religius yang
mendalam dan personal, sehingga nilai-nilai agama tidak hanya
dipahami secara intelektual tetapi dihayati dan diinternalisasi
dalam kehidupan sehari-hari.

Generasi digital yang hidup dalam era distraksi dan
hiperkonektivitas justru mengalami kelaparan spiritual dan
kerinduan akan makna yang lebih dalam di balik rutinitas
kehidupan mereka yang serba cepat. Penelitian oleh Rokhman
(2019) menunjukkan bahwa Generasi Z dan Alpha menunjukkan
minat yang tinggi terhadap praktik-praktik spiritualitas yang
autentik dan meaningful, meskipun seringkali diekspresikan
melalui medium dan bahasa yang berbeda dengan generasi
sebelumnya. Pendekatan spiritual dalam PAI merespons
kebutuhan ini dengan menciptakan ruang untuk refleksi,
keheningan, dan pengalaman transendental yang membantu
peserta didik menemukan ketenangan batin dan makna
eksistensial di tengah hingar-bingar dunia digital.

Kecerdasan spiritual memberikan landasan bagi siswa
untuk menjalani hidup dengan integritas yang kuat, karena
mereka mampu menyeimbangkan antara kebutuhan duniawi dan
spiritual. Siswa yang memiliki keseimbangan ini lebih mampu
manjaga perilaku yang sesuai dengan prinsip-prinsip moral dan
agama, serta menghindari godaan yang dapat merugikan diri
mereka sendiri maupun orang lain. Siswa yang memiliki
kecerdasan spiritual yang baik, cenderung memiliki sikap antara
lain:

74



Solihah Sari Rahayu

a. Memiliki tingkat ketenangan batin yang tinggi dalam
menghadapi berbagai tantangan hidup. Terutama dalam
mengelola stress, kecemasan, dan konflik dengan cara yang
lebih konstruktif.

b. Menunjukkan sikap empati yang lebih tinggi terhadap
orang lain. Empati, yang merupakan kemampuan untuk
merasakan dan memahami perasaan orang lain, menjadi
salah satu aspek penting dalam kehidupan sosial.

c. Mampu mengatasi berbagai masalah kehidupan, baik yang
bersifat pribadi maupun sosial.

d. Mampu beradaptasi dengan perubahan dan tantangan
yang terjadi dalam hidup mereka. Kecerdasan spiritual
membantu siswa untuk tetap teguh dalam menghadapi
situasi yang sulit, serta memberikan kekuatan untuk
bangkit dan terus maju.

Dalam konteks pembelajaran, guru dapat memandu
peserta didik untuk melakukan refleksi tertulis atau diskusi
kelompok tentang bagaimana mereka mengaplikasikan nilai-nilai
Islam dalam interaksi digital, menghadapi tekanan sosial, atau
membuat keputusan moral dalam kehidupan sehari-hari.

Metode reflektif lainnya yang efektif adalah penggunaan
cerita spiritual (spiritual storytelling) dan studi kasus yang
mengajak peserta didik untuk tidak hanya memahami peristiwa
sejarah Islam secara faktual, tetapi juga merenungkan hikmah dan
pelajaran spiritual yang terkandung di dalamnya. Penelitian oleh
Soleh (2018) membuktikan bahwa pendekatan naratif dalam
mengajarkan sirah nabawiyah dan kisah-kisah para nabi dapat
membangkitkan respons emosional dan spiritual yang lebih dalam
dibandingkan dengan metode ceramah konvensional. Peserta didik
diajak untuk mengidentifikasi diri dengan perjuangan spiritual
para tokoh tersebut dan merefleksikan relevansinya dengan
tantangan yang mereka hadapi di era modern.

Peran guru dalam pendekatan spiritual-reflektif adalah
sebagai pembimbing rohani (murabbi) yang tidak hanya
mentransfer pengetahuan tetapi juga menjadi teladan dalam
praktik spiritual dan kedalaman refleksi. Guru perlu menciptakan
lingkungan yang aman secara psikologis dan kondusif untuk
sharing pengalaman spiritual tanpa rasa takut dihakimi (Azra,

75



Solihah Sari Rahayu

2012). Keautentikan guru dalam menjalankan nilai-nilai spiritual
yang diajarkan menjadi faktor kritis yang menentukan
keberhasilan pendekatan ini, karena generasi digital sangat peka
terhadap ketidaksesuaian antara perkataan dan perbuatan.

Integrasi teknologi dalam pendekatan spiritual-reflektif
dapat dilakukan melalui pengembangan digital spiritual journal,
aplikasi pengingat dzikir, atau konten multimedia yang inspiratif.
Namun, menurut observasi oleh Fithriyah (2020), penggunaan
teknologi harus didesain sedemikian rupa sehingga tidak justru
menjadi distraksi dari proses kontemplasi yang membutuhkan
keheningan dan fokus. Teknologi seharusnya berfungsi sebagai
enabler yang memfasilitasi pengalaman spiritual yang lebih dalam,
bukan sebagai pengganggu yang menurunkan kualitas refleksi dan
kesadaran metakognitif peserta didik.

Secara keseluruhan, pendekatan spiritual dan reflektif
dalam PAI berfungsi sebagai penyeimbang bagi kecenderungan
pembelajaran yang terlalu kognitif dan teknosentris di era digital.
Melalui pendekatan ini, PAI tidak hanya menghasilkan peserta
didik yang paham ajaran Islam secara intelektual, tetapi juga
mencetak generasi yang memiliki kedalaman spiritual,
kematangan emosional, dan kemampuan refleksi diri yang kuat,
yang pada akhirnya membentuk muslim yang kaffah dan mampu
menghadapi kompleksitas zaman dengan ketangguhan spiritual
(Zarkasyi, 2015).

76



BAB 5
MEDIA DAN TEKNOLOGI
PEMBELAJARAN PAI

A. Pengertian Media Pembelajaran

Secara etimologis, istilah media berasal dari
bahasa Latin medium yang berarti “perantara” atau
“penghubung.” Dalam konteks pendidikan, media
pembelajaran diartikan sebagai segala sesuatu yang
dapat menyalurkan pesan dari sumber pesan (guru)
kepada penerima pesan (peserta didik) dengan
tujuan agar proses pembelajaran berlangsung secara
efektif dan efisien (Arsyad, 2020). Media berfungsi
sebagai jembatan komunikasi antara pendidik dan
peserta didik sehingga pesan pembelajaran dapat
dipahami dengan lebih mudah, menarik, dan
bermakna.

Dalam pandangan klasik, media sering
diidentikkan dengan alat bantu mengajar, seperti
papan tulis, peta, atau gambar. Namun, dalam
perkembangan ilmu pendidikan modern, pengertian
media pembelajaran menjadi lebih luas. Heinich,
Molenda, Russell, dan Smaldino (2013)
mendefinisikan media pembelajaran sebagai segala
bentuk dan saluran yang digunakan untuk
menyalurkan pesan atau informasi dalam proses
pembelajaran. Artinya, media pembelajaran tidak
terbatas pada alat fisik seperti buku atau video,
tetapi juga mencakup teknologi digital, perangkat

77



lunak, lingkungan belajar virtual, hingga interaksi
sosial yang dirancang sebagai sarana belajar.

Lebih lanjut, Gerlach dan Ely (dalam Sadiman,
2019) menegaskan bahwa media mencakup manusia,
materi, atau kejadian yang membangun kondisi yang
memungkinkan peserta didik memperoleh
pengetahuan, keterampilan, dan sikap. Dengan kata
lain, media tidak hanya berbentuk benda mati, tetapi
juga bisa berupa manusia (misalnya guru, tutor, atau
narasumber), serta peristiwa yang dirancang untuk
menumbuhkan pengalaman belajar.

Media pembelajaran dalam  perspektif
teknologi pendidikan mencakup tiga unsur utama:
pesan, peralatan, dan teknik. Pesan merupakan
informasi yang ingin disampaikan kepada peserta
didik, peralatan adalah sarana fisik yang digunakan
untuk menyampaikan pesan (seperti komputer,
proyektor, atau aplikasi digital), sedangkan teknik
merupakan cara atau strategi untuk menggunakan
media tersebut agar pesan tersampaikan secara
efektif. Oleh karena itu, keberhasilan pembelajaran
tidak hanya ditentukan oleh ketersediaan media,
tetapi juga oleh bagaimana media itu digunakan
secara pedagogis sesuai dengan karakteristik peserta
didik dan tujuan pembelajaran (Seels & Richey, 1994).

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI),
media pembelajaran memiliki peran yang sangat
penting. Materi PAI sering kali bersifat abstrak,
seperti iman, akhlak, dan nilai-nilai spiritual,
sehingga sulit dipahami hanya melalui penjelasan
verbal. Penggunaan media seperti video kisah nabi,
simulasi ibadah, peta perjalanan dakwah Rasulullah,
atau aplikasi Al-Qur’an digital dapat membantu
peserta didik memahami konsep-konsep tersebut
dengan lebih konkret dan kontekstual. Selain itu,
media juga dapat membangkitkan emosi dan refleksi
spiritual yang lebih mendalam, menjadikan proses

78



belajar agama bukan hanya kognitif, tetapi juga
afektif dan psikomotorik.

Sebagai alat bantu dalam proses
pembelajaran, media memiliki beberapa fungsi
utama. Pertama, fungsi atensi, yaitu menarik
perhatian peserta didik terhadap materi yang
diajarkan. Kedua, fungsi afektif, yaitu
menumbuhkan motivasi dan minat belajar. Ketiga,
fungsi kognitif, yaitu membantu pemahaman dan
retensi informasi. Keempat, fungsi kompensatoris,
yaitu memberikan bantuan bagi peserta didik yang
memiliki kesulitan dalam memahami materi secara
verbal (Arsyad, 2020). Dalam pembelajaran PAI,
misalnya, siswa yang kesulitan memahami bacaan
Al-Qur’an dapat terbantu melalui media audio-visual
yang menampilkan cara membaca dan melafalkan
ayat dengan benar.

Selain itu, perkembangan teknologi informasi
dan komunikasi (TIK) telah memperluas pengertian
media pembelajaran ke ranah digital. Kini, media
tidak hanya berupa alat bantu statis seperti gambar
atau teks, tetapi juga mencakup bentuk interaktif
seperti video pembelajaran berbasis YouTube,
aplikasi mobile learning, Learning Management
System (LMS), simulasi berbasis komputer, hingga
teknologi virtual reality (VR) dan augmented reality
(AR). Teknologi tersebut memungkinkan terjadinya
pengalaman belajar yang bersifat personal, fleksibel,
dan imersif, yang dapat meningkatkan pemahaman
serta keterlibatan peserta didik.

Dari berbagai pengertian tersebut, dapat
disimpulkan bahwa media pembelajaran adalah
segala bentuk sarana, alat, metode, dan lingkungan
yang digunakan untuk menyalurkan pesan
pembelajaran sehingga memungkinkan terjadinya
proses belajar yang efektif dan efisien. Media tidak
sekadar berfungsi sebagai alat bantu teknis, tetapi

79



juga sebagai komponen integral dalam sistem
pembelajaran yang memengaruhi cara berpikir, cara
berinteraksi, dan cara belajar peserta didik.

Dengan demikian, pemahaman terhadap
konsep media pembelajaran menjadi fondasi penting
bagi guru PAI untuk merancang strategi
pembelajaran yang kreatif, inovatif, dan relevan
dengan kebutuhan zaman. Pemanfaatan media
secara tepat dapat menjadikan pembelajaran agama
lebih menarik, menyentuh, dan bermakna, serta
menumbuhkan kesadaran spiritual yang kontekstual
di era digital.

. Peran Media dalam Pembelajaran PAI
Media pembelajaran memiliki peran yang
sangat vital dalam meningkatkan kualitas proses dan
hasil belajar peserta didik, terutama dalam konteks
Pendidikan Agama Islam (PAI) yang sarat dengan
nilai-nilai spiritual, moral, dan sosial. Melalui
penggunaan media yang tepat, pesan-pesan
keagamaan yang bersifat abstrak dapat dikonkretkan,
difasilitasi, dan disampaikan dengan cara yang lebih
menarik dan bermakna. Dalam pembelajaran
modern, media tidak hanya dipandang sebagai alat
bantu, melainkan sebagai bagian integral dari sistem
pembelajaran yang berfungsi menghubungkan
antara pendidik, peserta didik, materi, dan
lingkungan belajar (Majid, 2018).
a. Menarik Perhatian Siswa terhadap Nilai-
Nilai Islam
Salah satu fungsi utama media dalam
pembelajaran PAI adalah fungsi atensi, yaitu
menarik dan memusatkan perhatian peserta
didik terhadap pesan yang disampaikan oleh
guru. Dalam era digital yang penuh distraksi,
perhatian siswa sering terpecah oleh berbagai
hal di luar kelas, seperti media sosial dan

80



hiburan daring. Penggunaan media
pembelajaran yang menarik—misalnya video
inspiratif tentang kehidupan Rasulullah,
infografik nilai-nilai Islam, atau animasi
tentang kejujuran dan amanah—dapat
menghidupkan suasana kelas dan
membangkitkan minat belajar siswa terhadap
ajaran Islam.

Menurut Arsyad (2020), media visual
yang menarik secara signifikan dapat
memperkuat fokus dan memperpanjang
rentang perhatian siswa terhadap materi
pelajaran. Dalam konteks PAI, ketika siswa
melihat visualisasi nyata tentang praktik
ibadah atau kisah perjuangan sahabat Nabi,
mereka lebih mudah menumbuhkan rasa
ingin tahu, empati, dan keteladanan. Dengan
demikian, media berfungsi tidak hanya
sebagai alat bantu, tetapi juga sebagai
jembatan emosional antara nilai Islam dan
kehidupan sehari-hari siswa.

Mempermudah Pemahaman Konsep-
Konsep Abstrak seperti Iman, Takwa, dan
Akhlak

Konsep-konsep utama dalam ajaran
Islam seperti iman, takwa, tauhid, dan
akhlakul karimah merupakan materi yang
sering kali bersifat abstrak dan sulit dipahami
hanya melalui penjelasan verbal. Di sinilah
peran media pembelajaran menjadi sangat
penting. Melalui media visual, audio, maupun
audiovisual, konsep yang abstrak dapat
dikonkretkan sehingga lebih mudah dipahami
dan dihayati oleh peserta didik.

Misalnya, penjelasan tentang konsep
iman kepada malaikat dapat diperkaya
dengan tayangan video yang menggambarkan

81



peran malaikat dalam kehidupan manusia.
Atau pembelajaran tentang takwa dapat
disajikan melalui kisah-kisah animatif yang
menampilkan tokoh berakhlak mulia dalam
berbagai situasi kehidupan. Dengan cara ini,
siswa tidak hanya memahami konsep secara
kognitif, tetapi juga merasakannya secara
emosional dan spiritual (Sanjaya, 2016).

Media juga memungkinkan guru
untuk menggunakan pendekatan
multisensori (visual, auditori, dan kinestetik)
yang memperkuat proses internalisasi nilai.
Ketika siswa melihat, mendengar, dan bahkan
berinteraksi dengan media, mereka
mengalami pembelajaran yang lebih
mendalam dan holistik, sesuai dengan
karakteristik pembelajaran Islam yang
menekankan keseimbangan antara akal, hati,
dan perbuatan.

Menanamkan Nilai-Nilai Spiritual melalui
Simulasi dan Refleksi Interaktif

Media pembelajaran juga memiliki
peran penting dalam menanamkan nilai-nilai
spiritual secara aplikatif dan reflektif.
Pembelajaran PAI tidak cukup berhenti pada
pemahaman konsep, tetapi harus mengarah
pada pembentukan kepribadian dan perilaku
islami (character building). Melalui media
digital seperti simulasi ibadah, video refleksi,
atau aplikasi pembelajaran berbasis nilai,
guru dapat menciptakan pengalaman belajar
yang menumbuhkan kesadaran spiritual
peserta didik.

Contohnya, dalam materi tentang
shalat, guru dapat menggunakan video
interaktif yang menampilkan langkah-
langkah gerakan dan bacaan shalat yang

82



benar, disertai dengan penjelasan makna di
balik setiap gerakan. Media semacam ini tidak
hanya meningkatkan pemahaman, tetapi juga
menanamkan kekhusyukan dan makna
spiritual dari ibadah. Selain itu, media
berbasis reflektif seperti journaling apps atau
digital diary islami dapat membantu siswa
merefleksikan perilaku harian mereka dalam
cahaya nilai-nilai keislaman (Munir, 2017).

Dalam konteks pendidikan karakter
Islami, media berfungsi sebagai wahana
internalisasi nilai (value internalization). Nilai-
nilai seperti kejujuran, disiplin, dan kasih
sayang dapat disampaikan melalui narasi
digital, film pendek, atau kisah interaktif yang
mengandung pesan moral. Ketika siswa
terlibat secara emosional dengan tokoh atau
peristiwa dalam media tersebut, proses
pembelajaran menjadi lebih bermakna dan
membekas dalam ingatan jangka panjang.
Meningkatkan Motivasi Belajar Siswa
terhadap Pelajaran Agama

Peran penting lainnya dari media
pembelajaran adalah meningkatkan motivasi
belajar siswa. Motivasi merupakan faktor
internal yang sangat menentukan
keberhasilan pembelajaran. Media yang
menarik, relevan, dan sesuai dengan dunia
peserta didik dapat menumbuhkan rasa ingin
tahu dan semangat belajar. Misalnya,
penggunaan aplikasi kuis Islami berbasis
game (gamifikasi) dapat membuat
pembelajaran PAI terasa menyenangkan dan
menantang.

Majid (2018) menjelaskan bahwa
media dapat berfungsi sebagai stimulus
eksternal yang mendorong munculnya

83



motivasi intrinsik siswa untuk belajar. Ketika
siswa merasa bahwa pembelajaran agama
disajikan secara menarik dan relevan dengan
kehidupan mereka—misalnya melalui media
digital yang menampilkan fenomena sosial
terkini dalam perspektif Islam—mereka akan
lebih antusias untuk mengikuti proses
pembelajaran.

Selain  itu, media juga dapat
menciptakan suasana pembelajaran yang
aktif dan partisipatif. Dalam pembelajaran
berbasis proyek, misalnya, siswa dapat
diminta membuat video dakwah pendek atau
poster digital bertema akhlak mulia. Aktivitas
ini tidak hanya meningkatkan motivasi dan
kreativitas, tetapi  juga memperkuat
internalisasi nilai-nilai PAI secara nyata.
Meningkatkan Kualitas Interaksi Guru dan
Siswa

Media pembelajaran juga memperluas
dimensi komunikasi antara guru dan siswa.
Dengan memanfaatkan media digital seperti
Learning Management System (LMS), grup
diskusi daring, atau platform video konferensi,
guru PAI dapat berinteraksi dengan siswa
secara lebih intensif, bahkan di luar jam tatap
muka. Komunikasi dua arah ini
memungkinkan pembelajaran PAI
berlangsung lebih fleksibel dan kontekstual
sesuai kebutuhan siswa (Hafidhuddin, 2020).

Dalam konteks ini, media bukan
hanya alat bantu mengajar, tetapi juga sarana
untuk membangun hubungan edukatif yang
humanis antara guru dan siswa. Guru dapat
memantau perkembangan spiritual siswa,
memberikan  bimbingan pribadi, serta
menanamkan nilai-nilai Islam dalam situasi

84



nyata kehidupan digital mereka media dalam
pembelajaran PAI berperan sebagai jembatan
antara nilai-nilai Islam yang abstrak dengan
realitas kehidupan peserta didik. Media tidak
hanya memperkuat pemahaman kognitif,
tetapi juga menumbuhkan pengalaman afektif
dan spiritual yang mendalam. Melalui media
yang kreatif dan inovatif, pembelajaran PAI
dapat menjadi lebih menarik, inspiratif, dan
kontekstual dengan tantangan era digital.

C. Prinsip Pemilihan Media PAI

Pemilihan media pembelajaran merupakan
salah satu tahapan penting dalam proses
perencanaan dan pelaksanaan kegiatan belajar
mengajar. Media tidak dapat dipilih secara
sembarangan, karena efektivitasnya sangat
bergantung pada kesesuaian antara media, tujuan
pembelajaran, karakteristik peserta didik, isi materi,
strategi pembelajaran, serta kondisi lingkungan
belajar. Media yang tepat akan mempermudah
tercapainya tujuan pembelajaran, sedangkan media
yang tidak sesuai justru dapat menghambat proses
pemahaman dan menurunkan motivasi belajar
peserta didik.

Menurut Arsyad (2020), pemilihan media
harus dilandasi oleh prinsip pedagogis dan teknologis.
Secara pedagogis, media harus mendukung
pencapaian kompetensi yang telah ditetapkan dalam
kurikulum. Secara teknologis, media harus sesuai
dengan kemampuan guru dan peserta didik dalam
mengoperasikannya serta dengan fasilitas yang
tersedia. Dengan demikian, pemilihan media bukan
hanya soal “apa yang digunakan”, tetapi juga
“mengapa” dan “bagaimana” media itu digunakan
secara efektif.

85



a. Tujuan Pembelajaran sebagai Landasan
Utama

Tujuan pembelajaran merupakan

dasar utama dalam menentukan jenis media

yang akan digunakan. Setiap media memiliki

kekuatan dan keterbatasan dalam
menyampaikan jenis pesan tertentu. Misalnya,
untuk tujuan pembelajaran yang

menekankan aspek pengetahuan konseptual
(kognitif), media teks atau visual mungkin
sudah cukup efektif. Namun, untuk tujuan
afektif seperti menanamkan nilai keimanan,
ketakwaan, atau empati dalam PAI, media
audiovisual yang menyentuh perasaan akan
lebih sesuai.

Sebagai contoh, dalam pembelajaran
tentang hikmah zakat, video dokumenter
tentang kehidupan kaum dhuafa dapat
menumbuhkan empati dan kesadaran sosial
yang tidak mungkin dicapai hanya dengan
membaca teks. Dengan demikian, pemilihan
media harus mempertimbangkan kesesuaian
antara tujuan belajar dan bentuk pengalaman
belajar yang diharapkan (Heinich et al., 2013).

b. Karakteristik Peserta Didik

Setiap peserta didik memiliki gaya
belajar, kemampuan, dan latar belakang yang
berbeda. Prinsip penting dalam pemilihan
media adalah menyesuaikannya dengan
karakteristik peserta didik. Menurut Fleming
(2001), terdapat tiga gaya belajar utama:
visual (melalui penglihatan), auditori (melalui
pendengaran), dan  kinestetik (melalui
gerakan dan praktik langsung). Guru PAI
perlu memahami gaya belajar siswa untuk
menentukan media yang paling efektif.

86



Sebagai contoh, siswa dengan gaya
belajar visual akan lebih mudah memahami
materi akhlak melalui infografik, gambar,
atau video animasi. Sementara siswa auditori
lebih cocok menggunakan media audio seperti
ceramah, podcast, atau murottal Al-Qur’an.
Adapun siswa kinestetik akan belajar lebih
baik melalui kegiatan praktik seperti simulasi
ibadah atau permainan edukatif interaktif.

Selain gaya belajar, usia dan tingkat
perkembangan kognitif juga memengaruhi
pemilihan media. Peserta didik di tingkat
sekolah dasar memerlukan media yang
konkret, menarik, dan penuh warna,
sedangkan mahasiswa di perguruan tinggi
lebih menyukai media yang menantang
kemampuan analisis dan refleksi. Dalam
konteks PAI, pemahaman ini penting agar
penyampaian nilai-nilai Islam dapat
disesuaikan dengan tahapan psikologis dan
kebutuhan spiritual peserta didik.

Kesesuaian dengan Materi Pelajaran

Materi pelajaran memiliki
karakteristik yang berbeda-beda sehingga
membutuhkan jenis media yang berbeda pula.
Materi yang bersifat verbal seperti hukum-
hukum fikih dapat disampaikan melalui teks,
tabel, atau diagram. Sementara materi yang
bersifat prosedural seperti tata cara wudhu,
shalat, atau haji akan lebih efektif
menggunakan media demonstrasi, video, atau
simulasi interaktif.

Dalam konteks PAI, banyak konsep
yang bersifat abstrak seperti tauhid, iman,
dan takdir. Untuk menjembatani keabstrakan
tersebut, guru dapat menggunakan media
visualisasi atau cerita digital agar siswa

87



e.

mampu memahami makna spiritualnya
dengan lebih mendalam. Misalnya, dalam
menjelaskan konsep gadha dan gadar, guru
dapat menayangkan video reflektif yang
mengaitkan konsep takdir dengan kehidupan
sehari-hari.

Menurut Seels & Glasgow (1998),
prinsip utama dalam memilih media
berdasarkan materi adalah “the message
must fit the medium”—pesan harus
disesuaikan dengan bentuk media agar dapat
diterima secara optimal oleh peserta didik.
Ketersediaan Sarana dan Waktu

Keterbatasan sarana dan waktu
merupakan faktor praktis yang tidak bisa
diabaikan dalam pemilihan media
pembelajaran. Media yang canggih dan
menarik sekalipun tidak akan bermanfaat
apabila sulit diakses atau membutuhkan
peralatan yang tidak tersedia di sekolah. Oleh

karena itu, guru PAI harus
mempertimbangkan kondisi fasilitas,
dukungan teknologi, serta alokasi waktu
pembelajaran.

Media sederhana seperti papan tulis,
gambar, dan alat peraga buatan tangan tetap
memiliki nilai strategis apabila digunakan
dengan kreatif. Dalam beberapa konteks,
terutama di sekolah dengan sumber daya
terbatas, media tradisional justru lebih efektif
karena mudah dibuat dan digunakan. Prinsip
efisiensi waktu juga penting: media yang
dipilih tidak boleh memakan waktu terlalu
banyak dalam persiapan atau penggunaan,
sehingga mengurangi waktu interaksi
pembelajaran (Sadiman, 2019).

Kesesuaian dengan Strategi Pembelajaran

88



Media harus selaras dengan strategi
atau metode pembelajaran yang digunakan.
Misalnya, metode ceramah akan efektif jika
disertai media visual seperti slide PowerPoint
atau peta konsep, sedangkan metode diskusi
atau problem-based learning akan lebih cocok
menggunakan media video kasus, forum
daring, atau simulasi digital. Dalam
pembelajaran PAI, guru dapat memadukan
metode storytelling dengan media film pendek
bertema keislaman agar pesan moral lebih
kuat tersampaikan.

Model ASSURE sebagai Panduan Pemilihan
Media

Salah satu model yang dapat
digunakan dalam merancang pembelajaran
berbasis media adalah Model ASSURE yang
dikembangkan oleh Heinich, Molenda, Russell,
dan Smaldino (2013). Model ini memberikan
panduan sistematis bagi guru dalam memilih
dan menggunakan media pembelajaran
secara efektif.

Langkah-langkah dalam model
ASSURE adalah sebagai berikut:

1. Analyze Learners (Analisis Peserta
Didik)

Guru harus memahami siapa
peserta didiknya, meliputi usia,
kemampuan awal, gaya belajar, dan latar
belakang sosial-budaya. Dalam konteks
PAI, analisis ini penting agar media yang
dipilih dapat menyesuaikan tingkat
pemahaman keagamaan siswa.

2. State Objectives (Menetapkan Tujuan
Pembelajaran)

Tujuan harus dirumuskan

dengan jelas, spesifik, dan terukur.

89



Tujuan ini menjadi dasar dalam
menentukan jenis media yang relevan
dengan hasil belajar yang diharapkan.
Select Methods, Media, and Materials
(Memilih Metode, Media, dan Materi)
Guru memilih media yang sesuai

dengan tujuan dan karakteristik peserta
didik. Misalnya, untuk pembelajaran
sejarah Islam, media video dokumenter
atau peta interaktif sangat membantu.
Utilize Media and Materials
(Memanfaatkan Media dan Materi)
Guru harus memastikan media berfungsi
dengan baik, memahami cara
penggunaannya, serta  menyiapkan
langkah-langkah penggunaannya dalam
pembelajaran.
Require Learner Participation
(Melibatkan Peserta Didik)
Media tidak boleh hanya digunakan
secara pasif. Siswa harus berinteraksi
dengan media, baik melalui diskusi,
tanya jawab, refleksi, atau proyek
berbasis media.
Evaluate and Revise (Evaluasi dan
Revisi)
Guru mengevaluasi efektivitas media
yang digunakan berdasarkan hasil
belajar dan umpan balik siswa. Jika
ditemukan kelemahan, guru perlu
memperbaiki atau mengganti media yang
lebih tepat.

Model ASSURE membantu guru PAI

agar pemilihan media tidak hanya
berdasarkan selera, tetapi atas dasar analisis
yang sistematis dan berorientasi pada tujuan
pembelajaran.

90



Dari berbagai prinsip di atas, dapat
disimpulkan  bahwa  pemilihan media
pembelajaran  harus  bersifat rasional,
kontekstual, dan terencana. Media yang
efektif adalah media yang mampu
menjembatani pesan keagamaan dengan
pengalaman nyata peserta didik, sekaligus
memfasilitasi keterlibatan aktif, reflektif, dan
spiritual dalam proses belajar. Guru PAI perlu
bersikap bijak dalam memilih media, dengan
mempertimbangkan aspek pedagogis,
teknologis, serta nilai-nilai Islam yang
terkandung di dalamnya.

D. Klasifikasi Media

Dalam dunia pendidikan, media
pembelajaran memiliki beragam bentuk dan
karakteristik yang disesuaikan dengan tujuan
pembelajaran serta karakter peserta didik. Menurut
Arsyad  (2020), media pembelajaran dapat
diklasifikasikan ke dalam  beberapa  jenis
berdasarkan bentuk penyajian pesan dan alat yang
digunakan, yaitu media visual, media audio, media
audiovisual, dan media interaktif digital. Masing-
masing jenis media memiliki kelebihan dan fungsi
yang khas dalam mendukung proses pembelajaran,
termasuk dalam pembelajaran Pendidikan Agama
Islam (PAI).

a. Media Visual

Media visual adalah media yang hanya
mengandalkan indra penglihatan dalam proses
penerimaan pesan. Jenis media ini menampilkan
informasi dalam bentuk visual seperti gambar,
grafik, bagan, diagram, foto, peta, dan video
tanpa suara. Tujuan utama dari penggunaan
media visual adalah membantu peserta didik

91



memahami konsep secara lebih konkret,
memperjelas pesan verbal, serta menumbuhkan
daya tarik terhadap materi pembelajaran.

Dalam konteks pembelajaran PAI, media
visual dapat digunakan untuk memperlihatkan
gambar tata cara ibadah, peta perjalanan
dakwah Rasulullah SAW, atau diagram silsilah
para nabi. Misalnya, ketika menjelaskan tentang
rukun haji, guru dapat menampilkan peta
lokasi-lokasi penting di Makkah dan Madinah
seperti Ka’bah, Arafah, dan Mina. Dengan
demikian, siswa tidak hanya mendengar
penjelasan, tetapi juga dapat melihat gambaran
nyata dari kegiatan tersebut, sehingga
pengetahuan menjadi lebih mudah dipahami dan
diingat.

Selain itu, media visual seperti infografis
nilai-nilai Islam, poster akhlak mulia, dan kartu
ayat atau hadis tematik juga efektif untuk
meningkatkan motivasi dan minat belajar siswa.
Bentuk visual yang menarik dapat menanamkan
nilai-nilai agama secara halus dan berkesan,
terutama pada siswa usia dasar dan menengah
yang cenderung lebih responsif terhadap
rangsangan visual.

Media Audio

Media audio merupakan media yang
menyampaikan pesan pembelajaran melalui
indra pendengaran. Bentuknya dapat berupa
rekaman suara, ceramah, murottal Al-Qur’an,
podcast Islami, atau narasi pembelajaran.
Media audio sangat berguna dalam melatih
kemampuan mendengar, memahami intonasi,
dan menumbuhkan kepekaan terhadap nilai-
nilai spiritual melalui suara.

Dalam pembelajaran PAI, media audio
memiliki peran penting dalam memperdalam

92



aspek tilawah dan pemahaman makna ayat-
ayat Al-Qur’an. Misalnya, guru dapat
menggunakan rekaman murottal dari qari
terkenal untuk melatih pelafalan dan tajwid
yang benar. Selain itu, podcast Islami atau
ceramah digital juga dapat dijadikan sumber
inspirasi untuk menumbuhkan kesadaran
religius dan semangat beribadah di kalangan
peserta didik.

Kelebihan  media audio adalah
fleksibilitasnya—peserta didik dapat
mendengarkan di mana saja dan kapan saja,
bahkan sambil melakukan aktivitas lain.
Namun, kelemahannya adalah tidak dapat
menyajikan unsur visual, sehingga
pemahaman terhadap konsep yang bersifat
konkret terkadang kurang optimal. Oleh karena
itu, dalam praktiknya, media audio sering
dipadukan dengan media visual atau
audiovisual agar hasil pembelajaran lebih
maksimal.

Media Audiovisual

Media audiovisual menggabungkan
unsur suara dan gambar secara bersamaan,
sehingga mampu memberikan pengalaman
belajar yang lebih kaya dan menarik.
Bentuknya dapat berupa film, video
pembelajaran, animasi, dokumenter keislaman,
atau simulasi interaktif. Media jenis ini sangat
efektif dalam menumbuhkan perhatian, emosi,
serta pemahaman yang mendalam terhadap
materi pembelajaran.

Dalam  pembelajaran PAI, media
audiovisual memiliki potensi besar untuk
menghidupkan nilai-nilai Islam melalui narasi
visual dan suara yang menyentuh. Misalnya,

93



guru dapat menayangkan film sejarah Nabi
Muhammad SAW, video tentang kisah sahabat
Rasulullah, atau animasi mengenai akhlak
terpuji dalam kehidupan sehari-hari. Tayangan
semacam ini tidak hanya memberikan
informasi, tetapi juga membangun kesan
emosional dan spiritual yang mendalam pada
diri peserta didik.

Kelebihan media audiovisual adalah
kemampuannya menyajikan  pengalaman
belajar yang menyeluruh dan realistik. Melalui
kombinasi suara dan gambar, siswa dapat
“merasakan” situasi yang sebenarnya seolah
mereka terlibat langsung dalam peristiwa yang
ditayangkan. Hal ini sangat sesuai dengan
tujuan PAI yang tidak hanya menekankan
aspek kognitif, tetapi juga afektif dan
psikomotorik.

Media Interaktif Digital

Perkembangan teknologi informasi dan
komunikasi telah melahirkan media interaktif
digital, yang memungkinkan terjadinya
interaksi dua arah antara pengguna (peserta
didik) dan media itu sendiri. Bentuk media ini
meliputi e-learning, aplikasi PAI berbasis
mobile, game edukatif Islami, simulasi 3D
ibadah, hingga platform pembelajaran daring
(LMS).

Media interaktif memberikan
kesempatan bagi peserta didik untuk belajar
secara mandiri, fleksibel, dan menyenangkan.
Mereka tidak hanya menjadi penerima
informasi, tetapi juga dapat berinteraksi
dengan materi pembelajaran secara aktif—
misalnya menjawab  kuis, mengerjakan
simulasi, atau berdiskusi secara daring dengan
guru dan teman sekelas.

94



Dalam  pembelajaran PAI, media
interaktif digital dapat dimanfaatkan untuk
berbagai kegiatan, seperti:

e E-learning PAI berbasis Moodle atau
Google Classroom, yang memudahkan
guru mengunggah materi, video, atau
evaluasi online.

e Aplikasi belajar Al-Qur’an digital yang
membantu siswa memahami tajwid, makna,
dan tafsir ayat-ayat suci.

e Game edukatif Islami, seperti permainan
tentang kisah nabi atau simulasi tata cara
ibadah, yang menanamkan nilai-nilai Islam
dengan cara menyenangkan dan sesuai
dengan karakteristik generasi digital (digital
native).

Kelebihan utama media interaktif digital
adalah kemampuannya menciptakan
pembelajaran yang personalized dan adaptif
terhadap kecepatan belajar masing-masing
siswa. Selain itu, media ini juga dapat
mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam
konteks teknologi modern, sehingga siswa tidak
hanya melek digital, tetapi juga memiliki etika
dan tanggung jawab dalam menggunakan
teknologi.

Namun, pemanfaatan media digital juga
memerlukan pendampingan yang baik dari
guru PAI agar siswa tidak terjebak pada
penggunaan teknologi yang berlebihan atau
tidak sesuai dengan nilai-nilai Islam. Di sinilah
pentingnya integrasi antara literasi digital dan
literasi spiritual, sehingga teknologi benar-
benar menjadi sarana dakwah dan penguatan
iman, bukan sebaliknya.

Klasifikasi media pembelajaran yang
dikemukakan oleh Arsyad (2020) menunjukkan

95



2.

bahwa setiap jenis media memiliki potensi
tersendiri dalam memperkaya pengalaman
belajar. Dalam konteks PAI, penggunaan
berbagai jenis media tersebut tidak hanya
bertujuan untuk menyampaikan pengetahuan
agama, tetapi juga untuk menanamkan nilai-
nilai Islam melalui pengalaman belajar yang
menyentuh akal, emosi, dan spiritualitas
peserta didik. Kombinasi antara media visual,
audio, audiovisual, dan interaktif digital secara
seimbang akan menciptakan pembelajaran
yang holistik, menarik, dan bermakna, serta
mampu menjawab tantangan pendidikan Islam
di era digital.

Integrasi Teknologi dan Nilai Islam

Perkembangan teknologi digital yang begitu
pesat pada abad ke-21 membawa pengaruh besar
terhadap seluruh aspek kehidupan manusia,
termasuk dalam dunia pendidikan. Teknologi kini
menjadi bagian integral dari proses pembelajaran,
termasuk dalam Pendidikan Agama Islam (PAI).
Namun demikian, penggunaan teknologi tidak dapat
dilepaskan dari nilai-nilai etika dan moral yang
menjadi landasan ajaran Islam. Dalam konteks ini,
integrasi antara teknologi dan nilai-nilai Islam
menjadi sangat penting agar kemajuan teknologi
tidak hanya menghasilkan kecerdasan intelektual,
tetapi juga membentuk karakter dan akhlak yang
mulia.

Islam memandang teknologi sebagai hasil dari
kemampuan berpikir manusia yang dianugerahkan
oleh Allah SWT. Dalam Al-Qur’an, manusia disebut
sebagai khalifah fil ardh (pemimpin di muka bumi)
yang memiliki tanggung jawab untuk memakmurkan
dan menjaga bumi. Hal ini berarti segala bentuk
inovasi dan pemanfaatan teknologi harus diarahkan

96



untuk kemaslahatan umat manusia, bukan
sebaliknya. Oleh karena itu, penggunaan teknologi
dalam pembelajaran PAI harus diorientasikan untuk
memperkuat nilai-nilai keimanan, ketaqwaan,
kejujuran, tanggung jawab, serta amanah.

Nilai amanah dalam penggunaan teknologi
menuntut peserta didik untuk bertanggung jawab
atas apa yang mereka lakukan di dunia digital.
Misalnya, ketika menggunakan media sosial, siswa
diajarkan untuk tidak menyebarkan hoaks, ujaran
kebencian, atau konten yang tidak sesuai dengan
ajaran Islam. Sebaliknya, mereka diarahkan untuk
menggunakan teknologi sebagai sarana dakwah,
berbagi pengetahuan, dan menyebarkan kebaikan.
Prinsip ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. Al-
Isra’ [17]:36, “Dan janganlah kamu mengikuti sesuatu
yang kamu tidak mempunyai pengetahuan
tentangnya. Sesungguhnya pendengaran,
penglihatan, dan hati, semuanya itu akan diminta
pertanggungjawabannya.” Ayat ini mengajarkan
pentingnya tanggung jawab dalam setiap tindakan,
termasuk dalam aktivitas digital.

Selain amanah, nilai kejujuran juga menjadi
pilar utama dalam etika digital menurut perspektif
Islam. Di era digital, godaan untuk melakukan
plagiarisme, manipulasi data, atau menyalin karya
tanpa izin semakin besar. Guru PAI memiliki peran
strategis dalam menanamkan nilai kejujuran
akademik melalui pembelajaran berbasis teknologi.
Misalnya, ketika siswa membuat tugas dengan
bantuan internet, guru perlu membimbing mereka
untuk mencantumkan sumber, memahami konsep
intellectual property rights, serta menghargai karya
orang lain. Dengan demikian, penggunaan teknologi
tidak hanya berfungsi untuk mempermudah
pembelajaran, tetapi juga menjadi sarana

97



pembentukan karakter islami yang menjunjung
tinggi integritas.

Sementara itu, nilai tanggung jawab digital
(digital responsibility) menjadi aspek penting dalam
pendidikan Islam kontemporer. Guru PAI harus
mampu membekali peserta didik dengan kesadaran
bahwa segala aktivitas digital mereka—baik yang
bersifat pribadi maupun publik—akan
dipertanggungjawabkan di hadapan Allah SWT.
Konsep ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. Az-
Zalzalah [99]:7-8, “Barang siapa mengerjakan
kebaikan seberat zarrah pun, niscaya dia akan
melihat (balasannya). Dan barang siapa mengerjakan
kejahatan seberat zarrah pun, niscaya dia akan
melihat (balasannya).” Ayat ini menegaskan bahwa
setiap perbuatan manusia, termasuk yang dilakukan
di dunia maya, tidak akan luput dari pengawasan
Allah.

Guru PAI dalam hal ini berperan sebagai
pendidik karakter digital yang bertugas tidak hanya
mengajarkan  literasi  teknologi, tetapi juga
membentuk literasi etika. Integrasi nilai Islam dalam
penggunaan teknologi dapat dilakukan melalui
beberapa strategi, antara lain:

1. Pembelajaran berbasis proyek keislaman
digital, seperti membuat konten dakwah
kreatif di media sosial atau video
pembelajaran Islami.

2. Refleksi nilai Islam dalam penggunaan
teknologi, misalnya melalui diskusi tentang
bagaimana teknologi dapat digunakan untuk
amar ma’ruf nahi munkar.

3. Pembiasaan etika digital Islami, seperti
menjaga adab komunikasi daring,
menghormati privasi orang lain, dan
menggunakan teknologi untuk menebar
manfaat.

98



Integrasi teknologi dengan nilai Islam juga
harus memperhatikan prinsip keseimbangan antara
aspek duniawi dan ukhrawi. Rasulullah SAW
bersabda, “Sebaik-baik manusia adalah yang paling
bermanfaat bagi manusia lainnya.” (HR. Ahmad).
Prinsip ini dapat menjadi dasar etika dalam
mengembangkan dan menggunakan teknologi agar
selalu berorientasi pada kemaslahatan sosial, bukan
hanya pada kepentingan pribadi atau komersial.

Selain itu, dalam konteks pendidikan modern,
guru PAI harus menjadi teladan dalam penggunaan
teknologi yang bijak (uswah hasanah). Mereka harus
menunjukkan bagaimana teknologi dapat digunakan
untuk memperkuat spiritualitas, memperluas
wawasan keislaman, dan meningkatkan
produktivitas  ilmiah. Misalnya, guru dapat
menggunakan aplikasi Al-Qur’an digital dalam
pembelajaran  tafsir, memanfaatkan learning
management system (LMS) untuk mengelola kelas
secara interaktif, atau mengajak siswa berdiskusi
melalui forum daring dengan etika Islami.

Dengan demikian, integrasi teknologi dan
nilai Islam bukan hanya tentang penggunaan alat
modern dalam pembelajaran, tetapi juga tentang
bagaimana teknologi dapat menjadi sarana untuk
memperkuat iman, memperluas dakwah, dan
membangun peradaban yang beradab. Integrasi ini
memastikan bahwa teknologi tetap berada dalam
kendali nilai-nilai ilahiah, bukan sebaliknya,
sehingga pendidikan Islam mampu melahirkan
generasi yang cerdas digital dan berakhlak mulia.

99



Ika Sofia Rizqgiani

BAB 6

Pengembangan Karakter dan Akhlak
Generasi Z & Alpha

A. Pentingnya Pendidikan Akhlak di Era Modern

Perkembangan teknologi di era modern membawa
dampak yang sangat besar terhadap kehidupan manusia.
Internet, media sosial, dan berbagai aplikasi digital telah
mengubah pola interaksi, cara berpikir, hingga gaya hidup
generasi muda. Generasi Z dan Alpha, yang tumbuh dan
berkembang dalam era digital, dihadapkan pada tantangan
besar dalam menjaga nilai moral dan akhlak. Di satu sisi,
mereka memiliki peluang besar untuk berkembang melalui
akses informasi yang cepat dan luas, namun di sisi lain,
arus globalisasi yang sarat dengan nilai hedonisme,
individualisme, dan materialisme dapat mengikis identitas
moral mereka (Hamzah, 2020). Oleh sebab itu, pendidikan
akhlak menjadi kebutuhan mendesak agar generasi muda
tidak tersesat dalam derasnya arus globalisasi.

Pentingnya pendidikan akhlak di era modern dapat
dijelaskan melalui beberapa aspek berikut:

1. Akhlak sebagai Benteng Moral di Era Globalisasi
Tanpa penguatan akhlak, generasi muda rentan
terjebak dalam  perilaku menyimpang. Misalnya,
perundungan siber (cyberbullying), ujaran kebencian, dan
penyebaran berita bohong (hoaks) yang marak di media
sosial. Yusuf dan Anwar (2021) menekankan bahwa

100



Ika Sofia Rizqgiani

pendidikan akhlak berfungsi sebagai benteng moral untuk
menghadapi tantangan tersebut. Peserta didik bukan
hanya perlu cerdas secara intelektual, tetapi juga harus
memiliki kepribadian yang beradab dan bertanggung
jawab.

2. Akhlak dan Literasi Digital Islami

Generasi Z dan Alpha bukan hanya dituntut untuk
mahir menggunakan teknologi, tetapi juga harus mampu
memilah informasi secara kritis serta menjaga etika
komunikasi. Pendidikan akhlak yang terintegrasi dengan
literasi digital akan menuntun mereka menggunakan
teknologi secara positif. Hasanah et al. (2024)
membuktikan bahwa literasi digital berbasis nilai Islami
dapat memperkuat karakter generasi muda agar tidak
mudah terpengaruh oleh konten negatif. Hal ini menjadikan
media digital bukan sekadar ruang hiburan, tetapi juga
sarana dakwah dan penyebaran kebaikan.

3. Akhlak sebagai Penyeimbang Kemajuan Ilmu dan
Moral

Tujuan pendidikan Islam adalah melahirkan insan
kamil, yakni manusia paripurna yang seimbang antara
akal, moral, dan spiritual. Tanpa pendidikan akhlak,
generasi yang unggul dalam ilmu pengetahuan bisa
kehilangan arah dan memanfaatkan kecerdasannya untuk
hal-hal yang merugikan. Menurut Pranoto dan Haryanto
(2023), penguatan akhlak yang diintegrasikan dengan
pendidikan teknologi dapat membentuk warga digital yang
beretika dan bertanggung jawab.

4. Akhlak dalam Menghadapi Budaya Global

Arus globalisasi menghadirkan budaya populer
yang seringkali tidak sesuai dengan nilai-nilai Islam, seperti
gaya hidup konsumtif, hedonis, dan individualistik. Adeni
dan Harahap (2023) menegaskan bahwa lembaga
pendidikan dan keluarga harus berperan aktif dalam
menanamkan etika digital berbasis agama agar generasi
muda tidak kehilangan identitasnya. Pendidikan akhlak di

sini berfungsi sebagai filter budaya, sehingga generasi
101



Ika Sofia Rizqgiani

digital tetap mampu beradaptasi dengan kemajuan zaman
tanpa meninggalkan nilai keislaman.

5. Akhlak sebagai Etika Bermedia Sosial

Media sosial kini menjadi ruang utama interaksi
generasi muda. Namun, seringkali ruang ini diwarnai
ujaran kasar, fitnah, hingga penyebaran kebencian.
Daimah, Mutalaliah, dan Huda (2024) menunjukkan
bahwa Al-Quran telah memberikan prototipe etika
bermedia, seperti larangan menyebarkan kabar bohong dan
perintah menjaga adab komunikasi. Jika prinsip-prinsip
Qur’ani ini diinternalisasi melalui pendidikan akhlak,
generasi digital akan mampu menjadikan media sosial
sebagai ruang yang produktif dan beradab.

6. Akhlak dan Pembangunan Peradaban

Lebih dari sekadar urusan pribadi, pendidikan
akhlak juga berkontribusi pada pembangunan peradaban.
Generasi muda yang berakhlak baik akan menjadi teladan
dan agen perubahan sosial yang membawa kemaslahatan.
Pendidikan akhlak tidak boleh dipandang sebagai pelajaran
tambahan, melainkan inti dari strategi pembangunan
bangsa. Dengan penguatan akhlak, generasi emas
Indonesia dapat menghadapi tantangan global dengan tetap
berpegang pada identitas moral dan spiritualnya (Hamzah,
2020).

Pendidikan akhlak di era modern memiliki urgensi
yang sangat tinggi. Ia berfungsi sebagai benteng moral,
penguat literasi digital Islami, penyeimbang antara ilmu
dan moral, serta filter budaya global. Pendidikan akhlak
juga menuntun generasi muda dalam etika bermedia sosial
sekaligus menjadi fondasi pembangunan peradaban. Oleh
karena itu, pendidikan akhlak harus diintegrasikan ke
dalam semua aspek kehidupan, mulai dari keluarga,
sekolah, hingga masyarakat, agar generasi Z dan Alpha
tidak hanya cerdas dalam teknologi, tetapi juga berkarakter
mulia.

B. Nilai-Nilai Utama Akhlak Islami untuk Generasi Digital
102



Ika Sofia Rizqgiani

Era digital telah menghadirkan perubahan besar
dalam cara manusia berpikir, berkomunikasi, dan
bertindak. Generasi Z dan Alpha, yang tumbuh bersamaan
dengan perkembangan teknologi, menghadapi peluang
sekaligus ancaman yang signifikan. Di satu sisi, teknologi
membuka akses informasi, pendidikan, dan hiburan yang
luas. Namun di sisi lain, arus globalisasi dan modernisasi
sering kali menggiring mereka pada pola hidup hedonis,
individualis, dan jauh dari nilai-nilai moral. Dalam situasi
ini, akhlak Islami menjadi benteng utama agar generasi
digital tetap terarah, beretika, dan mampu memanfaatkan
teknologi untuk kebaikan.

Berikut adalah nilai-nilai utama akhlak Islami yang
relevan dan harus ditanamkan dalam kehidupan generasi
digital:

1. Kejujuran (Sidq)

Kejujuran adalah fondasi utama dalam akhlak
seorang Muslim. Di era digital, kejujuran sangat erat
kaitannya dengan cara seseorang menyampaikan
informasi, menggunakan data, dan berinteraksi di media
sosial. Fenomena maraknya berita palsu (hoaks),
manipulasi konten, hingga plagiarisme menjadi tantangan
nyata yang hanya dapat diatasi dengan komitmen pada
nilai kejujuran.

Menurut Nurhayati & Rahman (2021), kejujuran
membentuk integritas personal yang sangat dibutuhkan
dalam dunia maya. Generasi digital harus dibiasakan
untuk tidak menyebarkan informasi tanpa verifikasi,
menghargai karya orang lain, dan bersikap transparan
dalam menyampaikan opini. Dengan membiasakan diri
pada kejujuran, mereka tidak hanya menjaga diri dari dosa,
tetapi juga turut membangun ekosistem digital yang sehat.

2. Tanggung Jawab (Mas’iiliyyah)

Setiap tindakan di ruang digital meninggalkan jejak
yang bisa berdampak luas, baik positif maupun negatif.
Oleh sebab itu, nilai tanggung jawab harus menjadi bagian

103



Ika Sofia Rizqgiani

dari karakter generasi digital. Mereka perlu menyadari
bahwa setiap komentar, unggahan, atau konten yang
mereka bagikan memiliki konsekuensi.

Putri & Fadhilah (2020) menegaskan bahwa
tanggung jawab digital mencakup etika dalam
berkomunikasi, menjaga privasi orang lain, hingga
menghindari ujaran kebencian. Misalnya, ketika
menggunakan media sosial, seorang Muslim dituntut
untuk berpikir terlebih dahulu sebelum menulis, serta
menghindari konten yang dapat menyinggung atau
merugikan pihak lain.

3. Disiplin dan Pengendalian Diri

Kecanggihan teknologi membuat banyak generasi
muda menghabiskan waktu berlebihan untuk media sosial,
game daring, atau hiburan digital lainnya. Hal ini dapat
berdampak negatif terhadap produktivitas, kesehatan
mental, bahkan hubungan sosial.

Nilai disiplin dalam Islam menuntut umatnya untuk
menghargai waktu dan memanfaatkannya untuk hal-hal
bermanfaat. Hidayat & Rachman (2022) menyebutkan
bahwa disiplin digital membantu siswa mengatur waktu
belajar, mengurangi kecanduan gawai, serta meningkatkan
konsentrasi. Disiplin juga mengajarkan generasi digital
untuk menyeimbangkan antara penggunaan teknologi
untuk hiburan dan untuk kegiatan produktif seperti
belajar, bekerja, atau berdakwah.

4. Saling Menghormati (Ihtiram al-Akhirin)

Dunia digital sering kali memunculkan fenomena
ujaran kebencian (hate speech), cyberbullying, dan
perundungan daring. Padahal, Islam mengajarkan
pentingnya menjaga adab dan menghormati martabat
sesama.

Siregar (2021) menjelaskan bahwa sikap saling
menghormati di ruang digital dapat memperkuat harmoni
sosial dan mencegah konflik. Generasi digital perlu dilatih
untuk menggunakan bahasa yang sopan, menghindari
komentar merendahkan, serta menghormati perbedaan

104



Ika Sofia Rizqgiani

pendapat. Menghormati orang lain di media sosial bukan
sekadar etika, tetapi juga bagian dari implementasi akhlak
mulia.

5. Amanah dan Profesionalitas

Amanah adalah nilai yang mencakup kepercayaan
dan tanggung jawab terhadap sesuatu yang diemban.
Dalam konteks digital, amanah bisa diwujudkan dengan
menjaga kerahasiaan data pribadi, menggunakan
perangkat lunak secara legal, hingga melaksanakan
pekerjaan secara profesional meskipun dilakukan secara
daring.

Ramadhan (2023) menekankan bahwa amanah
menjadi landasan penting dalam membangun kepercayaan
sosial di era digital. Misalnya, ketika seorang mahasiswa
diberi tugas kelompok secara online, ia harus
menyelesaikan bagian pekerjaannya dengan jujur dan tepat
waktu. Amanah juga menuntut generasi digital untuk tidak
menyalahgunakan akses teknologi untuk tujuan yang
merugikan orang lain.

6. Moderasi (Wasatiyyah)

Moderasi adalah sikap seimbang yang sangat
relevan bagi generasi digital. Dunia maya penuh dengan
konten ekstrem, baik dalam bentuk ideologi maupun gaya
hidup. Tanpa sikap moderat, generasi muda bisa terjebak
pada sikap berlebihan, baik dalam konsumsi hiburan
maupun dalam menyikapi perbedaan.

Fitria & Anwar (2020) menyatakan bahwa nilai
moderasi beragama dalam dunia digital mampu mencegah
radikalisme sekaligus memperkuat identitas keislaman.
Generasi digital perlu didorong untuk kritis terhadap
informasi, selektif dalam memilih konten, dan tetap
berpegang pada prinsip Islam yang rahmatan lil ‘alamin.

7. Kasih Sayang (Rahmah)
Kasih sayang adalah nilai universal Islam yang
harus selalu ditanamkan. Dalam konteks digital, rahmah

105



Ika Sofia Rizqgiani

diwujudkan dengan menghadirkan konten positif, memberi
dukungan emosional melalui interaksi daring, serta
menggunakan media digital untuk menyebarkan kebaikan.

Latifah (2022) menemukan bahwa konten digital
berbasis kasih sayang dapat menekan intoleransi dan
meningkatkan solidaritas sosial. Misalnya, dengan
membuat kampanye online untuk membantu korban
bencana, generasi digital dapat menunjukkan bahwa media
sosial bisa menjadi sarana dakwah yang penuh cinta kasih.

Nilai-nilai utama akhlak Islami seperti kejujuran,
tanggung jawab, disiplin, saling menghormati, amanabh,
moderasi, dan kasih sayang bukan hanya relevan dalam
kehidupan nyata, tetapi juga sangat krusial di dunia digital.
Generasi Z dan Alpha yang akrab dengan teknologi harus
diarahkan agar menjadikan akhlak sebagai pedoman dalam
setiap aktivitas digital mereka. Dengan demikian, mereka
tidak hanya menjadi generasi yang cerdas dalam teknologi,
tetapi juga berakhlak mulia, produktif, dan mampu
memberi kontribusi positif bagi masyarakat dan peradaban.

. Strategi Internalisasi Nilai Moral dalam Kehidupan
Sehari-Hari

Internalisasi nilai moral dalam kehidupan sehari-
hari merupakan sebuah proses untuk menanamkan,
membiasakan, dan menghidupkan nilai-nilai Islami
sehingga menyatu dalam perilaku dan kepribadian
seseorang. Dalam konteks generasi digital, strategi
internalisasi ini sangat penting agar nilai moral tidak hanya
berhenti pada teori, tetapi benar-benar menjadi pedoman
dalam menghadapi arus globalisasi, perkembangan
teknologi, serta perubahan sosial yang cepat.

1. Keteladanan (Uswah Hasanah)

Keteladanan merupakan strategi paling
fundamental dalam internalisasi nilai moral. Generasi
muda cenderung meniru apa yang mereka lihat daripada
sekadar mendengar nasihat. Oleh karena itu, peran orang
tua, guru, dan tokoh masyarakat menjadi sangat krusial.

106



Ika Sofia Rizqgiani

Jika orang dewasa mampu menunjukkan perilaku jujur,
disiplin, dan penuh kasih sayang, maka generasi muda
akan belajar secara alami melalui pengamatan.

Sebagai contoh, seorang guru yang konsisten
datang tepat waktu, mengajarkan dengan sabar, dan
berinteraksi dengan bahasa sopan secara tidak langsung
menanamkan nilai kedisiplinan, kesabaran, dan
kesopanan kepada muridnya. Penelitian Ramadhani (2021)
menunjukkan bahwa keteladanan guru berperan signifikan
dalam membentuk karakter siswa, terutama dalam aspek
tanggung jawab dan integritas. Dengan demikian,
keteladanan bukan sekadar metode, melainkan fondasi
internalisasi nilai moral.

2. Pembiasaan dalam Aktivitas Harian

Selain keteladanan, pembiasaan merupakan
strategi yang tidak kalah penting. Nilai moral dapat melekat
melalui rutinitas sehari-hari seperti mengucapkan salam,
menjaga kebersihan, berkata sopan, dan berperilaku jujur.
Pembiasaan ini jika dilakukan secara konsisten akan
membentuk pola perilaku yang menetap dalam diri
seseorang.

Menurut Putri dan Hidayat (2020), pembiasaan
berulang menjadikan nilai moral tidak sekadar aturan
eksternal, melainkan bagian dari kebutuhan internal
individu. Misalnya, anak yang sejak kecil dibiasakan untuk
shalat berjamaah, akan tumbuh dengan kesadaran bahwa
ibadah merupakan bagian penting dari hidupnya.
Demikian juga dengan kebiasaan sederhana seperti berbagi
makanan atau menolong teman, yang kelak membentuk
pribadi peduli dan empati terhadap orang lain.

3. Integrasi dalam Pendidikan Formal dan Non-Formal
Sekolah dan lembaga pendidikan memiliki peran
besar dalam internalisasi nilai moral. Pendidikan akhlak
seharusnya tidak hanya terbatas pada mata pelajaran
agama, tetapi diintegrasikan ke dalam seluruh aspek
pembelajaran. Nilai kejujuran, misalnya, bisa ditanamkan

107



Ika Sofia Rizqgiani

saat wujian dengan menekankan pentingnya tidak
menyontek; nilai disiplin bisa ditanamkan melalui aturan
masuk kelas tepat waktu; sementara nilai kerja sama bisa
dipraktikkan dalam kerja kelompok.

Di sisi lain, pendidikan non-formal seperti
pesantren, majelis taklim, dan komunitas sosial juga
memberikan ruang yang lebih intensif bagi generasi muda
untuk mempraktikkan nilai-nilai Islami secara langsung.
Hasanah (2022) menekankan bahwa pendidikan non-
formal memiliki keunggulan dalam membentuk kebiasaan
religius dan akhlak mulia melalui aktivitas rutin seperti
kajian, doa bersama, dan kegiatan sosial berbasis nilai
Islami.

4. Pendekatan Emosional dan Spiritual

Internalisasi nilai moral tidak bisa hanya
mengandalkan logika, tetapi juga harus menyentuh
dimensi emosional dan spiritual. Pendekatan ini
menghubungkan perilaku moral dengan perasaan cinta,
empati, dan ketaatan kepada Allah SWT. Misalnya, melalui
tadabbur alam, seseorang dilatih untuk merasakan
kebesaran Allah sehingga tumbuh rasa syukur dan rendah
hati.

Hasanah (2022) menjelaskan bahwa pendekatan
spiritual memperkuat kesadaran individu bahwa perilaku
baik adalah bentuk ibadah. Hal ini menjadikan moralitas
bukan hanya norma sosial, tetapi juga tuntunan agama
yang bernilai ibadah. Dengan cara ini, generasi muda akan
lebih terdorong untuk mempraktikkan nilai moral karena
memiliki dimensi transendental.

5. Pemanfaatan Teknologi dan Media Digital secara
Positif

Di era digital, strategi internalisasi moral harus
menyesuaikan dengan kebiasaan generasi Z dan Alpha
yang sangat akrab dengan internet. Media sosial bisa
dijadikan sarana edukasi moral melalui penyebaran konten

108



Ika Sofia Rizqgiani

positif, dakwah kreatif, maupun kampanye sosial yang
inspiratif.

Yusuf dan Anwar (2021) menegaskan bahwa literasi
digital berbasis akhlak sangat penting untuk membentuk
etika bermedia. Dengan literasi ini, generasi muda
diajarkan untuk memilah informasi, menghormati orang
lain di ruang digital, serta menggunakan teknologi untuk
menyebarkan kebaikan. Hal ini mencegah mereka dari
perilaku negatif seperti cyberbullying, ujaran kebencian,
atau penyebaran hoaks.

6. Penghargaan dan Hukuman yang Mendidik

Strategi lain yang penting adalah pemberian reward
(penghargaan) dan punishment (hukuman) yang bersifat
mendidik. Reward diberikan untuk memperkuat perilaku
positif, sementara punishment berfungsi sebagai
konsekuensi atas perilaku yang menyimpang. Namun,
keduanya harus dilakukan secara proporsional agar tidak
menimbulkan ketakutan berlebihan maupun
ketergantungan pada imbalan.

Rahmawati (2022) menekankan bahwa reward dan
punishment yang tepat dapat memperkuat internalisasi
moral karena mengajarkan peserta didik bahwa setiap
tindakan memiliki konsekuensi. Dengan begitu, generasi
muda dilatih untuk bertanggung jawab atas pilihan
perilakunya sendiri.

Strategi internalisasi nilai moral dalam kehidupan
sehari-hari mencakup keteladanan, pembiasaan, integrasi
pendidikan, pendekatan emosional-spiritual, pemanfaatan
teknologi digital, serta sistem penghargaan dan hukuman
yang mendidik. Semua strategi ini saling melengkapi dan
harus dilakukan secara konsisten agar nilai moral benar-
benar menjadi bagian integral dari kehidupan generasi
muda. Dengan demikian, mereka tidak hanya cerdas secara
akademik, tetapi juga kuat dalam karakter dan akhlak.

. Peran Keluarga, Sekolah, dan Lingkungan dalam
Pembentukan Akhlak

109



Ika Sofia Rizqgiani

Pembentukan akhlak Islami pada generasi muda
merupakan proses yang kompleks dan berkesinambungan.
Di era modern yang ditandai dengan perkembangan
teknologi digital, tantangan moral semakin meningkat.
Akses informasi yang terbuka lebar tidak hanya membawa
dampak positif berupa kemudahan memperoleh ilmu,
tetapi juga dapat menjadi pintu masuk bagi degradasi
moral apabila tidak diimbangi dengan pendidikan akhlak
yang kuat. Karena itu, peran keluarga, sekolah, dan
lingkungan menjadi pilar utama yang tidak bisa dipisahkan
dalam membangun fondasi akhlak Islami pada generasi Z
dan Alpha.

1. Peran Keluarga: Madrasah Pertama bagi Anak

Keluarga merupakan lingkungan pendidikan utama
yang paling awal membentuk karakter anak. Anak sejak
lahir belajar dari perilaku orang tua melalui interaksi
sehari-hari. Peran keluarga dalam pembentukan akhlak
dapat dijabarkan sebagai berikut:

Keteladanan (uswah hasanah). Anak-anak
meniru sikap orang tuanya, baik secara sadar maupun
tidak. Orang tua yang jujur, disiplin, dan sabar akan
melahirkan anak dengan akhlak serupa. Sebaliknya,
perilaku kasar dan tidak konsisten dapat mengganggu
pembentukan moral. Penelitian Isnaini (2022)
menunjukkan bahwa orang tua yang konsisten
menerapkan komunikasi Islami berbasis kasih sayang
mampu menumbuhkan sikap religius dan empati pada
anak.

Pembiasaan nilai Islami. Sejak kecil, anak
sebaiknya dibiasakan dengan praktik ibadah harian seperti
shalat berjamaah, membaca doa, dan tilawah Al-Qur’an.
Pembiasaan ini melahirkan karakter yang kuat karena
anak tidak hanya tahu konsep akhlak, tetapi juga terbiasa
melaksanakannya.

Pendampingan digital. Di era gawai, anak-anak
menghabiskan banyak waktu di internet. Peran orang tua
bukan sekadar melarang, melainkan mengawasi dan
mendampingi agar anak mampu menggunakan teknologi

110



Ika Sofia Rizqgiani

secara sehat. Rahmawati & Suhartini (2021) menegaskan
bahwa pola asuh yang mengombinasikan kasih sayang dan
pengawasan digital terbukti efektif dalam menekan risiko
cyberbullying dan konten negatif.

Komunikasi keluarga Islami. Hubungan keluarga
yang harmonis akan memperkuat pembentukan akhlak.
Anak yang merasa didengar dan dihargai akan lebih
terbuka menerima arahan. Komunikasi yang keras,
otoriter, atau penuh tekanan justru sering memicu perilaku
menyimpang.

Dengan demikian, keluarga dapat dianggap sebagai
fondasi pertama dan terpenting dalam proses internalisasi
akhlak Islami.

2. Peran Sekolah: Penguatan Akhlak melalui Pendidikan
Formal

Sekolah berfungsi sebagai lembaga formal yang
melanjutkan peran keluarga sekaligus memperluas
cakupan pembentukan karakter. Di sekolah, anak
berinteraksi dengan guru, teman sebaya, dan kurikulum
yang terstruktur. Beberapa peran sekolah dalam
membentuk akhlak adalah:

Integrasi kurikulum berbasis akhlak. Pendidikan
akhlak tidak hanya melalui mata pelajaran agama, tetapi
juga dapat disisipkan dalam semua bidang studi. Zubaidah
(2020) menekankan pentingnya pendidikan karakter
terintegrasi sehingga nilai moral dapat dipraktikkan di
berbagai konteks, misalnya kejujuran saat ujian, peduli
lingkungan dalam sains, atau etika komunikasi dalam
bahasa.

Keteladanan guru. Guru bukan hanya pengajar
ilmu, tetapi juga teladan akhlak. Penelitian Suryana & Aziz
(2022) menyebutkan bahwa siswa lebih mudah meniru
perilaku guru yang konsisten dalam hal kedisiplinan,
kejujuran, dan sopan santun dibanding sekadar nasihat
verbal.

Kegiatan religius dan sosial. Sekolah dapat
menguatkan nilai akhlak melalui kegiatan rutin seperti

111



Ika Sofia Rizqgiani

shalat dhuha, kajian Islami, kerja bakti, dan kegiatan sosial
lainnya. Aktivitas ini tidak hanya menanamkan nilai secara
teoritis, tetapi juga melatih siswa mengamalkannya.

Budaya sekolah Islami. Suasana sekolah yang
religius, disiplin, dan kolaboratif menciptakan iklim positif.
Siswa belajar menghargai perbedaan, bekerja sama, serta
menghormati guru dan teman sebaya.

Dengan demikian, sekolah menjadi ruang sistematis
untuk menanamkan nilai Islami sekaligus
mengembangkan potensi akademik anak.

3. Peran Lingkungan Sosial dan Digital

Lingkungan sosial memperluas ruang pembentukan
akhlak di luar keluarga dan sekolah. Generasi muda sangat
dipengaruhi oleh masyarakat sekitar, teman sebaya,
bahkan komunitas digital. Peran lingkungan dapat dilihat
dari beberapa aspek:

Masyarakat religius. Lingkungan yang
menegakkan norma Islami seperti gotong royong,
solidaritas, dan kepedulian sosial akan memengaruhi anak
untuk berperilaku positif. Sebaliknya, lingkungan permisif
terhadap perilaku menyimpang berpotensi merusak akhlak
generasi muda.

Pengaruh teman sebaya. Remaja lebih banyak
menghabiskan waktu bersama teman sebaya. Hasanah
(2021) menegaskan bahwa kualitas akhlak remaja sangat
dipengaruhi oleh komunitasnya. Teman yang baik dapat
menjadi pendorong akhlak mulia, sementara pergaulan
bebas sering menjadi pintu masuk degradasi moral.

Lingkungan digital. Media sosial adalah bagian
penting dari kehidupan generasi Z dan Alpha. Jika
diarahkan dengan benar, media digital dapat menjadi
sarana dakwah, literasi, dan motivasi moral. Fatimah &
Nurhaliza (2022) mencatat bahwa konten Islami di media
sosial berperan besar dalam membangun kesadaran akhlak
generasi muda, meski tetap perlu pendampingan untuk
menghindari hoaks dan ujaran kebencian.

112



Ika Sofia Rizqgiani

Lingkungan sosial yang sehat akan melengkapi
peran keluarga dan sekolah dalam membentuk karakter
anak.

4. Sinergi Keluarga, Sekolah, dan Lingkungan

Ketiga unsur (keluarga, sekolah, dan lingkungan)
tidak dapat bekerja sendiri-sendiri. Mereka harus
bersinergi agar pembentukan akhlak berjalan efektif.
Keluarga menanamkan fondasi dasar, sekolah memperkuat
melalui pendidikan formal, sementara lingkungan menjadi
tempat penerapan nilai secara nyata. Jika salah satu unsur
melemah, maka pembentukan akhlak akan timpang.

Sebagai contoh, anak yang mendapat pendidikan
moral di sekolah tetapi tidak mendapat dukungan keluarga
cenderung kesulitan mempertahankan nilai yang dipelajari.
Demikian pula, anak yang tumbuh di lingkungan sosial
negatif akan mudah terpengaruh meskipun sudah dibina di
rumah dan sekolah. Oleh karena itu, sinergi ketiga pilar ini
merupakan kunci keberhasilan pembentukan akhlak
Islami generasi muda di era modern.

Peran  keluarga, sekolah, dan lingkungan
merupakan tiga pilar utama dalam pembentukan akhlak
Islami generasi muda, khususnya di era modern yang
penuh tantangan moral akibat derasnya arus globalisasi
dan digitalisasi. Keluarga berperan sebagai fondasi awal
melalui keteladanan, pembiasaan, serta pendampingan
digital. Sekolah berfungsi memperkuat nilai moral lewat
integrasi kurikulum, keteladanan guru, budaya sekolah
Islami, dan berbagai kegiatan religius maupun sosial.
Sementara itu, lingkungan, baik masyarakat nyata
maupun ruang digital, menjadi wadah implementasi akhlak
yang telah ditanamkan.

. Studi kasus penguatan akhlak generasi muda di era
digital

113



Ika Sofia Rizqgiani

Penguatan akhlak generasi muda di era digital tidak
dapat dilepaskan dari tantangan globalisasi, penetrasi
media sosial, serta perubahan gaya hidup yang cepat.
Meskipun demikian, berbagai studi kasus menunjukkan
bahwa melalui strategi yang tepat, penguatan akhlak masih
sangat mungkin dilakukan. Studi kasus ini penting untuk
memberikan gambaran nyata bagaimana nilai moral Islami
dapat diinternalisasi dalam kehidupan generasi Z dan
Alpha.

1. Studi Kasus di Lingkungan Keluarga: Pendampingan
Digital Islami

Salah satu contoh nyata datang dari program Digital
Parenting yang diterapkan oleh komunitas keluarga Muslim
di Jakarta. Dalam program ini, orang tua didorong untuk:

e Membatasi penggunaan gawai dengan aturan waktu
(screen time).

e Mendampingi anak dalam memilih konten Islami,
seperti aplikasi belajar Al-Qur’an dan video dakwah
anak muda.

e Mengadakan kegiatan rutin seperti tilawah bersama
atau diskusi ringan seputar etika bermedia sosial.

Penelitian Rahmawati &  Suhartini (2021)
menunjukkan bahwa orang tua yang terlibat aktif dalam
pendampingan digital mampu menurunkan risiko anak
terpapar konten negatif dan meningkatkan kesadaran
mereka dalam menggunakan teknologi untuk hal-hal
bermanfaat. Hal ini menjadi bukti bahwa penguatan akhlak
di era digital tidak cukup hanya dengan larangan, tetapi
melalui pendampingan dan pembiasaan Islami.

2. Studi Kasus di Sekolah: Integrasi Kurikulum Digital
Islami

Sekolah Islam Terpadu (SIT) di beberapa kota besar
Indonesia telah menerapkan kurikulum berbasis akhlak
yang terintegrasi dengan literasi digital. Misalnya, dalam
mata pelajaran Teknologi Informasi, siswa tidak hanya
diajarkan  keterampilan teknis, tetapi juga etika

114



Ika Sofia Rizqgiani

penggunaan internet, seperti larangan plagiarisme,
pentingnya menghormati privasi orang lain, serta
kewajiban menyebarkan konten positif.

Menurut penelitian Suryana & Aziz (2022),
penerapan kurikulum berbasis akhlak yang terintegrasi
dengan literasi digital dapat meningkatkan kesadaran
siswa untuk menggunakan media sosial secara produktif,
seperti membuat konten dakwah kreatif atau kampanye
sosial. Hal ini menunjukkan bahwa sekolah dapat menjadi
motor utama dalam membangun generasi yang melek
teknologi sekaligus berakhlak mulia.

3. Studi Kasus di Lingkungan Sosial: Komunitas Digital
Islami

Di era digital, banyak komunitas dakwah anak
muda bermunculan melalui platform seperti Instagram,
TikTok, dan YouTube. Salah satu contoh adalah gerakan
#PemudaHijrah yang dipelopori oleh komunitas masjid di
Bandung. Gerakan ini berhasil menarik ribuan anak muda
untuk kembali mendekatkan diri pada Islam melalui
konten kreatif seperti podcast, video singkat, dan kajian
interaktif berbasis digital.

Fatimah & Nurhaliza (2022) mencatat bahwa
komunitas dakwah digital berkontribusi besar dalam
meningkatkan kesadaran akhlak generasi muda. Mereka
memanfaatkan bahasa ringan, gaya visual modern, dan
pendekatan persuasif sehingga ajakan moral lebih mudah
diterima oleh anak muda. Hal ini membuktikan bahwa
ruang digital tidak selalu identik dengan degradasi moral,
melainkan juga dapat menjadi medium efektif untuk
internalisasi akhlak Islami.

4. Studi Kasus Internasional: Literasi Digital Islami di
Malaysia

Di Malaysia, pemerintah melalui Kementerian
Pendidikan menerapkan program Islamic Digital Literacy
yang bertujuan membekali siswa dengan keterampilan
bermedia sosial berbasis nilai Islam. Program ini
mengajarkan siswa cara memilah informasi, menghindari

115



Ika Sofia Rizqgiani

ujaran kebencian, serta memanfaatkan platform digital
untuk berdakwah.

Menurut Hasyim et al. (2023), program ini berhasil
meningkatkan kesadaran moral siswa sekolah menengah,
terutama dalam menghindari penyebaran hoaks dan
konten provokatif. Model ini dapat menjadi inspirasi bagi
Indonesia untuk lebih serius mengintegrasikan literasi
digital Islami dalam kurikulum nasional.

5. Implikasi dari Studi Kasus
Dari berbagai studi kasus tersebut, dapat ditarik
beberapa pelajaran penting:

e Peran aktif orang tua dalam mendampingi anak
menggunakan media digital sangat berpengaruh
pada kualitas akhlak generasi muda.

e Sekolah yang mengintegrasikan akhlak dengan
literasi digital dapat melahirkan siswa yang cerdas
sekaligus berakhlak mulia.

e Komunitas digital Islami membuktikan bahwa
media sosial dapat menjadi ruang dakwah yang
efektif apabila dikelola secara kreatif.

e Kebijakan pemerintah seperti yang dilakukan di
Malaysia menunjukkan pentingnya dukungan
sistemik untuk penguatan akhlak generasi muda di
era digital.

Studi kasus di atas menunjukkan bahwa penguatan
akhlak generasi muda di era digital membutuhkan
keterlibatan berbagai pihak: keluarga, sekolah, komunitas,
hingga pemerintah. Tantangan berupa arus informasi yang
deras tidak seharusnya dipandang sebagai ancaman
semata, melainkan peluang untuk memperkuat dakwah
dan nilai Islami dengan pendekatan yang relevan bagi anak
muda. Apabila strategi ini dijalankan secara konsisten dan
sinergis, maka generasi Z dan Alpha tidak hanya akan
cerdas secara intelektual, tetapi juga kuat secara spiritual
dan berakhlak mulia.

116



BAB 7

Integrasi Pendidikan Karakter dan
Literasi Digital

A. Konsep literasi digital dalam perspektif Islam

Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi
dalam dua dekade terakhir telah menghasilkan perubahan
radikal pada cara manusia mengakses, mengolah, dan
menyebarkan informasi. Transformasi digital tidak hanya
memengaruhi bidang pendidikan, sosial, dan ekonomi,
tetapi juga dimensi moral dan budaya masyarakat. Dalam
konteks ini, literasi digital muncul sebagai kompetensi
penting yang harus dimiliki setiap individu agar mampu
berpartisipasi secara efektif dan bertanggung jawab di era
digital. Literasi digital, sebagaimana dipahami secara umum,
bukan hanya tentang kemampuan teknis menggunakan
perangkat digital, tetapi juga mencakup keterampilan
kognitif dan etis dalam mengelola informasi (Gilster, 1997).

Dalam perspektif Islam, literasi digital memiliki makna
yang lebih luas dan lebih mendalam. Konsep ini tidak hanya
berkaitan dengan kemampuan intelektual dan teknologis,
tetapi juga terkait erat dengan nilai spiritual dan moral yang
bersumber dari Al-Qur’an dan hadis. Dengan demikian,
literasi digital dalam Islam adalah sebuah proses holistik
yang mengintegrasikan kecakapan digital dengan nilai-nilai
keislaman, sehingga teknologi digital dapat memberikan
maslahah dan menghindarkan mafsadah bagi individu
maupun masyarakat. Integrasi ini penting mengingat dunia

117



digital adalah ruang yang sangat dinamis, di mana informasi
dapat diproduksi, dimanipulasi, dan disebarkan secara
instan. Tanpa landasan moral yang kuat, dunia digital
berpotensi menjadi sumber disinformasi, konflik sosial, dan
degradasi nilai.

Fondasi Qur’ani dalam Literasi Digital

Konsep literasi digital dalam Islam berakar pada
prinsip igra’ yang merupakan perintah pertama dalam
wahyu Al-Quran. QS. Al-‘Alaq (96:1-5) tidak hanya
memerintahkan manusia untuk membaca teks, tetapi juga
untuk merenungkan, memahami, dan mengolah informasi
secara kritis. Dalam konteks modern, perintah ini dapat
diperluas pada kemampuan membaca “teks digital”’—
meliputi data, informasi, dan pesan yang tersebar di
internet. Kemampuan untuk membaca dalam pengertian
luas berarti kemampuan memahami informasi secara
mendalam, tidak terjebak pada permukaan, serta mampu
menilai kebenaran dan relevansinya.

Selain igra’, prinsip tabayyun sebagaimana disebutkan
dalam QS. Al-Hujurat (49:6) menjadi pilar utama literasi
digital dalam Islam. Prinsip ini menegaskan kewajiban
untuk memverifikasi informasi, terutama ketika informasi
tersebut berpotensi menimbulkan kerugian atau fitnah.
Dalam dunia digital yang dipenuhi hoaks, disinformasi, dan
propaganda, tabayyun merupakan mekanisme etik dan
epistemologis yang sangat relevan untuk mencegah salah
paham dan konflik. Menurut Al-Rifa’i (2020), ayat tersebut
secara eksplisit memberikan kerangka bagi Muslim untuk
menerapkan kecermatan (due diligence) dalam menerima
dan menyebarkan informasi.

Etika Digital dalam Perspektif Islam

Dimensi etis merupakan aspek penting dalam literasi
digital menurut Islam. Etika bermedia digital tidak dapat
dipisahkan dari prinsip umum akhlak Islam, terutama yang
berkaitan dengan menjaga lisan, kehormatan, dan amanah.
Nabi Muhammad SAW bersabda bahwa seorang Muslim
adalah orang yang selamat dari gangguan lisan dan

118



tangannya (HR. Bukhari). Dalam konteks digital, “lisan”
dapat dipahami sebagai segala bentuk komunikasi, seperti
komentar di media sosial, unggahan, pesan, dan distribusi
konten. Dengan demikian, etika Islam menuntun pengguna
digital agar berhati-hati dalam setiap tindakan yang dapat
memengaruhi orang lain.
Prinsip-prinsip etika digital dalam Islam mencakup:
1. Kejujuran (sidgq) — menghindari penyebaran informasi
palsu, manipulatif, atau menyesatkan.
2. Amanah - menjaga kerahasiaan data pribadi dan tidak
menyalahgunakan informasi rahasia.
3. Menjaga kehormatan (hifz al-‘ird) — menghindari ghibah,
fitnah, dan ujaran kebencian.
4. Keadilan (‘adl) — bersikap objektif dalam diskusi digital
dan tidak memprovokasi.
S. Tanggung jawab (mas’uliyyah) - mempertimbangkan
dampak jangka panjang dari setiap aktivitas digital.
Menurut Rahmawati (2022), etika dalam komunikasi
digital tidak hanya berlaku pada konten yang diproduksi,
tetapi juga pada bagaimana seseorang merespons informasi.
Sikap terburu-buru, emosional, dan reaktif dalam
merespons informasi digital dapat memicu konflik dan
penyebaran hoaks.
Dimensi Spiritualitas dalam Literasi Digital
Literasi digital dalam Islam bukan hanya persoalan
teknis dan etis, tetapi juga terkait dengan aspek spiritual.
Teknologi digital memiliki potensi besar untuk mendukung
perkembangan spiritual, misalnya melalui aplikasi Al-
Qur’an, kajian daring, atau media dakwah. Namun,
teknologi juga dapat menjadi penghalang spiritual jika tidak
digunakan secara bijak. Fenomena kecanduan gawai, doom-
scrolling, konsumsi hiburan berlebihan, dan paparan konten
negatif merupakan tantangan nyata yang perlu diwaspadai.
Prinsip tawazun (keseimbangan) menjadi pedoman
agar penggunaan teknologi tetap proporsional dan tidak
mengganggu kewajiban ibadah maupun kualitas hubungan
sosial. Sementara itu, konsep muhasabah (evaluasi diri)

119



dapat diterapkan untuk menilai sejauh mana aktivitas
digital kita memberikan manfaat atau justru mudarat.
Menurut Hidayat (2021), penerapan nilai-nilai spiritual
Islam dalam penggunaan teknologi merupakan bagian
integral dari literasi digital yang berorientasi pada
kemaslahatan.

Pemanfaatan Teknologi Digital untuk Kemaslahatan

Salah satu tujuan utama literasi digital dalam
perspektif Islam adalah memastikan bahwa teknologi
digunakan  sebagai sarana untuk  menghasilkan
kemaslahatan (maslahah). Teknologi digital dapat menjadi
alat penting dalam pendidikan, dakwah, pemberdayaan
ekonomi, dan pelayanan sosial. Dalam bidang pendidikan,
teknologi memungkinkan akses pengetahuan yang lebih
luas, metode pembelajaran yang lebih interaktif, serta
kolaborasi ilmiah lintas negara. Dalam dakwah, teknologi
membuka peluang penyebaran nilai-nilai Islam secara
moderat dan inklusif.

Dalam bidang ekonomi, literasi digital membantu
pelaku usaha Muslim untuk memanfaatkan e-commerce,
pemasaran digital, dan layanan keuangan digital yang dapat
meningkatkan kesejahteraan. Namun, semua aktivitas ini
harus tetap berada dalam kerangka syariah, seperti menjaga
kejujuran, menghindari transaksi riba, dan memastikan
transparansi.

Literasi digital dalam perspektif Islam adalah konsep
komprehensif yang mengintegrasikan kecakapan teknis,
kemampuan kritis, etika, dan spiritualitas. Islam
memberikan landasan konseptual melalui prinsip igra’ dan
tabayyun, serta pedoman akhlak melalui ajaran Nabi
Muhammad SAW tentang pentingnya menjaga lisan dan
amanah. Dengan demikian, literasi digital bukan hanya alat
untuk menghadapi tantangan era digital, tetapi juga
kerangka untuk menciptakan interaksi digital yang beradab,
santun, dan berorientasi pada kemaslahatan. Di tengah
derasnya arus informasi, konsep ini sangat relevan untuk
diterapkan dalam lingkungan pendidikan, keluarga, dan

120



masyarakat secara luas sebagai upaya membangun
peradaban digital yang lebih sehat dan berakhlak.

. Mengajarkan etika bermedia sosial bagi generasi muda

Perkembangan teknologi informasi telah membawa
media sosial menjadi ruang baru bagi generasi muda untuk
berinteraksi, belajar, dan mengekspresikan diri. Platform
seperti Instagram, TikTok, X, dan YouTube tidak hanya
menjadi sarana hiburan, tetapi juga ruang pembentukan
karakter, pola pikir, dan identitas. Namun, kebebasan
berekspresi ini sering kali tidak diimbangi dengan
pemahaman etika digital sehingga menimbulkan berbagai
masalah seperti penyebaran hoaks, cyberbullying, body
shaming, hingga ujaran kebencian. Dalam konteks ini, nilai-
nilai Islam menawarkan prinsip etik yang komprehensif
untuk membimbing generasi muda agar menggunakan
media sosial secara sehat, bertanggung jawab, dan
berakhlak.

Dalam Islam, etika bermedia berakar pada konsep
menjaga lisan (hifzh al-lisan) yang kini meluas menjadi
penjagaan jejak digital. Rasulullah SAW menyatakan bahwa
“seorang Muslim adalah orang yang kaum Muslimin selamat
dari lisan dan tangannya” (HR. Bukhari). Prinsip ini relevan
dengan perilaku di media sosial, di mana tulisan, komentar,
dan unggahan dapat menjadi “lisan digital” yang berpotensi
menyakiti orang lain. Dengan memahami hadis ini, generasi
muda didorong untuk tidak melakukan tindakan yang dapat
melukai atau merendahkan martabat sesama, baik secara
langsung maupun melalui interaksi online (Rahmawati,
2022).

Islam juga memberikan pedoman penting tentang
verifikasi informasi sebelum menyebarkannya. Allah
berfirman dalam QS. Al-Hujurat ayat 6 agar manusia
memastikan kebenaran suatu berita sebelum
menyebarkannya, karena informasi yang tidak benar dapat
menimbulkan kerugian sosial. Prinsip tabayyun ini harus
diajarkan kepada generasi muda sebagai bentuk literasi

121



digital berbasis nilai agama, sehingga mereka mampu
menjadi pengguna media sosial yang kritis, tidak mudah
terprovokasi, dan bertanggung jawab atas konten yang
mereka unggah (Al-Rifa’i, 2020).

Selain itu, Islam menekankan pentingnya menjaga
kehormatan diri dan orang lain (hurmat al-insan). Media
sosial sering kali menjadi ruang yang mendorong perilaku
narsistik, pamer berlebihan, atau membuka privasi yang
seharusnya dijaga. Islam mengingatkan agar setiap Muslim
menjaga aurat, kehormatan, dan harga dirinya dari
konsumsi publik yang tidak perlu. Generasi muda perlu
dibimbing untuk memahami batasan-batasan privasi, sopan
santun digital, serta dampak jangka panjang dari unggahan
yang bersifat impulsif atau sensitif (Hidayat, 2021).

Mengajarkan etika bermedia sosial juga mencakup
aspek niat dan tujuan. Dalam Islam, setiap perbuatan
didorong untuk bernilai ibadah jika diniatkan untuk
kebaikan. Media sosial dapat menjadi sarana dakwah,
berbagi ilmu, menginspirasi kebaikan, dan membangun
jaringan positif. Oleh karena itu, pendidikan etika digital
perlu mendorong generasi muda untuk menggunakan
teknologi sebagai alat untuk maslahah, bukan sebagai
tempat menebar permusuhan atau kesia-siaan. Pemahaman
ini membentuk kesadaran bahwa media sosial bukan
sekadar ruang hiburan, tetapi juga ruang tanggung jawab
moral.

Dalam konteks pendidikan, keluarga, sekolah, dan
lembaga keagamaan memiliki peran strategis dalam
menanamkan etika bermedia sosial berlandaskan Islam.
Orang tua perlu memberikan teladan penggunaan media
digital yang positif dan proporsional, sementara sekolah
dapat memasukkan literasi digital bernuansa nilai agama
dalam kurikulum. Pendekatan yang integratif ini membantu
membangun karakter generasi muda yang tidak hanya
mahir teknologi, tetapi juga memiliki integritas moral dalam
penggunaan media sosial.

122



Dengan demikian, mengajarkan etika bermedia sosial
bagi generasi muda berdasarkan nilai-nilai Islam
merupakan upaya penting untuk menciptakan ruang digital
yang sehat, santun, dan produktif. Nilai-nilai Qur’ani dan
hadis yang mengajarkan kejujuran, kehati-hatian, tanggung
jawab, dan penghormatan terhadap sesama menjadi prinsip
yang relevan untuk membangun perilaku digital yang
beradab. Dalam arus informasi yang serba cepat dan bebas,
etika Islam hadir sebagai pedoman komprehensif agar media
sosial dapat menjadi sarana kebaikan, bukan sumber
konflik dan kerusakan moral.

. Sinergi antara pendidikan karakter Islami dan literasi
digital

Perkembangan teknologi digital telah membawa
perubahan besar bagi kehidupan manusia. Generasi muda
kini tumbuh dalam lingkungan yang dipenuhi informasi
cepat, interaksi virtual, dan kemudahan akses terhadap
berbagai bentuk pengetahuan. Namun, kemajuan digital ini
tidak serta merta menjamin kualitas perkembangan
karakter. Kehadiran media sosial, permainan daring, dan
platform komunikasi digital sering kali menjadi ruang
munculnya tantangan moral seperti penyebaran informasi
palsu, ujaran kebencian, perundungan siber, dan paparan
konten yang merusak. Karena itu, dibutuhkan integrasi
antara literasi digital dan pendidikan karakter Islami agar
generasi muda tidak hanya kompeten dalam menggunakan
teknologi, tetapi juga berakhlak dalam memanfaatkannya.

Pendidikan karakter Islami secara historis telah
menjadi fondasi dalam membentuk pribadi yang beradab.
Nilai-nilai seperti kejujuran (sidq), amanah, tanggung jawab,
adab dalam bersosial, dan pengendalian diri merupakan inti
dari ajaran Islam. Al-Ghazali (2015) menegaskan bahwa
pendidikan harus mengarah pada penyempurnaan akhlak
manusia, bukan hanya pada pencapaian intelektual. Dalam
Islam, karakter tidak hanya diasah melalui pengajaran teori,
tetapi juga melalui keteladanan, kebiasaan, dan pengalaman

123



hidup. Prinsip-prinsip ini sangat relevan ketika seorang
Muslim memasuki dunia digital, di mana perilaku dan
keputusan tetap mencerminkan nilai-nilai moral yang
melekat dalam dirinya.

Sementara itu, literasi digital muncul sebagai
kebutuhan penting di era modern. Literasi digital tidak
hanya mencakup kemampuan menggunakan perangkat
teknologi, tetapi juga kemampuan berpikir kritis, menilai
informasi dengan tepat, memahami etika digital, serta
mampu mencipta konten secara bertanggung jawab
(UNESCO, 2018). Gilster (1997) bahkan menyebut literasi
digital sebagai kemampuan kognitif untuk memahami
realitas dunia maya secara menyeluruh. Di tengah derasnya
arus informasi yang tidak terkurasi, literasi digital menjadi
bekal agar seseorang tidak tersesat dalam misinformasi atau
manipulasi digital.

Sinergi antara pendidikan karakter Islami dan literasi
digital sangat penting karena keduanya saling melengkapi.
Nilai tabayyun, yakni kehati-hatian dalam menerima
informasi, sebagaimana diperintahkan dalam QS. Al-Hujurat
ayat 6, memberikan kerangka moral bagi proses verifikasi
berita. Generasi muda yang menginternalisasi nilai ini tidak
akan mudah menyebarkan hoaks atau rumor sebelum
memastikan kebenarannya. Prinsip ini sangat sesuai dengan
keterampilan literasi digital yang menekankan evaluasi
sumber informasi dan kredibilitas konten (Hidayat, 2021).
Dengan demikian, literasi digital memperkuat aspek teknis,
sementara nilai Islam memperkuat fondasi etikanya.

Selain itu, Islam menekankan pentingnya menjaga
kehormatan diri dan orang lain. Dalam konteks digital, hal
ini mencakup perlindungan privasi, penggunaan bahasa
yang sopan, serta penghindaran perilaku yang merugikan,
seperti cyberbullying atau penyebaran konten yang merusak
reputasi seseorang. Nilai ini sejalan dengan hadis Nabi yang
menyatakan bahwa seorang Muslim adalah orang yang
kaum Muslimin selamat dari lisan dan tangannya (HR.
Bukhari), yang kini dapat diperluas menjadi keselamatan

124



dari “lisan digital”. Rahmawati (2022) menegaskan bahwa
prinsip ini sangat relevan dalam membentuk etika
komunikasi digital bagi generasi muda.

Pendidikan karakter Islami juga menumbuhkan
kesadaran bahwa segala tindakan akan
dipertanggungjawabkan, baik di dunia maupun akhirat.
Kesadaran ini mendorong seseorang untuk berhati-hati
dalam meninggalkan jejak digital yang dapat berdampak
panjang. Pada saat yang sama, literasi digital memberikan
pemahaman mengenai risiko, rekam jejak, dan keamanan
digital sehingga generasi muda dapat melindungi diri dari
ancaman kejahatan siber. Dengan demikian, penggunaan
teknologi tidak hanya dilakukan dengan kecakapan teknis,
tetapi juga dengan kesadaran moral dan tanggung jawab
spiritual.

Teknologi digital juga memiliki potensi besar untuk
menghadirkan kemaslahatan. Generasi muda dapat
memanfaatkannya untuk berdakwah, menyebarkan
informasi yang bermanfaat, berwirausaha, berkolaborasi,
dan mengembangkan kreativitas. Prinsip jalb al-maslahah
wa dar’ al-mafsadah dalam Islam mendorong agar teknologi
diposisikan sebagai alat untuk kebaikan dan pembangunan
sosial. Ketika generasi muda dibimbing dengan nilai
karakter Islami, mereka akan lebih mampu menyeleksi
konten yang layak diproduksi dan dibagikan, serta
memanfaatkan teknologi sebagai sarana kontribusi sosial,
bukan sebagai medium kerusakan moral.

Sinergi antara pendidikan karakter Islami dan literasi
digital sebaiknya ditanamkan sejak dini melalui pendidikan
formal maupun informal. Sekolah, keluarga, dan lembaga
keagamaan memiliki peran besar dalam membentuk budaya
digital yang sehat. Kurikulum yang mengintegrasikan etika
Islam dengan keterampilan digital dapat membantu siswa
memahami dunia digital dengan perspektif nilai. Orang tua
dan guru sebagai teladan juga memiliki peran strategis,
karena keteladanan mereka memberikan pengaruh kuat
terhadap kebiasaan digital anak. Di masyarakat, komunitas

125



digital yang positif perlu dikembangkan agar generasi muda
memiliki ruang ekspresi yang aman, bermoral, dan
mendorong kreativitas.

Pada akhirnya, sinergi ini menghasilkan generasi yang
tidak hanya cakap teknologi, tetapi juga memiliki integritas,
tanggung jawab, dan akhlak mulia dalam penggunaan dunia
digital. Di era yang semakin kompleks dan penuh tantangan,
integrasi nilai Islam dan literasi digital menjadi jalan untuk
menciptakan masyarakat yang beradab, kritis, produktif,
dan berkarakter. Dunia digital yang sehat membutuhkan
individu yang kompeten dan bermoral, dan Islam
memberikan fondasi nilai yang sangat relevan untuk
mencapai tujuan tersebut.

. Pencegahan degradasi moral akibat penyalahgunaan
teknologi

Perkembangan teknologi digital telah menjadi bagian
tak terpisahkan dari kehidupan manusia modern. Internet,
media sosial, kecerdasan buatan, dan berbagai perangkat
digital menawarkan kemudahan dalam komunikasi,
informasi, dan hiburan. Namun, di balik potensi positif
tersebut, muncul tantangan besar berupa degradasi moral
yang dialami sebagian generasi muda maupun dewasa.
Penyalahgunaan teknologi menjadi salah satu faktor yang
memicu turunnya kualitas perilaku, seperti penyebaran
informasi palsu, perundungan siber, pornografi, kekerasan
digital, kecanduan gim, hingga penipuan daring. Kondisi ini
mengindikasikan bahwa kemampuan menggunakan
teknologi secara teknis belum cukup untuk menjamin
penggunaan yang bermoral dan bertanggung jawab.

Fenomena degradasi moral dalam dunia digital telah
menjadi perhatian para peneliti di berbagai negara.
Livingstone dan Helsper (2010) menemukan bahwa paparan
konten berbahaya tanpa pendampingan dapat
meningkatkan risiko perilaku negatif pada remaja.
Sementara itu, penelitian oleh Smahel et al. (2020)
menunjukkan bahwa penggunaan media digital yang tidak

126



terkontrol berkaitan dengan munculnya agresi online,
gangguan emosional, dan penurunan empati. Di Indonesia,
beberapa penelitian juga menunjukkan tren serupa.
Pratama (2021) mengungkapkan bahwa meningkatnya
konsumsi media sosial pada remaja berkorelasi dengan
tingginya perilaku impulsif, rendahnya kontrol diri, dan
meningkatnya keterlibatan dalam cyberbullying. Dengan
demikian, penyalahgunaan teknologi bukan lagi fenomena
individu, tetapi persoalan sosial yang memerlukan
pendekatan komprehensif untuk pencegahannya.

Penyebab degradasi moral akibat teknologi tidak dapat
dilepaskan dari karakteristik dunia digital sendiri.
Kecepatan informasi, anonimitas, dan ruang privat yang luas
membuat banyak orang merasa bebas bertindak tanpa
konsekuensi. Fenomena online disinhibition effect (Suler,
2004) menjelaskan bahwa pengguna internet cenderung
berperilaku lebih berani, agresif, dan tidak beretika ketika
merasa identitasnya tidak terlihat. Hal ini diperparah oleh
algoritma media sosial yang memperkuat konten
sensasional, emosional, dan ekstrem karena dianggap lebih
menarik perhatian pengguna (Wilson, Gosling, & Graham,
2012). Akumulasi faktor ini membuat nilai moral seseorang
mudah tergerus jika tidak memiliki kemampuan literasi
digital dan benteng karakter yang kuat.

Upaya  pencegahan  degradasi moral akibat
penyalahgunaan teknologi harus dimulai dari pendidikan.
Pendidikan literasi digital menjadi salah satu kunci utama.
Menurut UNESCO (2018), literasi digital bukan sekadar
keterampilan teknis, tetapi mencakup kemampuan berpikir
kritis, memahami etika digital, serta mampu mengevaluasi
dan memproduksi konten secara bertanggung jawab.
Pendidikan ini harus diberikan sejak usia dini agar generasi
muda memiliki kemampuan menyaring informasi, mengenali
hoaks, memahami risiko digital, dan menghindari perilaku
merugikan. Namun, literasi digital tidak dapat berdiri
sendiri. Penelitian oleh Kim dan Yang (2017) menunjukkan
bahwa penguatan nilai moral melalui pendidikan karakter

127



mampu menekan perilaku negatif di ruang digital, termasuk
perundungan dan penyebaran konten merusak.

Peran keluarga menjadi faktor krusial lainnya. Dalam
berbagai penelitian, keterlibatan orang tua terbukti efektif
menekan perilaku penyalahgunaan teknologi. Orang tua
yang menerapkan pengawasan aktif, berdialog secara
terbuka, dan menetapkan aturan penggunaan internet
mampu mengurangi risiko paparan konten berbahaya serta
perilaku menyimpang (Livingstone, Mascheroni, & Staksrud,
2018). Di Indonesia, penelitian oleh Yuliani dan Rahmawati
(2020) juga menunjukkan bahwa komunikasi keluarga yang
baik berkontribusi pada terbentuknya kontrol diri digital
pada remaja. Dengan demikian, keluarga menjadi
lingkungan pertama dan utama dalam membentuk perilaku
bermoral di era digital.

Institusi pendidikan dan komunitas juga memiliki
tanggung jawab besar dalam pencegahan degradasi moral.
Sekolah dapat mengembangkan kurikulum literasi digital
terintegrasi dengan pendidikan karakter, sehingga siswa
bukan hanya diajarkan bagaimana menggunakan teknologi,
tetapi juga bagaimana berperilaku etis dalam ruang digital.
Banyak sekolah di dunia telah menerapkan program anti-
bullying digital yang terbukti efektif mengurangi agresi
online (Hinduja & Patchin, 2013). Selain itu, komunitas
masyarakat, pesantren, lembaga dakwah, dan organisasi
sosial dapat menciptakan kampanye literasi digital beretika,
memberikan pendampingan, dan membentuk ruang digital
yang sehat.

Di tingkat kebijakan, negara juga memiliki peran
penting dalam menciptakan lingkungan digital yang aman.
Regulasi mengenai perlindungan data pribadi, penindakan
kejahatan siber, dan program edukasi publik menjadi
komponen vital. Negara-negara Skandinavia misalnya,
berhasil menurunkan angka cyberbullying melalui
kebijakan nasional yang berfokus pada pelatihan guru,
program literasi media, dan sistem pelaporan yang
terintegrasi (Mafiez, 2019). Di Indonesia, upaya serupa dapat

128



diperkuat melalui kolaborasi antara pemerintah, lembaga
pendidikan, organisasi masyarakat, dan platform digital.
Pada akhirnya, pencegahan degradasi moral akibat
penyalahgunaan teknologi membutuhkan pendekatan yang
komprehensif dan kolaboratif. Teknologi itu sendiri bukan
sumber kerusakan moral; perilaku manusialah yang
menentukan arah dampaknya. Oleh karena itu,
pembangunan moral harus berjalan seiring dengan
perkembangan  teknologi. Generasi masa  depan
membutuhkan bukan hanya kecakapan digital, tetapi juga
nilai-nilai etika, integritas, dan tanggung jawab sosial.
Dengan sinergi antara keluarga, sekolah, masyarakat, dan
kebijakan negara, penyalahgunaan teknologi dapat
diminimalkan, dan digitalisasi dapat menjadi sarana
pengembangan manusia yang lebih bermakna.

. Model integrasi karakter dan literasi digital dalam PAI

Perubahan besar dalam lanskap pendidikan era abad
ke-21 ditandai oleh berkembangnya teknologi digital sebagai
katalis utama transformasi sosial dan budaya. Kehidupan
manusia—mulai dari komunikasi, pembelajaran, hingga
pembentukan identitas diri—kini tidak dapat dilepaskan
dari dunia digital. Peserta didik tumbuh dalam lingkungan
yang dipenuhi perangkat pintar, konektivitas tanpa batas,
serta banjir informasi yang mengalir setiap saat. Kondisi ini
menuntut sistem pendidikan, khususnya Pendidikan Agama
Islam (PAI), untuk hadir sebagai kekuatan moral yang
mampu mengarahkan penggunaan teknologi ke arah yang
produktif, beradab, dan bernilai ibadah. Pada titik inilah
urgensi integrasi pendidikan karakter Islami dan literasi
digital muncul sebagai suatu keharusan pedagogis.

Dalam Islam, pendidikan bukan hanya transmisi
pengetahuan, tetapi juga proses pembentukan akhlak,
kepribadian, dan kesadaran spiritual. Perintah iqra’ dalam
QS. Al-‘Alaq (1-5) merupakan fondasi epistemologis bahwa
umat Islam diperintahkan untuk belajar, membaca,
merenungkan, dan mengolah informasi secara kritis. Prinsip

129



ini sangat relevan dengan kompetensi literasi digital, yakni
kemampuan memahami, mengkreasi, dan mengevaluasi
informasi secara bertanggung jawab. Semangat Qur’ani
tersebut sejalan dengan konsep literasi digital dalam kajian
modern yang menekankan pemikiran kritis, kesadaran etis,
dan keterampilan teknologis sebagai satu kesatuan utuh
(Livingstone, 2019). Akan tetapi, literasi digital dalam
perspektif Islam tidak berhenti pada kemampuan teknis,
melainkan juga menyangkut kesadaran moral dan spiritual
akan konsekuensi setiap tindakan digital.

Perkembangan teknologi menyediakan peluang
sekaligus ancaman. Penelitian menunjukkan bahwa
generasi muda rentan terhadap misinformasi, radikalisme
online, cyberbullying, pornografi digital, dan kecanduan
gawai (Huda et al.,, 2018). Tanpa penguatan karakter
religius, teknologi dapat menjadi ruang gelap tempat nilai
etis mudah tereduksi dan identitas moral tergantikan oleh
budaya instan dan permisif. Pendidikan Agama Islam
memiliki mandat moral untuk menghadirkan nilai-nilai
akhlak sebagai filter, pemandu, dan penuntun dalam
interaksi digital. Konsep amar ma’ruf nahi munkar dapat
dipahami sebagai kewajiban untuk memanfaatkan teknologi
secara maslahat sambil menjauhi potensi kemudaratannya.
Dengan demikian, integrasi karakter Islami dan literasi
digital menjadi strategi terbaik untuk mencegah disorientasi
moral dalam kehidupan digital.

Penerapan integrasi ini memerlukan pengembangan
model pendidikan yang menggabungkan aspek kognitif,
afektif, dan psikomotor secara bersamaan. Dari aspek
kognitif, peserta didik perlu memahami prinsip-prinsip etika
informasi dalam Islam seperti kejujuran, verifikasi, larangan
menyebarkan hoaks, menjaga kehormatan pribadi, serta
adab berbicara. Prinsip ini berakar pada QS. Al-Hujurat: 6
yang menegaskan pentingnya tabayyun serta hadis Nabi
SAW tentang larangan menyakiti orang lain melalui lisan
dan tindakan. Dalam konteks digital, lisan modern dapat
berupa status, komentar, caption, maupun konten digital

130



yang dibagikan secara luas. Dengan demikian, etika Islam
menyediakan landasan konseptual yang kuat untuk
membentuk tanggung jawab digital.

Dari aspek afektif, nilai-nilai karakter seperti
integritas, empati, pengendalian diri, dan rasa tanggung
jawab harus ditanamkan melalui proses internalisasi.
Peserta didik perlu diajak memahami bahwa setiap aktivitas
di ruang digital berada dalam pengawasan Allah SWT dan
memiliki konsekuensi moral yang nyata. Konsep muraqgabah
(kesadaran akan pengawasan Ilahi) menjadi kunci penting
untuk membentuk perilaku digital yang berorientasi pada
kebaikan. Kesadaran spiritual inilah yang membedakan
literasi digital Islami dengan literasi digital umum.

Dari aspek psikomotor, pembelajaran PAI perlu
dirancang agar peserta didik mampu mempraktikkan nilai
moral dalam penggunaan teknologi. Proyek pembelajaran
berbasis digital seperti pembuatan video edukatif, kampanye
literasi digital bernuansa Islami, analisis konten keagamaan
di internet, hingga simulasi etika bermedia dapat membantu
peserta didik memahami bagaimana nilai Islam diterapkan
secara konkret dalam dunia digital. Studi Nugrahani dan
Indriastuti (2020) menunjukkan bahwa pendekatan berbasis
proyek digital efektif meningkatkan pemahaman etis,
kreativitas, dan kemampuan literasi digital peserta didik
secara seimbang.

Dalam implementasinya, guru PAI memegang peran
kunci sebagai teladan digital (digital role model). Guru tidak
hanya berfungsi sebagai pengajar, tetapi juga pembimbing
moral dan figur yang menunjukkan bagaimana bersikap
bijak di media sosial. Penelitian Ribble (2020) menegaskan
bahwa keteladanan digital guru memiliki dampak signifikan
pada perilaku digital siswa, termasuk dalam hal etika,
aktivitas berjejaring, dan penyaringan informasi. Oleh
karena itu, penguatan kompetensi digital guru PAI menjadi
keharusan, agar mereka dapat memberikan bimbingan yang
relevan dengan tantangan era digital.

131



Model integrasi ini memerlukan dukungan lingkungan
keluarga dan sekolah. Keluarga berfungsi sebagai kontrol
primer yang menjaga konsistensi pendidikan karakter Islami
di rumah, sementara sekolah menyediakan ekosistem
pembelajaran yang menggabungkan teknologi dengan nilai-
nilai keagamaan. Sinergi keduanya sangat penting. Studi
Fauzi dan Hashim (2021) menunjukkan bahwa kolaborasi
orang tua dan sekolah meningkatkan pembentukan karakter
digital yang positif dalam perspektif Islam. Ketika pendidikan
PAI di sekolah diperkuat oleh pola asuh digital yang berbasis
nilai di rumah, peserta didik akan memiliki fondasi moral
yang lebih kuat dalam menghadapi ruang digital yang
kompleks.

Pada akhirnya, model integrasi karakter dan literasi
digital dalam PAI bukanlah sekadar inovasi pembelajaran,
tetapi merupakan investasi peradaban. Dunia digital
menyediakan peluang besar dalam dakwah, pendidikan,
ekonomi, dan kreativitas, tetapi tanpa iman dan akhlak,
ruang digital dapat berubah menjadi arena penyimpangan
moral. Melalui model integratif ini, PAI dapat membentuk
generasi Muslim yang tidak hanya cakap teknologi, tetapi
juga memiliki kekuatan moral, kecerdasan spiritual, dan
komitmen terhadap nilai-nilai Islam. Generasi inilah yang
akan mampu menjadi khaira ummah yang menebarkan
rahmat, kebijaksanaan, dan kemaslahatan dalam dunia
digital yang terus berkembang.

132



BAB 8

EVALUASI DAN PENILAIAN DALAM
PAI

A. Konsep evaluasi berbasis kompetensi dan karakter

Evaluasi dalam Pendidikan Agama Islam (PAl)
kontemporer tengah mengalami pergeseran paradigma yang
fundamental dan tak terelakkan, bergerak dinamis dari
sekadar pengukuran retensi pengetahuan teologis yang
bersifat hafalan menuju asesmen holistik yang
mengintegrasikan kompetensi praktis dan internalisasi
karakter (Arifin, 2012; Prihantoro & Suyadi, 2021). Dalam
konteks generasi Z dan Alpha yang hidup di era disrupsi
informasi—di mana akses terhadap dalil dan teori agama
dapat diperoleh dalam hitungan detik melalui mesin pencari
(Khanip et al., 2024)—evaluasi tidak lagi dapat didefinisikan
secara sempit sebagai aktivitas pengumpulan nilai akhir
(summative) untuk mengisi rapor. Sebaliknya, evaluasi
harus dimaknai sebagai proses berkelanjutan (continuous
process) untuk memetakan kemampuan peserta didik dalam
menerjemahkan nilai-nilai agama ke dalam realitas
kehidupan yang kompleks (Hasniah & Sugeng, 2025).
Konsep evaluasi Dberbasis kompetensi dalam PAI
mensyaratkan adanya keselarasan sinergis antara
knowledge (pengetahuan agama), skill (keterampilan
beribadah dan bermuamalah), serta attitude (sikap
keberagamaan). Hal ini sejalan dengan tujuan akhir
pendidikan Islam yang komprehensif sebagaimana

133



dijelaskan oleh Muhaimin (2009), yakni mencetak individu
yang tidak hanya alim (memiliki wawasan keislaman yang
luas), tetapi juga abid (konsisten dalam peribadatan) dan
muhsin (berkomitmen dalam perbuatan baik). Oleh karena
itu, instrumen dan pendekatan evaluasi harus dirancang
secara presisi untuk mengukur apakah peserta didik
mampu menggunakan pengetahuan agamanya sebagai
instrumen pemecahan masalah kehidupan nyata (problem
solving)(Isnaini & Jannah, 2024), bukan sekadar
kemampuan menghafal teks dalil tanpa pemahaman
kontekstual yang seringkali menguap setelah ujian usai
(Majid, 2014). Pendekatan ini menuntut pendidik untuk
merumuskan indikator ketercapaian yang terukur secara
akademis namun tetap menyentuh dimensi esoteris
keberagamaan yang mendalam.

Spesifikasi evaluasi berbasis kompetensi dalam PAI
menekankan pada demonstrasi kemampuan atau
performansi nyata yang dapat diamati dan diukur secara
objektif, melampaui sekadar pemahaman teoretis (Sudiyanto
et al., 2015). Berbeda dengan pembelajaran tradisional yang
seringkali terhenti pada ranah kognitif tingkat rendah (Lower
Order Thinking Skills) seperti mengingat dan memahami,
evaluasi berbasis kompetensi menuntut peserta didik untuk
mendaki ranah kognitif tingkat tinggi (Higher Order Thinking
Skills) seperti menganalisis, mengevaluasi, dan mencipta.
Sebagai contoh konkret, dalam materi figh muamalah,
evaluasi tidak cukup hanya menanyakan rukun dan syarat
sah jual beli secara tekstual. Lebih jauh dari itu, instrumen
evaluasi harus menguji kemampuan peserta didik dalam
menelaah validitas transaksi digital kontemporer, seperti
mekanisme cashback, paylater, atau e-commerce, dengan
menerapkan analisis prinsip syariah untuk menentukan
kehalalan akadnya (Ridwan et al., 2025). Kompetensi analitis
ini menjadi krusial bagi Generasi Z dan Alpha yang setiap
hari terpapar kompleksitas kehidupan modern dan ekonomi
digital (Seemiller & Grace, 2016). Dengan demikian, evaluasi
berfungsi sebagai alat diagnostik vital untuk memastikan

134



bahwa pemahaman agama peserta didik bersifat operasional,
fungsional, dan solutif. Anderson & Krathwohl dalam revisi
Taksonomi Bloom menegaskan pentingnya dimensi
pengetahuan metakognitif, di mana peserta didik menyadari
bagaimana mereka belajar dan bagaimana menggunakan
pengetahuan tersebut dalam konteks yang relevan
(Anderson & Krathwohl, 2021; Nafiati, 2021). Dalam PAI, ini
berarti evaluasi harus mampu memotret kecakapan literasi
agama yang adaptif terhadap perkembangan zaman tanpa
kehilangan pijakan teologis yang kokoh, menjadikan agama
sebagai pedoman hidup yang nyata, bukan sekadar artefak
sejarah .

Sementara itu, dimensi karakter dalam evaluasi PAI
menempati posisi yang sama pentingnya, bahkan menjadi
core value atau nilai inti yang membedakan mata pelajaran
PAI dengan disiplin ilmu lainnya. Evaluasi berbasis karakter
berfokus pada transformasi nilai-nilai ilahiyah menjadi
perilaku nyata atau akhlaq karimah yang tercermin dalam
interaksi sehari-hari. Tantangan mendasar terbesar dalam
evaluasi ini, menurut pandangan Zubaedi (2011), adalah
mengukur aspek afektif yang cenderung abstrak, internal,
dan tersembunyi (covert behavior) menjadi indikator yang
tampak dan terukur (overt behavior). Konsep ini menolak
keras dikotomi antara kesalehan ritual (habluminallah) dan
kesalehan sosial (habluminannas); sebaliknya, evaluasi
karakter memandang keduanya sebagai satu kesatuan yang
integratif dan tak terpisahkan (Ma’arif, 2018). Misalnya,
penilaian terhadap karakter jujur (siddiq) tidak dapat
dilakukan validasinya melalui tes tertulis semata, melainkan
harus melalui observasi longitudinal (jangka panjang)
terhadap perilaku peserta didik, seperti kejujuran dalam
mengerjakan tugas, integritas saat ujian, hingga cara
berinteraksi dengan teman sebaya dan guru (Uno & Koni,
2024). Evaluasi karakter menuntut konsistensi penilaian
yang melibatkan sinergi tri pusat pendidikan (sekolah,
keluarga, dan masyarakat) untuk mendapatkan gambaran
profil karakter peserta didik yang autentik dan menyeluruh

135



(Adzim, 2021). Dalam bingkai Kurikulum Merdeka, hal ini
terejawantahkan secara eksplisit dalam Profil Pelajar
Pancasila yang beririsan kuat dengan nilai-nilai moderasi
beragama, menuntut instrumen penilaian yang mampu
menangkap nuansa perubahan sikap (attitude
transformation) dari waktu ke waktu, bukan sekadar potret
statis sesaat di akhir semester (Rusnaini et al., 2021).
Melengkapi paradigma tersebut, evaluasi PAI modern
perlu memperluas cakupannya dengan mengadopsi
pendekatan Assessment as Learning, sebuah pendekatan
progresif di mana peserta didik dilibatkan secara aktif
sebagai subjek evaluasi, bukan sekadar objek (Sudiyanto et
al., 2015). Dalam pendekatan ini, siswa diajak untuk
merumuskan target capaian pribadi dan melakukan refleksi
diri (self-reflection) yang jujur atas perkembangan spiritual
dan akademik mereka. Earl (2013) menekankan bahwa
pelibatan siswa dalam proses evaluasi akan menumbuhkan
kemampuan metakognisi dan rasa kepemilikan (ownership)
yang kuat terhadap proses belajar mereka sendiri. Hal ini
sangat selaras dengan karakteristik psikologis Gen Z yang
menghargai otonomi, transparansi, dan keterlibatan
langsung (Perangin-Angin & Oktavia, 2025; Seemiller &
Grace, 2016). Selain itu, sebelum proses pembelajaran
dimulai, pendidik dituntut untuk melakukan asesmen
diagnostik  non-kognitif secara komprehensif guna
memetakan profil keberagamaan, gaya belajar, dan latar
belakang psikologis siswa (Silvia et al., 2024). Data ini
menjadi landasan untuk merancang pendekatan
pembelajaran yang dipersonalisasi (differentiated learning),
sehingga materi agama dapat disampaikan dengan cara yang
paling resonan bagi setiap individu. Lebih jauh lagi, dalam
konteks keindonesiaan yang majemuk, evaluasi PAI juga
memikul tanggung jawab strategis sebagai instrumen
rekayasa sosial untuk mengukur indikator moderasi
beragama (wasathiyah) (Purwanto et al., 2019). Evaluasi
harus mampu mendeteksi sejauh mana komitmen
kebangsaan, toleransi, sikap anti-kekerasan, dan

136



kemampuan akomodasi terhadap budaya lokal telah
terinternalisasi dalam diri siswa (Kementerian Agama RI,
2019). Dengan demikian, evaluasi PAI bertransformasi
fungsi: tidak hanya sebagai alat ukur capaian akademik
semata, tetapi juga sebagai mekanisme penjagaan kualitas
moral bangsa untuk memastikan lahirnya generasi
beragama yang moderat, inklusif, dan berkontribusi positif
bagi peradaban.

B. Instrumen penilaian kognitif, afektif, dan
psikomotorik

Pengembangan instrumen penilaian dalam
Pendidikan Agama Islam (PAI) menuntut integrasi yang
seimbang dan sinergis antara ranah kognitif, afektif, dan
psikomotorik untuk memastikan ketercapaian profil peserta
didik yang utuh atau kaffah. Pada ranah kognitif, paradigma
penilaian harus bertransformasi secara radikal dari sekadar
pengukuran kemampuan = mengingat (recall) dan
pemahaman dasar (understanding) menuju pengukuran
kemampuan berpikir tingkat tinggi atau Higher Order
Thinking Skills (HOTS). Tes tertulis, baik berupa pilihan
ganda maupun esai, tidak boleh lagi hanya mengandalkan
pertanyaan "apa" dan "kapan", melainkan perlu dirancang
dengan stimulus yang kaya dan kontekstual (Hasiana &
Pitasari, 2025). Stimulus ini dapat berupa studi kasus, data
statistik fenomena sosial, atau kutipan berita aktual yang
menuntut peserta didik untuk menganalisis dalil naqli,
mengevaluasi validitas argumen fikih dalam konteks modern,
atau merumuskan solusi kreatif atas problematika umat
kontemporer (Anderson & Krathwohl, 2021; Ichsan et al.,
2019). Sebagai contoh konkret, dalam materi figh muamalah,
soal tidak sekadar menanyakan definisi riba, tetapi
menyajikan skenario transaksi paylater atau dropshipping di
marketplace, lalu menugaskan siswa untuk menelaah status
hukumnya berdasarkan prinsip syariah yang telah dipelajari
(Ahmadi et al., 2024; Ridwan et al., 2025). Selain itu,
penggunaan instrumen tes diagnostik kognitif secara

137



berkala menjadi sangat krusial untuk memetakan
miskonsepsi teologis atau misunderstanding sejak dini. Hal
ini memungkinkan pendidik untuk merancang intervensi
pedagogis yang presisi dan personal, sehingga validitas dan
reliabilitas instrumen tidak hanya berhenti pada angka,
melainkan merefleksikan kedalaman pemahaman substantif
peserta didik terhadap ajaran agama (Silvia et al., 2024).
Berbeda dengan ranah kognitif yang cenderung lebih
mudah dikuantifikasi, penilaian ranah afektif dalam PAI
memiliki kompleksitas dan tantangan tersendiri karena
sasarannya adalah internalisasi nilai yang bersifat abstrak
dan personal. Instrumen penilaian afektif bertujuan untuk
memotret sikap spiritual (spiritual attitude) terkait hubungan
hamba dengan Tuhan, serta sikap sosial (social attitude)
yang mencakup interaksi dengan sesama manusia dan
lingkungan (Hidayah et al., 2025). Mengingat sifatnya yang
covert, teknik non-tes menjadi pendekatan utama, meliputi
observasi perilaku berkelanjutan menggunakan catatan
anekdotal (anecdotal records), penilaian diri (self-assessment)
untuk melatih kejujuran introspektif, penilaian antar teman
(peer assessment), hingga jurnal reflektif yang merekam jejak
spiritual siswa (Suhendra, 2021). Skala penilaian, seperti
skala Likert atau skala Thurstone, dapat digunakan secara
efektif untuk mengukur gradasi kecenderungan sikap
peserta didik terhadap isu-isu sensitif, seperti toleransi
antarumat beragama atau integritas akademik. Namun,
tantangan terbesar dalam instrumen ini adalah potensi bias
sosial atau social desirability bias, di mana peserta didik
cenderung memberikan jawaban normatif agar terlihat baik
(faking good). Untuk memitigasi hal ini, rubrik penilaian
afektif harus disusun dengan indikator perilaku yang sangat
spesifik dan operasional, serta dilakukan trianggulasi
sumber data (guru, siswa, teman sejawat) (Setiawan et al.,
2019). Penilaian ini harus mengacu pada tahapan
internalisasi nilai menurut taksonomi Krathwohl, bergerak
dari sekadar penerimaan (receiving) dan penanggapan
(responding), menuju penilaian (valuing), pengorganisasian

138



(organization), hingga akhirnya menjadi karakter yang
menetap (characterizing) (Irmawati & Khozin, 2024).

Ranah psikomotorik dalam PAI tidak hanya terbatas
pada mekanika gerakan, tetapi berkaitan erat dengan
keterampilan praktis dalam menjalankan syariat (ibadah
mahdhah) serta keterampilan sosial-keagamaan (ibadah
ghairu mahdhah). Instrumen penilaian psikomotorik
umumnya berupa tes unjuk kerja (performance test) yang
dilengkapi dengan instrumen pendukung seperti daftar cek
(checklist) untuk kelengkapan prosedur atau skala penilaian
(rating scale) untuk kualitas pelaksanaan (Sari & Nengsi,
2023). Dalam konteks ibadah praktis seperti wudu, salat,
atau membaca Al-Qur'an, penilaian difokuskan pada aspek
teknis seperti ketepatan gerakan tuma'ninah, kefasihan
makharijul huruf, dan ketertiban urutan rukun, namun
tetap memperhatikan kekhusyukan sebagai jiwa dari ibadah
tersebut (Fauziah, 2024). Lebih jauh lagi, bagi Generasi Z
yang lekat dengan teknologi, ruang lingkup psikomotorik
perlu diekspansi hingga meliputi keterampilan kontemporer
seperti dakwah digital dan manajemen proyek sosial.
Instrumen penilaian berbasis proyek (project-based
assessment) menjadi sangat relevan untuk mengukur
kemampuan peserta didik dalam merancang, mengeksekusi,
dan melaporkan kegiatan sosial-keagamaan (Maulana et al.,
2025; Safiqo & Ghofur, 2025). Contohnya adalah proyek
pengelolaan dana zakat di lingkungan sekolah atau
pembuatan konten video moderasi beragama yang viral
namun edukatif. Rubrik penilaian untuk proyek semacam
ini harus sangat mendetail, mencakup aspek perencanaan
(ide dan strategi), proses pelaksanaan (kerjasama dan
penggunaan teknologi), hingga kualitas hasil akhir (dampak
dan estetika). Simpson (1970) menekankan pentingnya
adaptasi dan orisinalitas dalam keterampilan psikomotorik;
dalam PAI, ini bermakna kemampuan peserta didik untuk
menerapkan prinsip syariah secara luwes namun tetap
akurat dalam menghadapi berbagai situasi kehidupan yang
dinamis (Nasrudin et al., 2025).

139



Seiring dengan implementasi kurikulum yang lebih
fleksibel, instrumen penilaian PAI juga harus beradaptasi
dengan mengadopsi Kriteria Ketercapaian Tujuan
Pembelajaran (KKTP) sebagai pengganti Kriteria Ketuntasan
Minimal (KKM) yang cenderung tunggal dan kaku. KKTP
tidak lagi direpresentasikan dalam angka mutlak semata
(misalnya: 75), melainkan melalui deskripsi kualitatif atau
interval nilai yang memberikan gambaran utuh tentang
sejauh mana peserta didik telah menguasai kompetensi
prasyarat (Saputra & Wati, 2025). Dalam konteks ini,
penyusunan rubrik penilaian holistik menjadi imperatif
strategis. Rubrik holistik memungkinkan guru PAI untuk
menilai satu aktivitas pembelajaran—seperti praktik salat
berjamaah—secara simultan mencakup tiga ranah sekaligus:
ketepatan gerakan (psikomotorik), kekhusyukan dan adab
(afektif), serta pemahaman bacaan (kognitif). Menurut
Brookhart (2013), rubrik yang baik tidak hanya berfungsi
sebagai alat skoring administratif, tetapi juga sebagai alat
komunikasi pedagogis yang memperjelas ekspektasi
pembelajaran kepada siswa sejak awal (Saragih et al., 2024).
Dengan demikian, instrumen penilaian bertransformasi
menjadi peta jalan yang memandu siswa mengenali posisi
capaian belajar mereka dan langkah perbaikan yang
diperlukan, menggeser paradigma asesmen PAI dari sekadar
fungsi penghakiman menuju pemberdayaan siswa (Saputra
& Wati, 2025).

C. Penilaian autentik dalam pembelajaran agama

Penilaian autentik dalam Pendidikan Agama Islam
(PAI) merupakan pendekatan evaluasi transformatif yang
menuntut peserta didik untuk mendemonstrasikan
penguasaan pengetahuan dan keterampilan melalui
penyelesaian tugas-tugas yang relevan dengan konteks
dunia nyata (real-world context) (Fadlillah & Kusaeri, 2024).
Berbeda dengan tes standar konvensional yang seringkali
terisolasi dari realitas dan hanya menguji ingatan jangka
pendek, penilaian autentik menempatkan pembelajaran

140



agama sebagai sebuah pengalaman hidup yang dinamis dan
multidimensi. Menurut pandangan Mueller (2005), penilaian
ini mengharuskan siswa untuk tidak sekadar memilih
jawaban dari opsi yang tersedia secara pasif, melainkan
secara aktif mendemonstrasikan pemahaman yang mereka
bangun dalam situasi yang bermakna. Dalam konteks PAI
bagi Generasi Z, hal ini berarti menggeser fokus pedagogis
dari sekadar "mengetahui agama" (knowing) menjadi
"mempraktikkan agama" (doing) dalam situasi kontemporer
yang kompleks (Idris & Asyafah, 2020). Sebagai ilustrasi
konkret, daripada sekadar menghafal dalil-dalil tentang
ukhuwah islamiyah, peserta didik ditantang untuk
merancang strategi resolusi konflik yang terjadi di
lingkungan media sosial mereka, atau menginisiasi
kampanye anti-bullying yang mengintegrasikan dalil naqli
dengan pendekatan psikologi remaja. Urgensi fundamental
dari penilaian autentik terletak pada kemampuannya untuk
menjembatani kesenjangan epistemologis antara
pemahaman teologis yang abstrak dan pengamalan praktis
yang konkret, memastikan bahwa nilai agama tidak berhenti
sebagai wacana di ruang kelas tetapi terinternalisasi secara
organik dalam interaksi sosial sehari-hari (Hamdi &
Muslimah, 2022; Majid, 2014). Dengan demikian, validitas
penilaian autentik diukur dari sejauh mana tugas tersebut
mencerminkan tantangan moral dan sosial yang sebenarnya
akan dihadapi peserta didik di tengah masyarakat global.
Salah satu instrumen strategis dalam penerapan
penilaian autentik PAI adalah penggunaan portofolio
(portfolio assessment) yang berfungsi sebagai rekaman jejak
perkembangan spiritual dan akademik peserta didik secara
longitudinal (Nurhayani et al., 2023). Portofolio tidak
dimaknai secara reduktif sebagai kumpulan tugas fisik
semata, melainkan sebagai koleksi bukti kinerja yang dipilih
secara cermat dan strategis untuk memvisualisasikan
pertumbuhan kompetensi dari waktu ke waktu. O’Malley &
Pierce (1996) mendefinisikan portofolio sebagai
pengumpulan sistematis karya siswa yang dianalisis untuk

141



melihat kemajuan, upaya, dan pencapaian dalam area
tertentu. Dalam ekosistem PAI, portofolio dapat berisi
spektrum karya yang luas, mulai dari jurnal refleksi ibadah
harian (yaumiyah), dokumentasi keterlibatan dalam
kegiatan sosial kemasyarakatan, hingga karya kreatif digital
seperti vlog dakwah, podcast kajian, atau infografis fikih
kontemporer (Khalil & Razif, 2022). Bagi Generasi Alpha
yang merupakan digital natives, e-portfolio menjadi sarana
yang sangat efektif untuk melatih kemampuan metakognisi
tingkat tinggi. Mereka tidak hanya diminta mengumpulkan
tugas, tetapi diajak untuk menyeleksi (curating) karya
terbaik mereka dan menyusun narasi reflektif yang
mendalam tentang mengapa karya tersebut bermakna bagi
perkembangan religiusitas mereka (Syafii & Azhari, 2025).
Proses kurasi dan refleksi diri ini mendorong peserta didik
untuk mengambil tanggung jawab penuh atas pembelajaran
mereka  sendiri (self-regulated learning), sekaligus
memberikan data kualitatif yang komprehensif bagi guru
untuk menilai aspek afektif dan perkembangan kedewasaan
beragama yang seringkali luput dalam instrumen tes objektif.

Selain portofolio, penilaian autentik dalam PAI juga
diimplementasikan secara efektif melalui penilaian berbasis
kinerja  (performance assessment) yang menuntut
demonstrasi kompetensi dalam situasi simulasi atau situasi
nyata (Idris & Asyafah, 2020). Wiggins (1993) menegaskan
bahwa penilaian kinerja harus memberikan tantangan
intelektual yang mendorong siswa mendayagunakan
khazanah pengetahuan mereka secara efektif dan adaptif.
Dalam kurikulum PAI, ini dapat diwujudkan melalui
simulasi sidang bahtsul masail untuk memecahkan masalah
hukum Islam kontemporer—seperti hukum mata uang
kripto atau transplantasi organ—di mana siswa berperan
sebagai musyawirin yang harus mempertahankan argumen
berbasis turats namun kontekstual (Husnawadi, 2025).
Contoh lainnya adalah praktik pengurusan jenazah yang
mengintegrasikan standar syariat dengan protokol medis
modern, atau proyek kewirausahaan berbasis syariah

142



(shariapreneur) yang menuntut penerapan etika bisnis Islam.
Penilaian jenis ini sangat krusial untuk mengukur
keterampilan kompleks seperti kolaborasi tim, komunikasi
persuasif, dan pemecahan masalah kritis (critical problem
solving) yang terintegrasi dengan nilai-nilai agama (Musadad
et al., 2025). Rubrik penilaian yang digunakan harus bersifat
multidimensi dan holistik, tidak hanya menilai hasil akhir
produk, tetapi juga memberikan bobot signifikan pada
proses penalaran (reasoning process) dan sikap etis (adab)
yang ditunjukkan selama pengerjaan tugas. Dengan
menghadirkan konteks yang autentik dan menantang,
peserta didik tidak lagi memandang PAI sebagai mata
pelajaran hafalan doktriner yang kaku, melainkan sebagai
pedoman hidup (way of life) yang aplikatif dan solutif
terhadap dinamika zaman (Kunandar, 2021). Hal ini pada
akhirnya memperkuat resiliensi spiritual peserta didik
dalam menghadapi tantangan moral di era global.
Melengkapi instrumen di atas, spektrum penilaian
autentik dalam PAI perlu diperluas hingga mencakup Service
Learning atau pembelajaran berbasis pelayanan umat
(Khidmah) (Diana et al., 2020). Berbeda dengan simulasi di
kelas yang terkontrol, pendekatan ini menempatkan peserta
didik sebagai aktor perubahan yang terjun langsung ke
masyarakat untuk memberikan dampak nyata dan
merasakan denyut nadi persoalan umat. Instrumen
penilaian dalam fase ini difokuskan pada kontribusi riil dan
dampak sosial yang dihasilkan siswa, misalnya melalui
partisipasi aktif mengajar di Taman Pendidikan Al-Qur'an
(TPA) di lingkungan rumah, inisiasi gerakan kebersihan
masjid berbasis eco-masjid, atau pengelolaan manajemen
bakti sosial yang terstruktur dan transparan. Dalam konteks
ini, dimensi kolaborasi atau Amal Jama'i menjadi variabel
kunci yang dinilai, mengingat kesalehan sosial dalam Islam
seringkali menuntut kerja kolektif yang mensyaratkan
empati dan pengendalian ego (Ardiansyah & Basuki, 2023).
Penilaian antarteman (peer assessment) menjadi sangat
relevan dan krusial di sini untuk mengukur seberapa efektif

143



siswa berkontribusi dalam tim, kemampuan menekan ego
pribadi demi tujuan bersama, serta keterampilan
membangun sinergi untuk kemaslahatan (Zaqgiah et al.,
2024). Hal ini selaras dengan penguatan dimensi Bergotong
Royong dalam Profil Pelajar Pancasila, di mana asesmen PAI
tidak hanya mencetak individu yang saleh secara ritual
(kesalehan individu), tetapi juga warga negara yang peduli,
responsif, dan solutif terhadap kebutuhan sosial
lingkungannya (Furco, 2016).

D. Pemanfaatan teknologi dalam asesmen PAI

Integrasi teknologi digital dalam asesmen Pendidikan
Agama Islam (PAI) bukan sekadar alternatif komplementer
untuk modernisasi semu, melainkan imperatif strategis
untuk menyelaraskan ekosistem pendidikan dengan habitat
natural Generasi Z dan Alpha yang serba terhubung
(Abubakari et al., 2023; Halimatussakdiah et al., 2025)
(Abubakari et al., 2023; Siregar et al., 2025). Transformasi
ini mengubah lanskap evaluasi secara fundamental dari
sistem manual berbasis kertas (paper-based test) yang kaku,
logistiknya rumit, dan lambat dalam memberikan umpan
balik, menuju sistem berbasis komputer (Computer-Based
Test/CBT) dan aplikasi seluler yang menawarkan efisiensi
tinggi, akurasi penilaian, dan kecepatan umpan balik (real-
time feedback) (Nursalim, 2024). Pemanfaatan Learning
Management System (LMS) canggih seperti Moodle, Google
Classroom, atau platform khusus madrasah memungkinkan
pendidik untuk tidak hanya mengelola bank soal yang
dinamis, tetapi juga melakukan analisis butir soal (tingkat
kesukaran dan daya beda) secara otomatis,
mendistribusikan  tugas secara  terstruktur, dan
merekapitulasi nilai tanpa risiko kesalahan manusia.
Menurut Arsyad (2013), penggunaan media berbasis
teknologi dalam pembelajaran tidak hanya mempermudah
administrasi guru, tetapi juga secara signifikan
meningkatkan motivasi intrinsik peserta didik karena
antarmuka yang interaktif, visual yang menarik, dan relevan

144



dengan gaya hidup mereka yang screen-oriented. Dalam
konteks PAI, teknologi membuka dimensi baru dengan
memungkinkan variasi soal yang lebih kaya multimedia dan
imersif; misalnya, menyisipkan audio gari' internasional
untuk menguji kepekaan telinga terhadap hukum bacaan
mad dan ghunnah, atau video simulasi tata cara
penyembelihan kurban untuk soal fikih yang meminta siswa
mengidentifikasi kesalahan prosedur, sebuah kedalaman
evaluasi yang mustahil dicapai dalam format cetak
konvensional (Putra & Ayyaisy, 2025).

Lebih jauh lagi, tren gamification atau gamifikasi
dalam asesmen telah terbukti secara empiris efektif
meningkatkan keterlibatan (engagement) peserta didik
secara drastis dalam evaluasi formatif PAI (Safitri et al., 2025;
Zulfa, 2025). Platform interaktif populer seperti Quizizz,
Kahoot!, atau Wordwall mampu mentransformasi atmosfer
evaluasi yang biasanya menegangkan dan penuh tekanan
menjadi arena kompetisi yang menyenangkan, kolaboratif,
namun tetap sarat nilai edukatif (Anwar & Inayati, 2025;
Sakdiah et al., 2025). Dalam perspektif neurosains
pendidikan, elemen permainan seperti perolehan poin instan,
lencana penghargaan (badges), dan papan peringkat
(leaderboard) menstimulasi pelepasan neurotransmiter
dopamin di otak, yang berfungsi memperkuat motivasi
belajar, mereduksi tingkat stres akademik, dan
meningkatkan retensi memori jangka panjang terhadap
materi pelajaran (Kapp, 2012). Bagi materi PAI yang kerap
dipersepsikan berat karena didominasi oleh hafalan teks,
pendekatan ini sangat membantu dalam mengevaluasi
penguasaan kosakata bahasa Arab (mufradat), urutan
kronologi tarikh Islam, atau pemahaman dalil-dalil pendek
dengan cara yang cair dan tidak membebani beban kognitif
(cognitive load) siswa (Hasanah, 2024). Namun, pendidik
perlu menerapkan prinsip kehati-hatian dan estetika religius
agar penggunaan gamifikasi tidak mereduksi sakralitas
materi agama menjadi sekadar permainan trivial atau
hiburan semata. Desain gamifikasi harus tetap menjaga

145



substansi keilmuan, kekhusyukan, dan adab—misalnya
dengan tidak menggunakan musik latar yang bertentangan
dengan suasana ayat suci—untuk memastikan bahwa
"menang" dalam permainan tetap berkorelasi linier dengan
"paham" secara substansi (Norman et al., 2025).

Terobosan paling signifikan dan futuristik dalam
teknologi asesmen PAI saat ini adalah penerapan kecerdasan
buatan (Artificial Intelligence/Al) dan Computerized Adaptive
Testing (CAT) (Musolin et al., 2025; Salim & Rajabiyah, 2025).
Teknologi CAT memungkinkan personalisasi evaluasi yang
presisi, di mana tingkat kesulitan soal menyesuaikan secara
otomatis dengan kemampuan peserta didik secara real-time;
jika siswa menjawab benar, algoritma akan menyajikan soal
berikutnya dengan tingkat kesulitan lebih tinggi, dan
sebaliknya (Achruh et al.,, 2024). Mekanisme ini
mengakomodasi keragaman kecepatan belajar peserta didik
secara optimal, mencegah kebosanan pada siswa cerdas
istimewa dan frustrasi pada siswa yang membutuhkan
pendampingan lebih. Dalam ranah psikomotorik yang lebih
spesifik, khususnya kemampuan membaca Al-Qur'an,
aplikasi berbasis speech recognition dan natural language
processing (NLP) kini mampu mendeteksi ketepatan makhraj
(tempat keluarnya huruf), shifatul huruf, dan hukum tajwid
peserta didik dengan akurasi yang sangat tinggi. Teknologi
ini dapat memberikan koreksi instan (instant feedback)
dengan memvisualisasikan letak kesalahan bacaan—
misalnya mewarnai huruf yang salah ucap—tanpa harus
menunggu giliran tatap muka dengan guru (Raya et al.,
2021). Hal ini menjadi solusi efektif dan skalabel atas
keterbatasan alokasi waktu jam pelajaran PAI di sekolah
umum. Selain itu, algoritma Al juga dapat digunakan untuk
menganalisis pola jawaban siswa guna mengidentifikasi
celah spesifik dalam pemahaman konsep teologis—misalnya,
kelemahan konsisten pada logika pembagian harta waris
(faraid)—sehingga guru dapat memberikan remediasi yang
tepat sasaran (personalized remediation) berbasis data

146



akurat, bukan sekadar asumsi subjektif (Amilusholihah &
Ramadhan, 2025).

Pemanfaatan teknologi dalam asesmen PAI juga
membuka peluang luas bagi penerapan Learning Analytics
atau analitik pembelajaran untuk pengambilan keputusan
pedagogis berbasis data (data-driven decision making) (S,
2025). Jejak digital (digital footprint) dari seluruh aktivitas
siswa di LMS—mulai dari durasi waktu pengerjaan tugas
(time-on-task), frekuensi akses materi pengayaan,
konsistensi kedisiplinan pengumpulan tugas, hingga
kualitas partisipasi dalam forum diskusi daring—dapat
diolah menjadi informasi diagnostik berharga mengenai
profil belajar dan perilaku siswa. Rusman (2018)
menekankan bahwa teknologi informasi memberikan
transparansi dan akuntabilitas yang lebih baik dalam
penilaian, yang juga dapat diakses oleh orang tua secara
real-time untuk memantau perkembangan anaknya. Data
analitik ini membantu guru PAI untuk mengidentifikasi
peserta didik yang berisiko dropout atau memerlukan
intervensi akademik lebih dini (early warning system), serta
memetakan perkembangan karakter disiplin, kejujuran, dan
tanggung jawab siswa dalam mengelola tugas-tugas mandiri
mereka (Mazrur et al., 2023). Dengan demikian, teknologi
memberdayakan guru dengan alat bantu canggih untuk
melakukan evaluasi yang lebih komprehensif, adil,
transparan, dan berorientasi pada perkembangan holistik
peserta didik, melampaui sekadar deretan angka di rapor.

Menatap masa depan pendidikan yang semakin
canggih, asesmen PAI kini mulai mengadopsi teknologi
imersif seperti Virtual Reality (VR) dan Augmented Reality
(AR) untuk mengatasi keterbatasan ruang, waktu, dan biaya
dalam penilaian praktik ibadah (Mustafa et al., 2025; Ta’rifin
et al.,, 2025). Simulasi VR memungkinkan peserta didik
untuk "mengalami”" langsung ritual kompleks seperti
manasik haji, melihat Ka'bah secara virtual, atau melakukan
simulasi pengurusan jenazah di lingkungan virtual yang
presisi dan higienis, sementara sistem secara otomatis

147



menilai ketepatan urutan rukun dan bacaan doa mereka
(Mahliatussikah et al., 2025). Namun, kemajuan ini juga
membawa tantangan etika baru yang mendesak, terutama
dengan kehadiran Generative Al seperti ChatGPT yang
mampu mengerjakan tugas esai teologis dalam hitungan
detik dengan kualitas tinggi. Fenomena ini menuntut
redesign mendasar dalam strategi asesmen untuk menjaga
integritas akademik dan nilai kejujuran (siddiq); guru PAI
tidak bisa lagi bergantung sepenuhnya pada tugas tertulis
konvensional yang rentan plagiarisme Al (UNESCO, 2023).
Evaluasi harus beralih secara strategis menuju metode yang
lebih autentik dan sulit direplikasi oleh mesin, seperti ujian
lisan (viva voce) untuk memverifikasi orisinalitas pemikiran,
penilaian berbasis proses, atau penugasan proyek aksi sosial
yang menuntut refleksi personal mendalam (Abubakari et al.,
2024). Pendidik PAI dituntut untuk bijak: merangkul Al
sebagai mitra belajar yang efisien, namun tetap menegakkan
standar kejujuran sebagai fondasi karakter yang tak bisa
ditawar, memastikan teknologi menjadi sarana pendukung
kemaslahatan, bukan entitas yang mendegradasi nilai
kemanusiaan.

E. Tantangan evaluasi karakter pada generasi digital

Evaluasi karakter peserta didik dari kalangan
Generasi Z dan Alpha menghadapi tantangan multidimensi
yang semakin kompleks dan belum pernah dialami oleh
pendidik di era sebelumnya, terutama akibat adanya
fenomena disosiasi identitas yang tajam antara kehidupan
nyata (offline) dan kehidupan maya (online). Suler (2004)
mengidentifikasi fenomena psikologis ini sebagai online
disinhibition effect, sebuah kondisi di mana individu
cenderung merasa jauh lebih bebas berekspresi di ruang
digital karena adanya selubung anonimitas dan minimnya
kehadiran fisik otoritas yang mengawasi secara langsung.
Lapidot-Lefler & Barak (2015) memperluas konsep ini
dengan menunjukkan bahwa faktor situasional tertentu
dapat memicu baik benign maupun toxic disinhibition, di

148



mana lingkungan online dapat mendorong perilaku prososial
atau justru destruktif. Wang et al. (2024) dalam kajian
sistematisnya menemukan bahwa efek disinhibisi online ini
menjadi prediktor kuat terjadinya cyberbullying di kalangan
remaja, sementara Merildinen & Ruotsalainen (2024)
mengidentifikasi bagaimana normalisasi permusuhan dan
toksisitas banal dalam permainan daring telah membentuk
kultur negatif yang sulit ditembus oleh nilai-nilai moral
konvensional. Hal ini menciptakan celah validitas yang
serius dalam evaluasi PAI; seorang peserta didik mungkin
menunjukkan perilaku yang sangat santun, tawadhu, dan
kooperatif di ruang kelas, namun berubah menjadi individu
yang agresif, gemar melakukan perundungan siber
(cyberbullying), atau menggunakan bahasa kasar saat
berada di lobi permainan daring (online gaming) dan kolom
komentar media sosial. Disparitas perilaku ini, yang dalam
terminologi agama dapat mengarah pada indikasi nifaq amali,
menyulitkan guru PAI untuk mendapatkan potret utuh dan
jujur mengenai integritas moral siswa. Jika evaluasi hanya
dibatasi pada observasi kasat mata di lingkungan sekolah,
maka penilaian tersebut berisiko besar menjadi bias, parsial,
dan tidak autentik. Oleh karena itu, tantangan mendasar
bagi evaluator PAI saat ini adalah bagaimana memperluas
cakupan asesmen akhlak hingga menyentuh ranah digital
tanpa melanggar privasi peserta didik, guna memastikan
bahwa nilai-nilai agama terinternalisasi secara konsisten di
kedua dimensi kehidupan tersebut.

Selain masalah inkonsistensi perilaku, tantangan
krusial lainnya terletak pada masifnya arus informasi yang
mengaburkan batas antara kebenaran dan kebatilan (post-
truth era), yang secara langsung mempengaruhi standar nilai
dan cara pandang peserta didik terhadap moralitas.
Schindler (2020) menganalisis bahwa era post-truth ditandai
dengan melemahnya otoritas kebenaran objektif dan
dominasi narasi emosional yang mengalahkan fakta empiris.
Generasi digital terpapar secara intens pada algoritma media
sosial yang didesain untuk memancing reaksi emosional,

149



yang seringkali mempromosikan gaya hidup hedonis, pamer
kekayaan (flexing), narsistik, dan intoleran yang secara
diametral bertentangan dengan nilai-nilai Islam seperti
gana'ah dan tawadhu. Henry (2021) menunjukkan
bagaimana misinformasi religius menyebar dengan cepat di
media sosial, menciptakan distorsi pemahaman agama yang
sulit dikoreksi. Ribble (2015) menekankan pentingnya
penilaian digital citizenship atau kewargaan digital, namun
dalam konteks PAI, konsep ini perlu dikontekstualisasikan
menjadi digital piety atau kesalehan digital sebagaimana
dikaji oleh Chen et al. (2021) yang menekankan perlunya
pengukuran kewargaan digital yang sensitif terhadap
konteks kultural dan religius. Juhaidi et al. (2023) dalam
studinya tentang mahasiswa Muslim Indonesia menemukan
bahwa pendidikan tinggi Islam memiliki peran signifikan
dalam membentuk digital citizenship generasi Z, namun
masih menghadapi tantangan dalam mengintegrasikan
nilai-nilai Islam dengan literasi digital. Guru PAI dihadapkan
pada  kesulitan konseptual dan  praktis untuk
mengembangkan instrumen yang mampu mendeteksi
kemampuan siswa dalam melakukan tabayyun (klarifikasi)
secara kritis terhadap berita hoaks sebelum membagikannya,
atau kemampuan menahan diri dari ujaran kebencian (hate
speech) di tengah provokasi daring. Instrumen lembar
pengamatan sikap konvensional seringkali gagal menangkap
nuansa interaksi digital ini. Akibatnya, evaluasi sering kali
terlambat mendeteksi degradasi karakter, dan baru disadari
ketika terjadi kasus pelanggaran etik yang viral atau
berdampak hukum. Kompleksitas ini menuntut redefinisi
indikator akhlak mulia yang secara eksplisit memasukkan
etika bermedia sosial—seperti menjaga pandangan mata
(ghadhul bashar) dari konten negatif dan menjaga lisan
(hifdzul lisan) dalam komentar—sebagai komponen penilaian
yang esensial.

Tantangan lain yang tak kalah pelik adalah
munculnya paradoks antara tuntutan visibilitas media sosial
dengan nilai keikhlasan dalam Islam. Ekosistem digital yang

150



berbasis pada likes, views, dan viralitas mendorong
terjadinya fenomena "komodifikasi kesalehan", di mana
aktivitas ibadah seringkali didokumentasikan semata-mata
demi konten (content-oriented). Marei (2024) dalam studinya
tentang "God's Influencers'" mengungkap bagaimana
pengguna media sosial membentuk ulang konsep kesalehan
dan konstruksi diri religius di ruang digital, menciptakan
ketegangan antara autentisitas spiritual dan performativitas
online. Qomaruzzaman & Busro (2021) mendokumentasikan
fenomena "hijrah" di kalangan musisi Indonesia yang
menunjukkan kompleksitas negosiasi identitas religius di
media sosial, di mana kesalehan menjadi modal simbolik
yang dapat dikomodifikasi. Hal ini memunculkan bias
ambiguitas dalam evaluasi karakter: apakah seorang siswa
yang rajin mengunggah video tilawah atau foto kegiatan
bakti sosial benar-benar memiliki kesalehan autentik, atau
sekadar terjebak dalam riya' digital dan narsisme religius?
Campbell & Miller (2011) menyoroti bahwa media sosial
dapat memicu perilaku narsistik yang mencari validasi
eksternal, yang dalam tasawuf dikenal sebagai penyakit hati
yang menghapus pahala amal. Hermann & Fuller (2017)
menemukan korelasi signifikan antara trait narcissism
dengan tren religius kontemporer, mengindikasikan bahwa
platform digital dapat memperkuat tendensi narsistik dalam
ekspresi keagamaan. Bagi evaluator PAI, ini adalah
tantangan berat untuk menilai aspek tazkiyatun nafs
(penyucian jiwa). Instrumen penilaian tidak boleh terjebak
pada kulit luar "kesalehan visual" di media sosial, melainkan
harus mampu menelisik motif di baliknya. Diperlukan
pendekatan dialogis yang mendalam untuk memastikan
bahwa semangat syiar (dakwah) yang dilakukan siswa di
ruang digital tidak terkontaminasi oleh hasrat ingin dipuji
(sum'ah), sebuah indikator karakter yang sangat halus
namun fundamental dalam Islam.

Lebih lanjut, peran orang tua yang semakin tergerus
oleh kesibukan karir dan kesenjangan literasi digital (digital
divide) yang lebar dengan anak-anak mereka menambah

151



beban berat dalam tantangan evaluasi ini. Clark (2009)
mengidentifikasi bahwa kesenjangan generasi digital bukan
hanya masalah akses teknologi tetapi juga perbedaan
fundamental dalam cara memahami dan menggunakan
media digital antara orang tua dan anak. Livingstone &
Helsper (2007) menemukan gradasi dalam kesenjangan
digital yang mempengaruhi kemampuan orang tua dalam
membimbing anak-anak mereka di dunia maya. Seringkali,
orang tua tidak menyadari "kehidupan kedua" anak-anak
mereka di dunia maya, tidak memahami platform yang
digunakan, atau tidak mengerti kode etik pergaulan digital,
sehingga guru kehilangan mitra strategis dalam melakukan
pengawasan dan penilaian karakter di luar jam sekolah.
Hernandez et al. (2024) dalam studi mixed-method mereka
menemukan bahwa strategi monitoring orang tua terhadap
penggunaan teknologi remaja awal terus berevolusi dan
tidak terbatas pada satu pendekatan tunggal, namun
efektivitasnya sangat tergantung pada kedekatan keluarga
dan pemahaman orang tua terhadap teknologi. Tanpa
kolaborasi tripusat pendidikan yang efektif, evaluasi
karakter menjadi terfragmentasi dan tidak berkelanjutan.
Lickona (1992) menegaskan bahwa pendidikan karakter
memerlukan komunitas moral yang mendukung; namun, di
era digital, fungsi komunitas moral ini seringkali terdisrupsi
dan terpinggirkan dibandingkan influencer digital yang
menjadi idola baru dan rujukan moral bagi remaja,
meskipun gaya hidup influencer tersebut mungkin tidak
sesuai syariat. Tantangan bagi evaluator PAI adalah
bagaimana merancang mekanisme pelaporan dan umpan
balik yang dapat memberdayakan orang tua untuk turut
serta memantau perilaku digital anak secara bijak. Hal ini
mungkin melibatkan penggunaan aplikasi pemantauan
bersama yang disepakati secara etis, atau penyusunan
tugas-tugas reflektif yang mewajibkan terjadinya dialog
mendalam antara orang tua dan anak mengenai jejak digital
(digital footprint) mereka, sehingga evaluasi menjadi sarana
perekat hubungan keluarga sekaligus kontrol moral.

152



Sebagai konklusi, evaluasi karakter pada generasi
digital tidak bisa lagi mengandalkan pendekatan linear, satu
arah, dan berbasis pengawasan fisik semata. Diperlukan
pergeseran paradigma fundamental dari external monitoring
menuju pembangunan kesadaran internal (muraqgabah), di
mana peserta didik memiliki kesadaran transendental
bahwa mereka senantiasa diawasi oleh Allah SWT di
manapun mereka berada, termasuk di ruang maya yang
seolah tanpa batas (Ulwan, 2007). Harianti et al. (2022)
mengembangkan Muraqabah Intensification Therapy (MIT)
sebagai terapi alternatif berbasis Islam untuk mengatasi
adiksi media sosial, menunjukkan bahwa praktik
muraqgabah harian dapat meningkatkan aktualisasi diri dan
ketahanan psikologis. Isgandarova (2019)
mengkonseptualisasikan muraqabah sebagai terapi berbasis
mindfulness dalam psikoterapi Islam yang dapat
memperkuat kontrol diri dalam menghadapi godaan digital.
Suhartini et al. (2018) mendemonstrasikan bagaimana
kontrol perilaku melalui self-control dalam pendidikan Islam
dapat diinternalisasikan melalui kombinasi nasihat yang
baik (mau'izhah hasanah) dan teladan nyata (uswah
hasanah). Tantangan evaluasi ini pada hakikatnya adalah
tantangan teologis untuk menanamkan aqidah yang kokoh
yang berfungsi sebagai "firewall" mental dan kendali diri
(self-control) otomatis. Evaluasi PAI harus mampu mengukur
sejauh mana aqidah tersebut beroperasi secara fungsional
saat siswa sendirian di kamar dengan gawai mereka, tanpa
pengawasan guru atau orang tua. Masa depan evaluasi PAI
terletak pada integrasi harmonis antara kecanggihan
teknologi asesmen dan kearifan pendekatan personal
(personal touch), memastikan bahwa lulusan yang dihasilkan
bukan hanya cerdas secara digital dan kompeten secara
teknis, tetapi juga memiliki adab, integritas, dan resiliensi
spiritual di tengah gempuran disrupsi teknologi informasi.

153



Cucu Surahman

BAB 9
Tantangan dan Solusi dalam
Pembelajaran PAI untuk Generasi
Modern

A. Tantangan sekularisasi, hedonisme, dan individualisme
Fenomena sekularisasi, hedonisme, dan individualisme kini
menjadi tantangan serius bagi tatanan sosial dan sistem nilai
budaya masyarakat modern. Sekularisasi, yang secara teoretis
dimaknai sebagai proses pemisahan institusi sosial dari pengaruh
agama, membawa dampak signifikan terhadap orientasi nilai dan
makna eksistensial manusia kontemporer (Gibbons, 2016). Di sisi
lain, hedonisme mencerminkan orientasi hidup yang
menempatkan pencapaian kesenangan pribadi sebagai tujuan
utama (Zhou, 2023), sedangkan individualisme menekankan
kebebasan dan kemandirian personal yang kerap mengikis rasa
kebersamaan sosial (Chen & Unal, 2023).

Dalam masyarakat pascamodern, ketiga fenomena ini
saling berkelindan, menimbulkan ketegangan antara nilai spiritual
dan material serta antara solidaritas kolektif dan otonomi individu.
Secara teoritis, konsep “anomie” dari Emile Durkheim dan gagasan
“disenchantment of the world” oleh Max Weber masih relevan untuk
memahami arah perubahan sosial tersebut.

Temuan Wulandari & Putri (2023) mengungkap bahwa gaya
hidup konsumtif dan pencarian kepuasan instan memperkuat
kecenderungan hedonistik di kalangan generasi muda perkotaan.
Sementara itu, Wibisono & Rahman (2025) menegaskan bahwa
individualisme ekstrem berpotensi melemahkan kohesi sosial dan
menumbuhkan rasa keterasingan. Hasan (2009) mengatakan
bahwa ada tarik-menarik antara modernisasi nilai dan identitas
religius yang terus dinegosiasikan di ruang publik. Fenomena ini
memperlihatkan bahwa  sekularisasi dan individualisme

154



Cucu Surahman

berhubungan erat dengan dinamika sosial, budaya, dan
perkembangan teknologi global.

B. Masalah kejenuhan belajar di era digital

Kejenuhan belajar, atau learning burnout, merupakan
kondisi psikologis yang muncul ketika individu mengalami
kelelahan emosional, kehilangan dorongan belajar, serta merasa
tidak mampu menghadapi tuntutan akademik (Maslach & Leiter,
2016). Di era digital saat ini, fenomena tersebut menjadi semakin
rumit karena tingginya paparan terhadap teknologi dan
meningkatnya beban kognitif dari sistem pembelajaran daring.
Chong et al., ( 2025) menjelaskan bahwa kejenuhan digital terjadi
ketika peserta didik dihadapkan pada information overload dan
berkurangnya interaksi sosial yang bermakna selama proses
belajar daring berlangsung.

Dalam hal ini, Teori Cognitive Load yang dikemukakan oleh
Sweller seperti dikutip oleh Marlina (2025) memberikan dasar
penjelasan bahwa kelebihan informasi digital dapat membebani
kapasitas memori kerja, sehingga menurunkan efektivitas proses
pembelajaran. Di sisi lain, Teori Self-Determination dari Deci dan
Ryan (2000) menunjukkan bahwa keterbatasan otonomi serta
minimnya keterhubungan sosial dalam pembelajaran daring dapat
memperburuk kejenuhan karena kebutuhan psikologis dasar tidak
terpenuhi secara optimal (Rozali, 2014).

Hasil-hasil penelitian mutakhir mengindikasikan bahwa
kejenuhan belajar di lingkungan digital tidak hanya disebabkan
oleh intensitas penggunaan teknologi, tetapi juga oleh faktor
psikososial seperti kesejahteraan digital dan rasa keterasingan.
Hamaniuk et al., ( 2025) menemukan bahwa sekitar 39% pendidik
dan mahasiswa mengalami tekanan psikologis selama
pembelajaran jarak jauh, yang terutama dipicu oleh kurangnya
dukungan emosional dan terbatasnya interaksi sosial. Sejalan
dengan itu, studi oleh Maskun et al., ( 2025) menegaskan bahwa
penggunaan teknologi secara berlebihan dapat menimbulkan stres,
kecemasan, serta kelelahan kognitif.

C. Perubahan pola relasi guru dan murid di era teknologi
Transformasi hubungan antara guru dan murid di era digital
menggambarkan perubahan mendasar dalam lanskap pendidikan

masa kini. Hubungan konvensional yang dahulu bersifat hierarkis
155



Cucu Surahman

serta berpusat pada otoritas guru kini beralih menuju pola yang
lebih partisipatif, dialogis, dan kolaboratif, seiring dengan
kemajuan teknologi informasi. Landasan teoretis dari perubahan
ini dapat dijelaskan melalui Teori Connectivism yang
diperkenalkan oleh Siemens (2005), yang menegaskan bahwa
proses belajar tidak hanya bergantung pada interaksi tatap muka,
tetapi juga berlangsung dalam jejaring digital yang luas serta
sumber daya daring yang saling terhubung (Ariyanto & Fauziati,
2022; Kontesa & Fauziati, 2022; Yusup, 2012).

Di sisi lain, Teori Social Constructivism yang dikemukakan
oleh Vygotsky (1978) tetap relevan karena menyoroti peran penting
interaksi sosial dalam memperluas zona perkembangan proksimal
(Zone of Proximal Development), termasuk melalui kolaborasi yang
difasilitasi oleh media virtual (Azis et al., 2025; Muhammad et al.,
2023). Dalam konteks pembelajaran digital masa kini, peran guru
bergeser menjadi fasilitator pengetahuan, sedangkan murid
berperan aktif sebagai pembangun makna melalui eksplorasi dan
interaksi dengan berbagai platform digital (Safitri et al., 2025;
Surahman et al., 2025).

Kajian empiris terbaru menunjukkan bahwa teknologi digital
telah mengubah cara komunikasi, pola otoritas, dan hubungan
emosional antara guru dan peserta didik. Penelitian yang
dilakukan oleh Purnomo (2023) menemukan bahwa selama masa
pandemi COVID-19, pembelajaran daring menuntut pendidik
untuk mengembangkan empati digital dan melakukan
penyesuaian pedagogis agar proses interaksi tetap bernilai dan
berorientasi pada hubungan manusiawi. Meningkatnya
penggunaan Learning Management System (LMS) serta media
sosial pendidikan seperti Google Classroom dan Edmodo turut
memperkuat hubungan partisipatif dalam proses belajar mengajar
(Gobang et al., 2025; Rengganis & Pakpahan, 2025).

Namun demikian, Reed (2022) and Yang & Du (2024)
mengingatkan bahwa frekuensi interaksi daring yang terlalu tinggi
dapat memunculkan relational fatigue—yakni kejenuhan
emosional akibat komunikasi virtual yang berlangsung terus-
menerus. Di sisi lain, menurut Hariyono et al. ( 2025) dan Lubis et
al. (2024), guru dengan literasi digital yang baik mampu
membangun relasi yang lebih demokratis dan berbasis
kepercayaan dengan peserta didik, terutama dalam pelaksanaan

156



Cucu Surahman

pembelajaran berbasis proyek (project-based learning) yang
menekankan kolaborasi dan otonomi siswa.

D. Solusi inovatif menghadapi generasi multitasking

Generasi multitasking—sering disebut juga digital natives—
merupakan generasi yang tumbuh dalam ekosistem digital dan
terbiasa melakukan berbagai aktivitas secara simultan melalui
perangkat teknologi (Prensky, 2001). Karakteristik utama generasi
ini adalah kemampuan berpindah cepat antar tugas (task
switching), preferensi terhadap informasi visual-interaktif, dan
kecenderungan mencari pengalaman belajar yang instan serta
kontekstual (Bennett et al., 2008).

Dalam konteks pendidikan, multitasking sering kali
dikaitkan dengan penurunan fokus dan kedalaman pemahaman,
sebagaimana dijelaskan oleh teori Cognitive Load (Sweller, 1994)
yang menyoroti keterbatasan kapasitas memori kerja manusia.
Namun, perspektif baru dalam teori Digital Literacy (Ng, 2012)
menyatakan bahwa jika dirancang secara tepat, teknologi dapat
mengakomodasi cara berpikir multitasking melalui pendekatan
pembelajaran adaptif dan multimodal. Oleh karena itu, solusi
inovatif untuk menghadapi generasi multitasking menuntut sinergi
antara desain pembelajaran digital, manajemen kognitif, dan
pendekatan pedagogi yang berpusat pada pelajar.

Berbagai penelitian mutakhir menunjukkan bahwa inovasi
dalam pendidikan digital menjadi kunci untuk mengoptimalkan
potensi generasi multitasking tanpa mengorbankan kualitas
pembelajaran. Studi oleh T.-C. Yang et al., (2013) menunjukkan
bahwa penerapan adaptive learning systems dapat meningkatkan
keterlibatan dan hasil belajar siswa dengan menyesuaikan materi
secara real-time terhadap gaya belajar multitasking. Selain itu,
penelitian oleh Fake & Dabbagh (2023) menyoroti pentingnya
strategi microlearning—pembelajaran dalam potongan waktu
singkat—sebagai respons terhadap rentang perhatian yang
semakin pendek.

Di sisi lain, penelitian oleh Kaur et al., (2022) menemukan
bahwa integrasi gamification dan augmented reality mampu
meningkatkan motivasi intrinsik siswa generasi multitasking
melalui pengalaman belajar yang interaktif dan kompetitif.
sehingga Ginusti (2023) berdasarkan hasil penelitiannya,

mengatakan bahwa penggunaan teknologi dan media digital pada
157



Cucu Surahman

pembelajaran berbasis proyek adalah metode terbaik di era digital
sekarang ini. Sementara Ouyang & Zhang (2024, 2024)
menekankan pentingnya Al-driven feedback untuk
menyeimbangkan intensitas multitasking dengan kontrol kognitif.

Dari hasil-hasil penelitian di atas, dapat disimpulkan bahwa
pendekatan pembelajaran inovatif menjadi kebutuhan mendesak
dalam menghadapi karakteristik generasi multitasking yang
tumbuh di tengah arus digitalisasi. Model pembelajaran yang
efektif harus bersifat adaptif, interaktif, dan berorientasi pada
peserta didik, sehingga mampu menyesuaikan diri dengan
dinamika cara belajar mereka. Pendidik perlu mengoptimalkan
pemanfaatan teknologi melalui sistem pembelajaran adaptif yang
dapat menyesuaikan konten dengan kebutuhan dan kecepatan
belajar individu. Selain itu, penerapan strategi mikrobelajar
(microlearning) penting untuk menjaga konsentrasi peserta didik
serta mencegah kelelahan kognitif akibat paparan informasi yang
berlebihan.

Integrasi elemen gamifikasi dan teknologi berbasis realitas
tambahan (augmented reality) terbukti dapat meningkatkan
motivasi intrinsik serta menciptakan pengalaman belajar yang
lebih imersif dan kolaboratif. Di sisi lain, pemanfaatan umpan balik
cerdas berbasis kecerdasan buatan (Al-driven feedback) memberi
peluang bagi peserta didik untuk mengelola aktivitas multitasking
dengan lebih terarah, tanpa kehilangan kedalaman pemahaman
terhadap materi.

Pendekatan pedagogis semacam ini menuntut adanya
keseimbangan antara fleksibilitas digital dan disiplin kognitif,
sehingga generasi multitasking tidak hanya berperan sebagai
pengguna teknologi yang reaktif, melainkan juga sebagai
pembelajar otonom yang mampu mengatur fokus, memproses
informasi secara kritis, dan beradaptasi dengan kompleksitas
lingkungan digital masa kini.

E. Strategi membangun kembali relevansi PAI bagi
generasi modern
Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki posisi strategis dalam
menumbuhkan karakter, moralitas, serta spiritualitas peserta
didik. Namun, di tengah arus modernisasi dan digitalisasi,
relevansi PAI sering dipertanyakan oleh generasi muda yang hidup

158



Cucu Surahman

dalam budaya global yang sarat dengan pertukaran nilai dan
informasi.

Berdasarkan Teori Meaningful Learning dari Ausubel (1968),
pembelajaran yang bermakna harus mampu mengaitkan konsep
baru dengan pengalaman nyata dan konteks kehidupan peserta
didik (Ausubel, 2000; Sexton, 2025). Oleh karena itu, PAI perlu
diarahkan kembali agar tidak hanya menjawab kebutuhan
spiritual, tetapi juga mampu menantang kapasitas intelektual
generasi modern. Selaras dengan hal tersebut, Integrated
Curriculum Theory yang dikemukakan Beane (1995, 1997)
menegaskan bahwa pendidikan agama seharusnya tidak berjalan
terpisah dari bidang ilmu lainnya, melainkan diintegrasikan
dengan sains, teknologi, dan nilai sosial. Prinsip ini sejalan dengan
paradigma Education 5.0, yang menekankan keseimbangan antara
kecerdasan spiritual, emosional, dan digital dalam sistem
pendidikan abad ke-21 (Firnando et al., 2025).

Banyak penelitian menegaskan perlunya transformasi
Pendidikan Agama Islam agar tetap kontekstual di tengah
perubahan sosial dan kemajuan teknologi. Perlu adanya
pembaruan kurikulum PAI yang lebih dialogis, reflektif, dan adaptif
terhadap isu-isu kontemporer seperti lingkungan hidup,
perkembangan teknologi, serta persoalan kemanusiaan global.

Upaya membangun kembali relevansi PAI bagi generasi
digital menuntut strategi yang menitikberatkan pada tiga dimensi
utama: integrasi nilai, transformasi pedagogi, dan adaptasi digital.
Integrasi nilai menuntut agar ajaran Islam dipresentasikan dalam
konteks kehidupan modern tanpa mengaburkan substansi moral
yang terkandung di dalamnya. Transformasi pedagogi berarti
penggunaan metode pembelajaran yang aktif, kolaboratif, dan
berorientasi pada proyek, sehingga mampu menumbuhkan
kedekatan emosional dan spiritual peserta didik. Sementara itu,
adaptasi digital menekankan pentingnya teknologi sebagai sarana
pembelajaran kreatif dan media dakwah modern yang mampu
menandingi derasnya arus informasi global.

159



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah

BAB 10

MEMBANGUN PENDIDIKAN HUMANIS
DI ERA Al

Di tengah arus deras transformasi digital, pendidikan
menghadapi tantangan mendasar yaitu bagaimana tetap
membentuk manusia yang utuh, bukan sekadar pengguna
teknologi yang canggih. Artificial Intelligence (Al) telah merambah
ruang-ruang kelas, menggantikan sebagian fungsi guru dalam
mengeksplorasi materi pelajaran, mempersonalisasi ruang-ruang
pembelajaran, hingga mengotomatisasi evaluasi. Namun, di balik
kemajuan itu, tersimpan pertanyaan filosofis yang tak sederhana,
“Apakah pendidikan, jika kondisi seperti demikian, masih mampu
menyentuh sisi terdalam kemanusiaan?”

Pendidikan humanis bukanlah nostalgia masa lalu,
melainkan kebutuhan mendesak di era Al. Pendidikan humanis
menempatkan peserta didik sebagai subjek yang tumbuh dalam
relasi, nilai, dan makna. Seperti ditegaskan oleh Biesta (2021),
pendidikan yang baik bukan hanya tentang “belajar lebih
banyak”, tetapi tentang “menjadi seseorang” dalam dunia yang
kompleks. Dalam konteks ini, Pendidikan Agama Islam (PAI)
memiliki posisi strategis untuk menjembatani antara kemajuan
teknologi dan kedalaman religiusitas.

Studi Holmes et.al (2019) menunjukkan bahwa Al dapat
memperkuat akses dan efisiensi pembelajaran, tetapi berisiko
mengurangi dimensi dialogis dan reflektif jika tidak dirancang
secara etis. Sementara itu, kajian Hanif (2025) menggarisbawahi
bahwa  pembelajaran  berbasis proyek keislaman yang
memanfaatkan teknologi justru dapat memperkuat keterlibatan

160



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah

siswa dalam memahami nilai-nilai Islam secara kontekstual dan
aplikatif. Lebih jauh, integrasi PAI dengan kegiatan sosial dan
komunitas terbukti mampu membentuk karakter digital yang
beretika. Studi Amirudin et.al (2025) menunjukkan bahwa
pendidikan agama yang menggabungkan dengan praktik sosial
menghasilkan peserta didik yang tidak hanya religius, tetapi juga
inklusif dan adaptif terhadap perubahan zaman.

Bab ini hadir sebagai refleksi dan tawaran praksis untuk
membangun pendidikan humanis di era Al. Lima subtema akan
dibahas secara mendalam yaitu: (1) studi kasus pembelajaran PAI
berbasis teknologi, (2) inovasi pembelajaran berbasis proyek
keislaman, (3) model integrasi PAI dengan kegiatan sosial dan
komunitas, (4) praktik-praktik dari sekolah/madrasah dalam
membangun karakter Islami berbasis digital, dan (5) rekomendasi
implementasi PAI yang efektif untuk generasi masa depan.
Dengan pendekatan yang menggabungkan data empiris dan
refleksi filosofis, bab ini mengajak pembaca untuk tidak sekadar
mengikuti arus teknologi, tetapi mengarahkan teknologi untuk
membentuk manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak
mulia dalam kerangka pendidikan humanis.

1. Studi kasus pembelajaran PAI berbasis teknologi

Di ruang-ruang kelas yang dulu hanya diisi papan tulis dan
buku cetak, kini hadir layar, aplikasi, dan platform daring yang
menjadi bagian tak terpisahkan dari proses belajar. Pendidikan
Agama Islam (PAI), yang selama ini identik dengan metode
ceramah dan hafalan, perlahan bertransformasi. Di era digital ini,
Guru PAI dituntut bukan hanya sebagai penyampai ilmu (transfer
of knowledge), tetapi sebagai fasilitator spiritual yang mampu
menjembatani teknologi dengan nilai-nilai keislaman, atau kami
sebut dalam buku ini sebagai fasilitator tekno-teologi.

Salah satu contoh nyata datang dari Sekolah.mu di Bandung,
yang menerapkan model blended learning dalam pembelajaran
PAI. Menurut penelitian Hidayah (2022), Guru PAI di Sekolah.mu
memanfaatkan platform digital untuk menyampaikan materi
secara interaktif, menggunakan video, kuis daring, dan forum
diskusi. Hasilnya, siswa tidak hanya lebih aktif, tetapi juga
menunjukkan pemahaman yang lebih mendalam terhadap nilai-

161



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah

nilai Islam karena pembelajaran berlangsung dalam ritme yang
fleksibel dan personal.

Penggunaan teknologi dalam pembelajaran, sebagaimana
penelitian  Hidayah  tersebut, harus didasarkan pada
pertimbangan yang rasional yang mengharuskan adaptif terhadap
dinamisasi yang terjadi. Misalnya adalah tentang kebijakan
belajar dari rumah akibat pandemi covid-19 yang melanda dunia
sehingga berimplikasi pada pentingnya teknologi mutakhir yang
membantu suksesnya keberlangsungan pembelajaran. Dalam
penelitian tersebut ditegaskan bahwa pola blended learning
menjadi pilihan yang tepat di mana bantuan materi serta media
secara digital melalui penerapan metode yang relevan dapat
membantu guru untuk menyampaikan materi ajar dengan tetap
dapat menginternalisasikan nilai-nilai karakter kepada siswa.

Contoh lain adalah Bina Qur’ani dan Islamic Development
Network di Bogor, yang dijadikan studi kasus oleh Zakiyyah
(2025). Penelitian Zakiyyah menginformasikan bahwa di lembaga
tersebut, teknologi digunakan secara sistematis dalam kerangka
Total Quality Management (TQM), mulai dari perencanaan
kurikulum digital, pelatihan guru, hingga evaluasi berbasis data.
Pembelajaran PAI tidak hanya berlangsung di kelas, tetapi juga
melalui aplikasi mobile yang memungkinkan siswa mengakses
materi tafsir, hadis, dan refleksi harian secara mandiri.

Penelitian Zakiyyah tersebut menggambarkan pula bahwa
penggunaan teknologi digital dalam pembelajaran Pendidikan
Agama Islam (PAI) dari perspektif TQM bertujuan untuk
meningkatkan mutu pembelajaran dengan mengoptimalkan
teknologi (seperti e-learning, aplikasi materi, dan manajemen
tugas) tanpa meninggalkan peran guru sebagai penentu utama
dalam transfer nilai dan karakter. TQM, sebagaimana hasil
penelitian tersebut, berfungsi memastikan integrasi dari sisi
teknologi digital yang bertujuan mencapai standar kualitas tinggi,
namun tetap menjaga nilai-nilai fundamental agama, seperti
bimbingan individual dan keteladanan (uswah).

Sementara itu, di SMA dan MA di Salatiga, penelitian oleh
Ma’arif and Nursikin (2024) menunjukkan bahwa Guru PAI mulai
mengintegrasikan aplikasi interaktif seperti Google Classroom dan
Quizizz untuk membangun keterlibatan siswa. Meski tantangan

162



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah

seperti keterbatasan akses dan kesiapan guru masih ada,
pendekatan ini membuka ruang baru bagi pembelajaran yang
lebih kontekstual dan dialogis.

Namun, penelitian Ma’arif dan Nursikin menggarisbawahi
pada tantangannya. Menurut kedua peneliti, tantangannya
adalah bagaimana memastikan bahwa informasi yang mereka
terima bersifat valid, sesuai dengan ajaran Islam yang benar, dan
tidak menyesatkan. Guru PAI harus aktif dalam mengarahkan
siswa untuk menggunakan sumber-sumber yang dapat dipercaya
dan relevan dengan kurikulum PAI. Guru juga harus mendorong
siswa untuk mengembangkan kemampuan berpikir kritis dalam
menyaring informasi, sehingga mereka tidak mudah terpengaruh
oleh konten digital yang bersifat provokatif atau bertentangan
dengan nilai-nilai Islam. Dengan demikian, Guru PAI menjadi
penjaga literasi agama digital di tengah arus informasi yang tidak
terkontrol.

Dari berbagai hasil penelitian yang telah diuraikan
sebelumnya tentang pemanfaatan teknologi dalam pembelajaran
tersebut, ada satu hal yang perlu dijaga yaitu ruh pendidikan.
Teknologi sangat penting, namun hanya sebagai alat bantu. Hal
utama adalah bagaimana guru tetap menjadi teladan dan
penuntun spiritual, bagaimana siswa tetap diajak merenung
(deep learning), bertanya, dan menemukan makna (meaningfull
learning). Dalam konteks ini, pembelajaran PAI berbasis teknologi
harus dirancang bukan hanya untuk menyampaikan konten,
tetapi untuk membangkitkan kesadaran, memperkuat akhlak,
dan membentuk karakter digital yang beretika.

2. Inovasi pembelajaran berbasis proyek keislaman

Di tengah tuntutan zaman yang menekankan kreativitas,
kolaborasi, dan pemecahan masalah, pembelajaran agama tidak
lagi cukup hanya disampaikan lewat ceramah dan hafalan. Anak-
anak hari ini hidup dalam dunia yang bergerak cepat, penuh
tantangan nyata, dan membutuhkan ruang untuk mengalami,
bukan sekadar mengetahui. Di sinilah pendekatan Project-Based
Learning (PjBL) dalam Pendidikan Agama Islam menemukan
relevansinya.

163



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah

PjBL bukan sekadar metode, melainkan cara berpikir yang
mengajak siswa untuk menjadikan nilai-nilai Islam sebagai lensa
dalam melihat dunia. Sebuah artikel dari Budiono et.al (2024)
memberikan penjelasan tentang bagaimana penerapan PjBL
dalam pembelajaran PAI. Misalnya, siswa diminta merancang
kampanye digital bertema “Islam Rahmatan Lil ‘Alamin” yang
disebarkan melalui media sosial. Menurut para peneliti, proyek
ini tidak hanya melatih literasi digital, tetapi juga memperkuat
pemahaman siswa tentang dakwah yang santun dan inklusif.

Penelitian Pratiwi et.al (2024) menegaskan bahwa
pengembangan bahan ajar digital yang mengintegrasikan metode
PiBL di SMPN 21 Bandung memiliki potensi besar untuk
meningkatkan keterlibatan siswa dan mendalami pemahaman
mereka terhadap nilai-nilai agama Islam. Siswa dapat lebih aktif
dalam membangun proyek-proyek yang berhubungan dengan
ajaran Islam, serta mengaplikasikan nilai-nilai tersebut dalam
kehidupan sehari-hari. Penelitian ini memberikan kontribusi
dalam merancang bahan ajar yang relevan dan efektif untuk
mendukung pendidikan agama di tingkat SMP, dengan
memanfaatkan teknologi digital dan pendekatan pembelajaran
kolaboratif.

Penelitian Pratiwi tersebut memaparkan data bahwa hanya
50% guru yang mempunyai bahan ajar digital seperti buku
elektronik. Sementara di lain sisi, siswa mengalami kesulitan
memahami sumber belajar dalam bentuk paket. Kondisi tersebut
menunjukkan bahwa di SMP Negeri 21 Bandung dibutuhkan
pengembangan  bahan ajar digital untuk memunjang
pembelajaran siswa. Asumsi tersebut diperkuat hasil riset mereka
bahwa 98% siswa menyenangi pembelajaran menggunakan media
digital dan 92% siswa ingin mencoba menggunakan bahan ajar
digital. Media pembelajaran yang beragam dapat dimasukkan
dalam bahan ajar digital dapat beragam, bisa berupa gambar,
video, animasi bergerak. Selain itu, dapat juga dimasukkan
evaluasi dalam bentuk kuis menggunakan google form, quizizz
maupun kahoot.

Selanjutnya artikel Mukhlas (2024) menggarisbawahi bahwa
pemanfaatan teknologi, seperti platform daring, aplikasi mobile,
dan konten multimedia, dapat meningkatkan aksesibilitas, daya

164



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah

tarik, dan fleksibilitas pembelajaran agama Islam. Strategi
kontekstual yang mengaitkan ajaran agama dengan kehidupan
sehari-hari juga menjadi aspek penting dalam menciptakan
pembelajaran yang sesuai dan bermakna. Artikel ini
menyimpulkan bahwa kombinasi pendekatan pembelajaran aktif,
teknologi, dan strategi kontekstual dapat meningkatkan
efektivitas pembelajaran agama Islam dalam membentuk generasi
yang mampu mengimplementasikan nilai-nilai agama dalam
menghadapi tantangan zaman.

Kajian Mukhlas tersebut memiliki implikasi bahwa inovasi
pembelajaran menjadi sangat penting dalam menghadapi
tantangan pembelajaran di era digital. Inovasi pembelajaran
dapat meningkatkan kualitas pembelajaran dan hasil belajar
siswa. Penerapan teknologi dalam pembelajaran menjadi hal yang
tidak dapat dihindari dalam era digital, sehingga inovasi
pembelajaran sangat penting untuk dapat menyesuaikan diri
dengan perkembangan teknologi dan memanfaatkannya secara
optimal dalam proses pembelajaran.

Dikuatkan oleh kajian Patrysha (2024) bahwa pendekatan
pembelajaran berbasis proyek dalam PAI terbukti mampu
meningkatkan minat dan motivasi siswa dalam proses belajar.
Melalui metode ini, peserta didik tidak hanya memperoleh
pemahaman teoritis, tetapi juga mampu mengaplikasikan nilai-
nilai keislaman dalam kehidupan sehari-hari. Kegiatan proyek
mendorong keterlibatan aktif siswa dan memperkuat relevansi
pembelajaran dengan realitas sosial mereka. Model ini juga
berkontribusi pada pengembangan keterampilan sosial siswa,
seperti kemampuan bekerja sama dalam tim, berkomunikasi
secara efektif, dan menyelesaikan masalah secara kreatif. Dalam
perannya sebagai fasilitator, guru memberikan tantangan dan
tugas yang mendorong siswa untuk menggali serta
mengembangkan potensi diri mereka secara optimal. Melalui
pengalaman langsung dalam proyek-proyek yang dirancang,
siswa memperoleh pemahaman yang lebih mendalam terhadap
ajaran Islam. Interaksi nyata dengan nilai-nilai agama dalam
konteks kehidupan sehari-hari menjadikan pembelajaran lebih
bermakna dan membentuk karakter yang kuat. Tahapan-tahapan
dalam model ini dirancang untuk mengintegrasikan aspek
spiritual, sosial, dan intelektual secara seimbang.

165



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah

Penting diketahui bahwa pembelajaran berbasis proyek
merupakan proses pembelajaran yang diperluas dengan
penyelidikan dan tantangan untuk merangsang pertumbuhan
dan penguasaan keterampilan abad 21 dalam kehidupan nyata
siswa, yang didasari oleh teori belajar kontruktivis, konstruktivis
sosial, eksperiensial, mandiri, dan berbasis penemuan. Dalam
upaya memaksimalkan kinerja pembelajaran berbasis proyek,
Langkah-langkah harus dilakukan secara ketat dan optimal.

Pembelajaran berbasis proyek (PjBL) menurut Firmansyah
(2024) melibatkan peserta didik dalam pengerjaan proyek-proyek
bermakna yang menggabungkan berbagai bidang ilmu,
mendorong pemahaman yang mendalam serta penerapan
pengetahuan secara nyata. Berikut adalah tahapan utama dalam
pendekatan PjBL:

1. Pertanyaan Kunci (Essential Questions). Tahapan awal dalam
PjBL dimulai dengan merumuskan pertanyaan inti yang
menjadi landasan proyek. Pertanyaan ini berfungsi sebagai
arah pembelajaran, menjaga fokus dan relevansi kegiatan.
Dengan pertanyaan terbuka, guru mendorong siswa untuk
menyelami isu-isu kompleks, sehingga tercipta proses berpikir
kritis dan eksploratif.

2. Tahap Perencanaan (Planning Phase). Pada fase ini, siswa dan
guru bekerja sama untuk menentukan ruang lingkup proyek.
Kegiatan meliputi diskusi ide, penetapan tujuan, serta
penyusunan jadwal kerja. Perencanaan yang matang
memastikan semua pihak memahami peran masing-masing,
sehingga tercipta kerja tim yang solid dan rasa tanggung jawab
bersama.

3. Pelaksanaan dan Pemantauan (Implementing and Monitoring).
Setelah rencana disusun, siswa mulai menjalankan proyek.
Pemantauan secara berkala sangat penting untuk mendeteksi
hambatan sejak dini dan melakukan penyesuaian sebelum
terjadi keterlambatan. Umpan balik yang terus-menerus juga
memperkuat kolaborasi antar anggota kelompok.

4. Evaluasi Kinerja Siswa (Assessing Student Performance)
Penilaian dalam PjBL harus sesuai dengan tujuan proyek,
mencakup proses dan hasil akhir. Evaluasi ini digunakan

166



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah

untuk menilai pencapaian siswa terhadap tujuan pembelajaran
dan memberikan masukan untuk peningkatan di masa depan.
S. Refleksi dan Evaluasi Pengalaman (Evaluating Experience
Outcomes). Tahapan terakhir adalah refleksi, di mana siswa
berbagi pengalaman selama mengerjakan proyek dan menilai
manfaatnya bagi kehidupan mereka secara pribadi.

3. Model integrasi PAI dengan kegiatan sosial dan komunitas

Pendidikan Agama Islam (PAI) tidak lahir di ruang hampa. Ia
tumbuh dalam denyut kehidupan, dalam interaksi manusia, dan
dalam kerja-kerja sosial yang nyata. Di tengah tantangan zaman
yang kerap memisahkan antara pengetahuan dan tindakan,
integrasi PAI dengan kegiatan sosial dan komunitas menjadi jalan
penting untuk mengembalikan ruh pendidikan yakni membentuk
manusia yang peduli, berempati, dan bertanggung jawab.
Integrasi PAI dengan kegiatan sosial dan komunitas merupakan
pendekatan pedagogis yang menekankan pentingnya
pembelajaran agama yang aplikatif dan kontekstual. Dalam model
ini, nilai-nilai Islam seperti humanis-sosial tidak hanya diajarkan
secara teoretis, tetapi juga diwujudkan melalui partisipasi aktif
siswa dalam kegiatan sosial. Menurut penelitian oleh Wahyuni
(2025), integrasi ini mampu membentuk karakter siswa yang
religius sekaligus memiliki kepekaan sosial yang tinggi.

Integrasi PAI dengan kegiatan sosial dan komunitas adalah
bagian dari transmisi yang berbasis teori-teori sosiologi. Sebagai
contoh penelitian Norianda (2021) yang berhasil
menginformasikan tentang budaya sekolah “Jumat Berkah” di
SMP Negeri 1 Matan Hilir Selatan. Menurut penelitian ini, budaya
sekolah tersebut mangandung nilai religius, nasionalisme,
kreativitas dan gotong royong yang dapat diinternalisasikan
kepada peserta didik sebagai upaya untuk membentuk dan
memperbaiki karakter. Karakter yang dapat dibentuk melalui
budaya sekolah Jumat Berkah adalah karakter tangguh, bersih
dan sehat, disiplin, peduli lingkungan, kerja sama, tanggung
jawab, kreatif dan tolong menolong.

Penelitian tersebut menggambarkan beberapa kegiatan dalam
budaya Jumat Berkah, yaitu: (1) Jumat sehat, yakni kegiatan
senam pagi yang dilaksanakan dengan latar belakang kurangnya

167



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah

kesadaran warga sekolah untuk memperhatikan kesehatan, (2)
Jumat bersih, yakni kegiatan yang rutin dilaksanakan setelah
kegiatan Jumat Sehat, (3) Jumat sedekah, yakni kegiatan
bersedekah yang dilaksanakan karena keinginan warga sekolah
di SMP Negeri 1 Matan Hilir Selatan untuk ikut berpartisipasi
dalam kegiatan sosial seperti memberi santunan kepada orang
yang membutuhkan, membantu korban bencana alam dan lain
sebagainya.

Sebenarnya cukup banyak sekolah-sekolah yang telah
membudayakan Jum’at Berkah, atau pembudayaan-
pembudayaan lain seperti Pesantren Ramadhan atau Ramadhan
Berkah, dan termasuk program pembudayaan yang penting
digelorakan berkaitan dengan pendidikan agama dan peduli
lingkungan. Sebagai contoh kajian karya Milla (2025) tentang
Islamic Green School. Program ini merupakan pendekatan
pendidikan yang menitikberatkan pada pelestarian lingkungan
dan prinsip keberlanjutan. Lembaga pendidikan seperti
sekolah/madrasah atau pesantren diharapkan memiliki
komitmen kuat dalam membentuk peserta didik yang memiliki
kesadaran ekologis dan tanggung jawab sosial. Pembangunan
sekolah dilakukan dengan mengacu pada prinsip ramah
lingkungan, termasuk  pemanfaatan  bahan  bangunan
berkelanjutan dan sumber energi terbarukan.

Kajian tersebut menggarisbawahi pentingnya sekolah untuk
mendorong penerapan kebiasaan hijau seperti kegiatan daur
ulang, pertanian tanpa bahan kimia, serta penghematan dan
pelestarian air. Gagasan Islamic Green School berpijak pada
keyakinan bahwa nilai-nilai pelestarian lingkungan telah
tercantum dalam ajaran Islam melalui Al-Qur’an dan As-Sunnah.
Pendekatan ini tidak hanya menekankan pada aspek akademik,
tetapi juga pembelajaran langsung mengenai cara menjaga alam.
Oleh karena itu, Islamic Green School mengusung pendidikan
yang menyeluruh, mencakup pengembangan karakter (green
mind), kurikulum berbasis lingkungan (green -curriculum),
pengelolaan sekolah yang berkelanjutan (green management),
serta kegiatan sekolah yang mendukung budaya peduli
lingkungan (green activity). Semua elemen tersebut dirancang
untuk mewujudkan pendidikan yang berpadu dengan nilai-nilai

168



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah

Islam dalam menjaga kelestarian alam dan menerapkan gaya
hidup berwawasan lingkungan.

Uraian tentang model-model integrasi tersebut menunjukkan
bahwa ketika PAI bersentuhan langsung dengan kehidupan
sosial, maka ia menjadi lebih hidup dan lebih bermakna. Siswa
tidak hanya belajar tentang zakat, sedekah, ukhuwah, atau
tentang konsep peduli lingkungan tetapi mereka mengalaminya,
merasakannya, dan menjadikannya bagian dari identitas mereka.
Di sinilah pendidikan agama menemukan kekuatannya, bukan
dalam hafalan konsep dan keterampilan ritual, tetapi dalam
tindakan nyata yang membentuk karakter.

4. Praktik baik dari sekolah/madrasah dalam membangun
karakter digital Islami

Di era ketika layar menjadi jendela utama anak-anak melihat
dunia, membangun karakter Islami tidak lagi cukup dilakukan di
ruang kelas. Ia harus hadir di ruang digital, di media sosial, di
platform pembelajaran, bahkan dalam cara siswa berinteraksi
secara daring. Pendidikan Agama Islam (PAI) di sekolah dan
madrasah kini memikul tanggung jawab baru yakni membentuk
karakter digital yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berakhlak.

Sebagai contoh sekolah Auliya Jombang Ciputat. Sekolah ini
memadukan kurikulum nasional, kurikulum khas sekolah yang
disebut kurikulum saleh, dan menerapkan pula kurikulum
internasional Cambridge. Dengan mengusung topik keunggulan
pembelajaran berbasis teknologi di sekolah Islam terpadu,
sekolah ini berkomitmen terhadap 10 hal esensial yaitu:

Akses ke sumber daya pembelajaran yang luas;
Pembelajaran interaktif dan multimedia;
Adaptasi kurikulum yang fleksibel;
Penggunaan platform pembelajaran daring;
Pemanfaatan aplikasi pendidikan islami;
Meningkatkan keterlibatan siswa;

Evaluasi dan umpan balik secara cepat;
Peningkatan keterampilan teknologi siswa;
Koneksi global dan belajar dari dunia nyata;

N

169



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah

j. Penggunaan teknologi kecerdasan buatan (Al) untuk
personalisasi pembelajaran.
(Sumber: https://sekolahauliya.sch.id/ (Auliya, 2025).

Selanjutnya ada Majelis Pendidikan Darul Hikam yang
menerapkan pembelajaran berbasis teknologi informasi melalui
berbagai inovasi digital, seperti penggunaan papan digital, sistem
e-learning, dan media pembelajaran berbasis digital. Teknologi ini
dimanfaatkan untuk mendukung proses belajar yang relevan
dengan tuntutan abad ke-21, sekaligus membekali siswa dengan
keterampilan digital yang esensial (Sumber:
https://www.instagram.com/reel/DOxyjJdkwFg/, Diakses 25
September 2025). Salah satu bentuk penerapan teknologi adalah
penggunaan papan digital, yang telah didistribusikan ke berbagai
sekolah di Indonesia dan digunakan di Darul Hikam untuk
menciptakan pengalaman belajar yang lebih interaktif dan
bermakna. Selain itu, sekolah juga mengadopsi platform e-
learning untuk mendukung kegiatan belajar mengajar secara
daring, termasuk sistem yang dikembangkan oleh Telkom
University khusus untuk SD Darul Hikam.

Di Darul Hikam, media digital seperti flipbook telah
digunakan sebagai alat bantu pembelajaran dan terbukti mampu
meningkatkan hasil belajar siswa. Untuk mendukung layanan
literasi, Majelis Pendidikan Darul Hikam juga mengembangkan
sistem manajemen perpustakaan berbasis website, hasil
kolaborasi dengan Telkom University. Pada jenjang SMA, siswa
diarahkan untuk menguasai teknologi informasi sebagai bagian
dari persiapan menghadapi tantangan masa depan. Program SMA
Unggulan Darul Hikam menekankan pentingnya penguasaan IT
sebagai kompetensi utama di era digital, sejalan dengan visi
pendidikan abad ke-21.

Contoh lainnya adalah hasil penelitian Tobib et al. (2025)
tentang implementasi pembelajaran PAI berbasis digital di SMA
Yadika Bandar Lampung, serta menganalisis perannya dalam
membentuk karakter religius dan literasi digital siswa Generasi
Alpha. Implementasi pembelajaran PAI berbasis digital di SMA
Yadika terbukti mampu meningkatkan semangat belajar siswa,
memperkuat pemahaman nilai-nilai keislaman melalui media
digital, serta mendorong mereka menjadi pengguna teknologi

170


https://sekolahauliya.sch.id/
https://www.instagram.com/reel/DOxyjJdkwFg/

Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah

yang cerdas dan inovatif. Peran Guru PAI sangat krusial dalam
membimbing siswa agar tetap berpegang pada prinsip-prinsip
Islam saat beraktivitas di dunia digital.

Model pembelajaran ini tidak hanya membentuk karakter
religius siswa, tetapi juga mengasah kemampuan berpikir kritis,
kerja sama, dan kreativitas dalam lingkungan digital.
Berdasarkan hasil penelitian, disarankan adanya pelatihan rutin
bagi guru serta dukungan kebijakan dari pihak sekolah guna
memaksimalkan proses digitalisasi pembelajaran PAI sebagai
strategi pembentukan karakter Islami dan keterampilan digital
yang relevan dengan tuntutan abad ke-21.

Tentu masih banyak contoh lainnya. Beberapa contoh
praktik baik dari beberapa sekolah yang telah disajikan
menunjukkan bahwa membangun karakter digital Islami
bukanlah hal yang utopis. Ia bisa dimulai dari kebiasaan kecil,
dari konten yang dikonsumsi, dari cara siswa berbicara di ruang
digital. Hal yang dibutuhkan adalah kesadaran kolektif dari guru,
orang tua, dan institusi pendidikan untuk menjadikan dunia
digital sebagai ruang dakwah, bukan sekadar hiburan.

5. Rekomendasi implementasi PAI yang efektif untuk
generasi masa depan

Masa depan bukan sekadar ruang waktu yang belum tiba. Ia
adalah cermin dari keputusan-keputusan pendidikan hari ini. Di
tengah perubahan sosial, teknologi, dan budaya yang begitu
cepat, Pendidikan Agama Islam (PAI) memikul tanggung jawab
besar yakni membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga matang secara spiritual dan sosial.

PAI di era digital perlu diimplementasikan dengan
pendekatan yang adaptif dan kontekstual. Guru PAI disarankan
untuk memanfaatkan teknologi digital dan kecerdasan buatan
sebagai media pembelajaran yang interaktif dan menarik.
Penggunaan aplikasi pembelajaran berbasis Al, seperti chatbot
untuk tanya jawab keislaman, video pembelajaran interaktif,
serta platform e-learning yang terintegrasi dengan nilai-nilai
Islam, dapat meningkatkan keterlibatan siswa dan memperluas
akses terhadap materi keagamaan secara fleksibel dan personal.

171



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah

Selain aspek teknologi, pendekatan humanis dalam PAI
harus tetap menjadi fondasi utama. Guru berperan sebagai
pembimbing spiritual yang tidak hanya menyampaikan materi,
tetapi juga membangun hubungan emosional yang positif dengan
siswa. Melalui pendekatan empatik dan dialogis, siswa akan
merasa dihargai dan lebih terbuka dalam memahami ajaran Islam
secara mendalam. Integrasi nilai-nilai kasih sayang, toleransi,
dan keadilan dalam pembelajaran akan membentuk karakter
yang kuat dan relevan dengan tantangan zaman.

Untuk mendukung keberhasilan implementasi ini, sekolah
dan pemangku kebijakan pendidikan perlu menyediakan
pelatihan berkelanjutan bagi Guru PAI dalam penguasaan
teknologi dan pedagogi digital. Selain itu, penting untuk
merancang  kurikulum  PAI  yang  responsif terhadap
perkembangan teknologi dan kebutuhan generasi digital native.
Dengan sinergi antara teknologi, nilai-nilai kemanusiaan, dan
ajaran Islam, PAI dapat menjadi pilar utama dalam membentuk
generasi masa depan yang religius, cerdas digital, dan berakhlak
mulia.

172



DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, A. (2006). Islam sebagai ilmu: Epistemologi, metodologi,
dan etika. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abdullah, M. A. (2018). Project-Based Learning dalam Pendidikan
Agama Islam: Teori dan Aplikasi. Deepublish.

Abubakari, M. S.; Gamal, A. N. Z., & Musa, J. (2023). Digital
Learning Acceptance in Islamic Education: Validity and
Reliability Testing of the Modified Technology Acceptance
Model. Canadian Journal of Educational and Social Studies,
3(6), 27-42. https:/ /doi.org/10.53103/CJESS.V316.185

Abubakari, M. S., Shafik, W., & Hidayatullah, A. F. (2024).
Evaluating the Potential of Artificial Intelligence in Islamic
Religious Education (pp. 216-239).
https://doi.org/10.4018/979-8-3693-2728-9.ch010

Achruh, Rapi, M., Rusdi, M., & Idris, R. (2024). Challenges and
Opportunities of Artificial Intelligence Adoption in Islamic
Education in Indonesian Higher Education Institutions.
International Journal of Learning, Teaching and Educational
Research, 23(11), 423-443.
https://doi.org/10.26803 /IJLTER.23.11.22
Adeni, S., & Harahap, M. A. (2023). Islamic values and digital
media ethics in santri-family communication in the digital era.
Inject: Interdisciplinary Journal of Communication, 8(1), 45—
62.

Adzim, M. F. (2021). Sinergitas Tri Pusat Pendidikan dalam
Penguatan Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Peseta Didik. An-
Nuha: Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya Dan Sosial,
8(1), 79-96.

Ahmadi, M. A., Khasanah, U., Faza, P. R., Adelia, T., Satiti, S. W.
A., Agustina, A., Pratama, S. Y., & Fanny, D. M. (2024).
Muamalah Figh Analysis of the Use of Shopee Paylater: (Case
Study on the Shopee Application). AT-TASYRI JURNAL
ILMIAH PRODI MUAMALAH, 16(1), 31-40.
https://doi.org/10.47498 /TASYRI.V1611.2771

Al-Alwani, T. J. (1991). Adab al-Ikhtilaf fi al-Islam. International
Institute of Islamic Thought.

Al-Attas, Syekh Muhammad Naquib al-. (1980). The Concept of
Education in Islam. Muslim Youth Movement of Malaysia.

173



Al-Ghazali, A. H. (1997). Al-Mustasfa min ‘ilm al-usul. Beirut: Dar
al-Kutub al-Tlmiyyah.

Al-Ghazali, A. H. (2011). Ihya' Ulum al-Din. Dar al-Minhaj.

Ali, M. (2021). Etika digital dalam perspektif pendidikan Islam.
Jakarta: Kencana.

Al-Qardhawi, Y. (1996). Dirasah fi Figh Maqgasid al-Syari'ah: Baina
al-Maqasid al-Kulliyyah wa al-Nusus al-Juz'iyyah. Dar al-
Shurugq.

Al-Qur’an, Surah Al-Isra’ [17]:36; Surah Az-Zalzalah [99]:7-8.

Al-Syaibany, O. M. T. (1979). Falsafah Pendidikan Islam. Bulan
Bintang.

Amalia Nur Milla, Y. D., Tati Suryati Syamsudin, R., & Fitma Fitria
Iglima, D. L. (2025). Islamic Green School Pedoman Praktis
Sekolah Ramah Lingkungan. In: Lekkas.

Amilusholihah, A., & Ramadhan, N. J. H. (2025). Exploring The
Implementation of Artificial Intelligence in Islamic Education:
A Systematic Literature Review. Ngaji: Jurnal Pendidikan
Islam, 5(1), 3-17. https://doi.org/10.24260/NGAJI.V511.95

Amirudin, A., Muzaki, I. A., & Nurhayati, S. (2025). Problem-Based
Learning as a Pedagogical Innovation for Transforming Higher
Education Students' Islamic Religious Comprehension.
Educational Process: International Journal, 18, e2025412.

Amri, Z. (2020). Living Islam: Pendekatan antropologis dalam studi
agama. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Anderson, L. W., & Krathwohl, D. R. (2021). A Taxonomy for
Learning, Teaching and Assessing A Revision of Bloom’s
Taxonomy of Educational Objectives (Complete Edition).
Longman.
https:/ /www.scirp.org/reference/referencespapers?referencei
d=1223916

Andriani, A. (2023). Parenting Generasi Alpha Di Era Digital.
Penerbit Indocamp.

Anindya, Salsabila, Ma’shum, & Maritsa. (2021). Pengaruh
Teknologi Dalam Dunia Pendidikan. Jurnal Penelitian Dan
Kajian Sosial Keagamaan, 18(2).
Https://Doi.Org/Https:/ /Doi.Org/10.46781 /Al-
Mutharahah.V18i2.303

Anwar, M. A., & Inayati, N. L. (2025). Gamification Of Islamic
Education: Exploring The Role Of Wordwalls In Increasing

174



Student Participation In Learning The Qur’an And Hadith.
Fikroh: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 18(2), 281-
291. https://doi.org/10.37812/FIKROH.V18I[2.1898

Ardiansyah, D., & Basuki, B. (2023). Implementasi Nilai-nilai
Kesalehan Sosial di Pondok Pesantren dalam Menghadapi Era
Society 5.0. Jurnal Inovasi Pendidikan, 1(2), 64-81.
https://doi.org/10.60132/JIP.V1I2.16

Ariani, D. (2021). Gamifikasi Untuk Pembelajaran. Jurnal
Pembelajaran Inovatif.
Https://Doi.Org/Https:/ /Doi.Org/10.21009/JP1.032.09

Arifin, Z. (2012). Evaluasi Pembelajaran: Prinsip, Teknik, dan
Prosedur. PT Remaja Rosdakarya.

Ariyanto, A., & Fauziati, E. (2022). Pembelajaran Daring di Sekolah
Dasar dalam Perspektif Teori Belajar Konektivisme George
Siemens. Jurnal Mitra Swara Ganesha, 9(2), 144-153.

Arkoun, M. (1994). Rethinking Islam: Common questions,
uncommon answers. Boulder: Westview Press.

Arsyad, A. (2013). Media Pembelajaran. PT.RajaGrafindo Persada.
https:/ /www.rajagrafindo.co.id /produk/media-
pembelajaran/

Arsyad, A. (2020). Media Pembelajaran. Jakarta: Raja Grafindo
Persada.

Auda, J. (2008). Magasid al-Shariah as philosophy of Islamic law:
A systems approach. London: The International Institute of
Islamic Thought (IIIT).

Auliya, S. (2025). Keunggulan Pembelajaran Berbasis Teknologi di
Sekolah Islam Terpadu. Retrieved from
https:/ /www.journey.sekolahauliya.sch.id /keunggulan-
pembelajaran-berbasis-teknologi-di-sekolah-islam-terpadu/.
Diakses, September 2025

Auliyah, D. D., & Nursalim, E. (2025). Optimalisasi pembelajaran
pendidikan agama Islam berbasis teknologi digital. Jurnal
Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan, 2(3), 394-402.

Ausubel, D. P. (2000). The nature of meaning and meaningful
learning. In The acquisition and retention of knowledge: A
cognitive view (pp. 67-100). Springer.

Azis, A., Hilmy, M., & Erawati, D. (2025). Integrasi Media dalam
Pembelajaran: Pendekatan Konstruktivisme Vygotsky: Media

175



Integration in Learning: Vygotsky’s Constructivism Approach.
Anterior Jurnal, 24(3), 1-7.

Azmi, S. (2013). Menumbuhkan Profesionalisme Guru Dalam
Pembelajaran Berkelanjutan. Fakultas Keguruan Dan Ilmu
Pendidikan, 15(1), 1-13.

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di
Tengah Tantangan Milenium III. Kencana Prenada Media
Group.

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi menuju
milenium baru. Jakarta: Kencana.

Beane, J. A. (1995). Curriculum integration and the disciplines of
knowledge. The Phi Delta Kappan, 76(8), 616-622.

Beane, J. A. (1997). Curriculum integration: Designing the core of
democratic education. Teachers College Press.

Bennett, S., Maton, K., & Kervin, L. (2008). The ‘digital natives’
debate: A critical review of the evidence. British Journal of
Educational Technology, 39(5), 775-786.

Bety, T. N., & Ariani, D. (2020). Gagasan Generasi Milenial Dan
Generasi Z Untuk Indonesia Emas 2045. Fianosa Publishing.

Biesta, G. (2021). World-centred education: A view for the present:
Routledge.

Bonwell, C. C., & Eison, J. A. (1991). Active Learning: Creating
Excitement in the Classroom. ASHE-ERIC Higher Education
Reports.

Boss, S., & Krauss, J. (2014). Reinventing Project-Based Learning:
Your Field Guide to Real-World Projects in the Digital Age.
International Society for Technology in Education.

Brookhart, S. M. (2013). How to create and use rubrics for formative
assessment and grading. ASCD.
https:/ /books.google.com/books/about/How_to_Create_and_
Use_Rubrics_for_Format.html?hl=id&id=VTbyCyXs8qwC

Brown, H. D. (2001). Teaching by Principles: An Interactive
Approach to Language Pedagogy. Longman.

Budiono, S., Sanusi, M., Ghafur, O. A., & Ardianto, R. A. (2024).
Pembelajaran pendidikan agama Islam berbasis proyek.
Jurnal Penelitian Guru Indonesia, 4(3), 1534-1544.

Bungin, B. (2019). Sosiologi media: Perspektif teknologi, informasi,
dan digitalisasi media. Jakarta: Kencana.

176



Campbell, H. A., & Tsuria, R. (2021). Digital religion:
Understanding religious practice in digital media. Routledge.

Campbell, W. K., & Miller, J. D. (2011). The Handbook of
Narcissism and Narcissistic Personality Disorder: Theoretical
Approaches, Empirical Findings, and Treatments. Wiley.
https://books.google.co.id /books?id=_STKoGb80Oi8C

Chen, C. C., & Unal, A. F. (2023). Individualism-Collectivism: A
Review of Conceptualization and Measurement. Oxford
Research Encyclopedia of Business and Management.

Chen, L. L., Mirpuri, S., Rao, N., & Law, N. (2021).
Conceptualization and measurement of digital citizenship
across disciplines. Educational Research Review, 33, 100379.
https://doi.org/10.1016/J.EDUREV.2021.100379

Chinn, C. A. (2011). Educating for Critical Thinking: Thought-
provoking Questions. Educational Psychologist, 46(1).

Chong, Z.-Y., Koo, A.-C., Rahmat, H., Amir Sharji, E., Lim, K.-Y., &
Teoh, S.-H. (2025). Online interactive resilience programme for
final-year university students. Cogent Education, 12(1),
2474797.

Christianingrum, Sumar, Saptadi, T. S., & Sari, D. Y. (2025).
AUGMENTED AND VIRTUAL REALITY. PT Arr Rad Pratama.

Clark, L. S. (2009). Digital Media and The Generation Gap.
Information, Communication & Society, 12(3), 388-407.
https://doi.org/10.1080/13691180902823845

Cuncic, A. (2023). Why Gen Z Is More Open To Talking About Their
Mental Health. In Very Well Mind.

Daimah, D., Mutala’liah, F. L., & Huda, N. (2024). Digital ethic
in Islam: The Qur’anic prototype of social media usage. Al-ljaz:
Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hukum Islam, 6(1), 23-39.

Dede, C. (2005). Planning for Neomillennial Learning Styles.
EDUCAUSE Quarterly, 28(1).

Diana, I. N., Afandi, M., & Yahya, M. (2020). Service Learning
[Khidmah] and Students’ Social Intelligence: Nurturing
Khidmah at Islamic Boarding School of Nurul Huda Malang,
Indonesia. Proceedings of the 1st International Conference on
Recent Innovations (ICRI 2018), 1402-1412.
https://doi.org/10.5220/0009928414021412

Earl, L. M. (2013). Assessment as Learning: Using Classroom
Assessment to Maximize Student Learning. SAGE

177



Publications.
https://books.google.co.id /books?id=XKh17I0 106 MC

Fadlillah, N., & Kusaeri. (2024). Optimizing Assessment for
Learning in Islamic Education through Authentic and
Diagnostic Assessment: A Systematic Literature Review.
Jurnal Kependidikan: Jurnal Hasil Penelitian Dan Kajian
Kepustakaan Di Bidang Pendidikan, Pengajaran, Dan
Pembelajaran, 10(2), 654-667.
https://doi.org/10.33394/JK.V10I12.11555

Fake, H., & Dabbagh, N. (2023). Designing personalized learning
experiences: A framework for higher education and workforce
training. Routledge.
Fatimah, S., & Nurhaliza, M. (2022). Media sosial sebagai
sarana pembentukan karakter Islami generasi muda. Jurnal
Dakwah dan Komunikasi, 13(3), 301-318.

Fauziah, Z. (2024). Implementasi Penilaian Psikomotorik
Pembelajaran PAI melalui Unjuk Kerja Tata Cara Sholat di SMP
Ma’arif 2 Ponorogo. Muaddib: Jurnal Pendidikan Agama Islam,

2(02), 73-83.
https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/muaddib/a
rticle/view /6457

Firmansyah, M. I., Anwar, S., Purnamasari, I., & Sudirman, S.
(2024). Model project based learning (PJBL): Definisi, Unsur-
Unsur, dan Implikasinya Dalam Pembelajaran Pendidikan
Agama Islam di Persekolahan. TAKLIM: JURNAL PENDIDIKAN
AGAMA ISLAM VYupenuteau: Universitas Pendidikan Indonesia
(UP]), 22(2), 109-126.

Firnando, H. G., Khair, N., & Setiawati, C. (2025). Religious
Education 5.0: Concept, Design, and Implementation of
Adaptive Pedagogy in Islamic Religious Education for the
Society 5.0 Era. Indonesian Journal of Islamic Educational
Review, 2(3), 241-254.

Fithriyah, N. (2020). Digital Spirituality: Integrating Technology in
Islamic Spiritual Learning. Journal of Islamic Education
Studies, 8(2).

Fitria, N., & Anwar, M. (2020). Moderasi beragama di era
digital: Relevansi nilai wasatiyyah dalam pendidikan. Jurnal
Pendidikan Islam, 12(2), 145-160.

178



Fleming, N. D. (2001). Teaching and Learning Styles: VARK
Strategies. Christchurch: N.D. Fleming.

Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. Herder and Herder.

Freire, P. (2000). Pedagogy of the oppressed. New York: Continuum.

Furco, A. (2016). Service-Learning: A Balanced Approach to
Experiential Education.
https://unomaha.azl.qualtrics.com/jfe/form/

Gibbons, T. (2016). Christianity as public religion in the post-
secular 21st century. In Oxford Research Encyclopedia of
Communication. Oxford University Press.

Ginusti, G. N. (2023). The implementation of digital technology in
online project-based learning during pandemic: EFL students’
perspectives. J-SHMIC: Journal of English for Academic, 10(1),
13-25.

Gobang, P. M., Repe, M. R., Mandona, K. C. K., Kendo, Y. D., &
Sari, N. (2025). Efektivitas Google Classroom Sebagai Learning
Management System Dalam Meningkatkan Interaksi Siswa
Dan Pengajar. Al-Irsyad Journal of Mathematics Education,
4(2), 294-306.

Gustaman, R. F., Rosita, L., Prabawati, M. N., Putra, D. D., Tri
Wardati Khusniyah, E. S. R., Ramadhan, I. R., Setyawan, F.
H., Widyaswari, M., & Indrianeu, T. (N.D.). Literasi Digital
Sebagai Kunci Pendidikan Di Eera Teknologi. Bayfa Cendekia
Indonesia.

Habibi, F. N. A., Safitri, S. S. A., & Basuki. (2025). Penggunaan
Artificial Intelligence Dalam Proses Audit: Sudut Pandang
Etika Islam. EQUALITY, 28(1), 1-14.
Https:/ /Doi.Org/Equityvol. 28, No.1, 2025, 1-14DOI:

Hafidhuddin, D. (2020). Integrasi Islam dan Teknologi dalam
Pendidikan. Jakarta: Kencana.

Hamaniuk, V. A., Semerikov, S. O., & Shramko, Y. V. (2025).
Educational innovation and resilience in crisis: A critical review
of ICHTML 2025. Educational Dimension, 13, 1-56.

Hamdi Abdillah, LC., M. (2025). Kompetensi Guru Pendidikan
Agama Islam. Widina Media Utama.

Hamdi, S., & Muslimah. (2022). The Dilemma of Applying Authentic
Assessment to Agidah Akhlak Subjects. Nazhruna: Jurnal
Pendidikan Islam, 5(3), 1091-1104.
https://doi.org/10.31538 /NZH.V513.2211

179



Hammond, L. D. (2000). How Teacher Education Matters. Journal
of Teacher Education, 51(3).

Hamzah, M. (2020). Pendidikan karakter berbasis nilai akhlak
dalam menghadapi era globalisasi. Jurnal Pendidikan Islam
Indonesia, 5(2), 145-157.

Hanif, M. (2025). Islamic Education Design for Generation Z. Asian
Journal of Natural Sciences, 4(2), 77-92.

Harianti, W. S., Huwaida, R., Adriwiguna, N. S., & Qudsyi, H.
(2022). Muraqabah intensification therapy (MIT): an alternative
Islamic therapy for social media addiction. International
Journal of Public Health Science (IJPHS), 11(1), 38-46.
https://doi.org/10.11591/1JPHS.V1111.21137

Haris, M., & Kumar, A. (2019). Digital Collaboration in Education:
Tools and Strategies. Journal of Educational Technology, 45(3).

Hariyono, H., Judijanto, L., Baka, C., Fatimah, I. F., Haryono, P.,
& Efitra, E. (2025). Literasi Digital dan Media dalam Dunia
Pendidikan. PT. Green Pustaka Indonesia.

Haryanto, S. (2015). Antropologi agama: Teori, metode, dan aplikasi
dalam studi Islam. Jakarta: Kencana.

Hasan, N. (2009). The making of public Islam: Piety, agency, and
commodification on the landscape of the Indonesian public
sphere. Contemporary Islam, 3(3), 229-250.

Hasanah, N. (2024). Students’ Perception of Using Quizizz
Gamification for English learning in Islamic Education. AL-
MIKRAJ Jurnal Studi Islam Dan Humaniora (E-ISSN 2745-
4584), 5(01), 1205-1218.
https://doi.org/10.37680/ALMIKRAJ.V5I01.6231
Hasanah, U. (2021). Lingkungan sosial dan pengaruhnya
terhadap perkembangan akhlak remaja. Jurnal Psikologi
Islam, 8(2), 201-215.

Hasanah, U. (2022). Pendekatan spiritual dalam internalisasi
nilai moral pada generasi muda. Jurnal Pendidikan Islam,
14(2), 112-125.

Hasanah, U., Rofiqoh, R., & Supriadi, S. (2024). Membangun
karakter generasi digital melalui literasi digital perspektif
pendidikan Islam. Equilibrium: Jurnal Pendidikan Islam,
12(1), 15-32.

180



Hashim, R. (2017). Islamic Pedagogy and Teacher Professionalism.
The International Journal of Learning in Higher Education,
24(4).

Hashim, Rosnani & Langgulung, Hasan. (2010). Pendidikan Islam:
Membangun Manusia Berakhlak Mulia. Kuala Lumpur: IIUM
Press.

Hasiana, I., & Pitasari, M. A. R. (2025). Evaluasi Pembelajaran
Berbasis Taksonomi Bloom dalam Mengembangkan
Keterampilan Berpikir Kritis Siswa. Indonesian Journal on
Education (IJoEd), 1(4), 411-417.
https://doi.org/10.70437 /DGKP2Y75

Hasibuan, R. H., & Nurhasanah. (2024). PENGEMBANGAN
KONSEP DASAR PENDIDIKAN PADA GENERASI ALPHA.
Penerbit Adab.

Hasniah, & Sugeng. (2025). Implementation of PAI Evaluation in
the Context of Inclusive Learning. ALSYS, 5(6), 2291-2308.
https://doi.org/10.58578 /ALSYS.V516.7952
Hasyim, N., Abdullah, R., & Ismail, M. (2023). Islamic digital
literacy and moral education in Malaysian schools. Journal of
Islamic Education Research, 15(2), 89-105.

Heinich, R., Molenda, M., Russell, J., & Smaldino, S. (2013).
Instructional Media and Technology for Learning. New York:
Pearson.

Henry, A. M. (2021). Religious Literacy in Social Media: A Need for
Strategic Amplification. Religion & Education, 48(1), 89-101.
https://doi.org/10.1080/15507394.2021.1876507

Hermann, A., & Fuller, R. (2017). Trait Narcissism and
Contemporary Religious Trends. Archive for the Psychology of
Religion, 39(2), 99-117. https://doi.org/10.1163/15736121-
12341339

Hernandez, J. M., Ben-Joseph, E. P., Reich, S., & Charmaraman,
L. (2024). Parental Monitoring of Early Adolescent Social
Technology Use in the US: A Mixed-Method Study. Journal of
Child and Family Studies, 33(3), 759-776.
https://doi.org/10.1007/S10826-023-02734-6/TABLES /4

Hidayah, A. R., Hanifiyah, F., & Fauzi, A. (2025). Portfolio
Assessment Strategies to Improve Prospective Teacher
Competency in Islamic Religious Education Learning.

181



Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman, 15(1), 1-
22. https://doi.org/10.33367/J1.V1511.6464

Hidayah, N. N. (2022). Pembelajaran PAI Berbasis Teknologi
Melalui Blended Learning di sekolah.mu.

Hidayat, R., & Rachman, F. (2022). Discipline and digital
literacy: Building student productivity in the digital age. Jurnal
Teknologi Pendidikan, 24(1), 33-47.

Holmes, W., Bialik, M., & Fadel, C. (2019). Artificial intelligence in
education promises and implications for teaching and learning:
Center for Curriculum Redesign.

Huda, M. (2020). Digital ethics and Islamic values: Challenges for
education. Yogyakarta: Deepublish.

Husnawadi. (2025). A Correlational Study of the Bahtsul Masail
Method, Learning Motivation, and Students’ Understanding of
Islamic Law. AS-SABIQUN, 7(3), 509-521.
https://doi.org/10.36088 /ASSABIQUN.V7I3.5692

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (2010). Madarij al-Salikin. Dar al-Kotob
al-Ilmiyah.

Ichsan, I. Z., Sigit, D. V., Miarsyah, M., Ali, A., Negeri, U. L.,
Makassar, A., & Prayitno, T. A. (2019). HOTS-AEP: Higher
Order Thinking Skills from Elementary to Master Students in
Environmental Learning. European Journal of Educational
Research, 8(4), 935-942. https://doi.org/10.12973/eu-
jer.8.4.935

Idris, M. M., & Asyafah, A. (2020). Authentic Assessment in Islamic
Education. Jurnal Kajian Peradaban Islam, 3(1), 1-9.
https://doi.org/10.47076/jkpis.v3il.36

Irmawati, & Khozin. (2024). Analysis of Cognitive Revised Bloom’s
Taxonomy in the PAI RPP Document at Sinarmekar Elementary
School, Sukabumi Regency. Al-Afkar, Journal For Islamic
Studies, 7(4), 699-710.
https://doi.org/10.31943/AFKARJOURNAL.V714.1127

Isgandarova, N. (2019). Muragaba as a Mindfulness-Based Therapy
in Islamic Psychotherapy. Journal of Religion and Health,
58(4), 1146-1160. https://doi.org/10.1007/S10943-018-
0695-Y/METRICS

Ismail, I. (2020). Teknologi Pembelajaran Sebagai Media
Pembelajaran. Cendekia Publisher.

182



Isnaini, N., & Jannah, N. (2024). Islamic Religious Education (PAI)
Learning Assessment Based On Higher Order Thinking Skills
(HOTS) At SMK Muhammadiyah 5 Jember. AL-WIJDAN
Journal of Islamic Education Studies, 9(3), 334-353.
https://doi.org/10.58788 /ALWIJDN.V9I3.4647
Isnaini, R. (2022). Komunikasi keluarga Islami dalam
membentuk karakter anak. Jurnal Komunikasi Islam, 12(1),
45-60.

Jasser, A. (2014). Revisiting maqgasid al-shariah: A new approach
to Islamic legal philosophy. Kuala Lumpur: Islamic Book Trust.

Jimenez, J. (2023). Parenting Gen Z: Guiding Your Child Through
A Hostile Culture. Focus On The Family.

Johnson, D. W., & Johnson, R. T. (2009). An Educational
Psychology Success Story: Social Interdependence Theory and
Cooperative Learning. Educational Researcher, 38(5).

Juhaidi, A., Fitria, A., Hidayati, N., Syaifuddin, Ridhahani, Aseri,
A.F.,Umar, M., Aseri, M., & Riza, M. (2023). Digital Citizenship
of Generation Z in Indonesia: Does Islamic Higher Education
Matter? Journal of Higher Education Theory and Practice,
23(13), 165-181.
https://doi.org/10.33423 /JHETP.V23113.6325

Kapp, K. M. (2012). The Gamification of Learning and Instruction:
Game-based Methods and Strategies for Training and
Education. John Wiley & Sons.
https://books.google.co.id /books?id=M2Rb9ZtFxccC

Kaur, D. P., Kumar, A., Dutta, R., & Malhotra, S. (2022). The role
of interactive and immersive technologies in higher education:
A survey. Journal of Engineering Education Transformations,
79-86.

Kemdikbud. (2017). Panduan Praktis Penyusunan Project Based
Learning. Direktorat Pembinaan SMA.

Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi Beragama. Badan Litbang
dan Diklat, Kementerian Agama RI.
https:/ /books.google.co.id /books?id=WkcZOQEACAAJ

Khalil, S. A., & Razif, N. F. M. (2022). Pembelajaran dan Penilaian
Menggunakan E-Portfolio: Kajian Terhadap Penerimaan
Pelajar Figh al-Jinayat dan Figh al-Muamalat. Journal of
Islamic Educational Research, 8(1), 13-24.
https://doi.org/10.22452 /JIER.VOL8NO2022.2

183



Khanip, A., Ikhrom, Sutiyono, A., Susilo, E., & Sukarni. (2024).
Strategi Pembelajaran Pai Bagi Generasi Alpha (Studi
Lapangan Di Sd Darul Qur’an School Kota Semarang). Journal
of Islamic and Scientific Education Research, 1(1), 32-42.
https://jurnal.uinsyahada.ac.id/index.php/SJPAIl/article/vie
w/11138

Kontesa, D. A., & Fauziati, E. (2022). Teori connectivism dan
implikasinya terhadap pemanfaatan e-learning dalam
pembelajaran di sekolah dasar. Jurnal Mitra Swara Ganesha,
9(2), 117-126.

Kunandar. (2021). Penilaian Autentik: Penilaian Hasil Belajar.
Rajagrafindo.

Kuntarto, E. (2017). Pembelajaran berbasis digital sebagai model
pembelajaran abad 21. Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 123-
135.

Kuntowijoyo. (1997). Identitas Politik Umat Islam. Bandung: Mizan.

Kuntowijoyo. (2001). Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi,
dan Etika. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Kustandi, C., & Darmawan, D. (2020). Pengembangan Media
Pembelajaran. Kencana.

Laal, M., & Ghodsi, S. M. (2012). Benefits of Collaborative Learning.
Procedia - Social and Behavioral Sciences, 31.

Lapidot-Lefler, N., & Barak, A. (2015). The benign online
disinhibition effect: Could situational factors induce self-
disclosure and prosocial behaviors? Cyberpsychology: Journal
of Psychosocial Research on Cyberspace, 9(2), 3.
https://doi.org/10.5817/CP2015-2-3

Larmer, J., & Mergendoller, J. R. (2015). Why We Changed Our
Model of the "8 Essential Elements of PBL". Buck Institute for
Education.

Latifah, S. (2022). Rahmah values in digital content and their
impact on social harmony. Jurnal Ilmu Sosial Islam, 10(3),
201-215.

Ledoh, C. Candra, Judijanto, L., Hartati, T., Apriyanto, Pamangin,
W. W., & Haluti, F. (2025). Pendidikan Abad 21: Menyambut
Transformasi Dunia Pendidikan Di Era Society 5.0. PT.
Sonpedia Publishing Indonesia.

Lickona, T. (1992). Educating for Character: How Our Schools Can
Teach Respect and Responsibility. Bantam Books.

184



Livingstone, S., & Helsper, E. (2007). Gradations in digital
inclusion: children, young people and the digital divide. New
Media & Society, 9(4), 671-696.
https://doi.org/10.1177/1461444807080335

Lubis, A. S., & Handayan, R. (2021). Generasi Z Dan
Entrepreneurship. Penerbit Andi.

Lubis, D. C., Harahap, F. K. S., Syahfitri, N., Sazkia, N., & Siregar,
N. E. (2024). Pembelajaran berbasis proyek: Mengembangkan
keterampilan abad 21 di kelas. Edu Society: Jurnal
Pendidikan, Ilmu Sosial Dan Pengabdian Kepada Masyarakat,
4(1), 1292-1300.

Lyman, F. (1981). The Responsive Classroom Discussion: The
Inclusion of All Students. In A. Anderson (Ed.), Mainstreaming
Digest. University of Maryland Press.

Ma’arif, A. I., & Nursikin, M. (2024). Evolusi desain pembelajaran
PAI: Menyongsong era digital dengan metode yang efektif.
Jurnal Pendidikan Tembusai, 8(3), 41139-41148.

Ma’arif, M. A. (2018). Paradigma Baru Pengembangan Kurikulum
Pendidikan Agama Islam. PEDAGOGIK: Jurnal Pendidikan,
5(1), 109-123. https://doi.org/10.33650/PJP.V511.227

Mahliatussikah, H., Shidigiyah, F. R. A., Tamami, F. N. I,
Mardatillah, H., Erwani, E., & Wafa, M. S. (2025). Integrating
Augmented Reality in Islamic Education: A Case Study of Al
Ma’arif Singosari High School. HEUTAGOGIA: Journal of
Islamic Education, 5(1), 107-116.

Majid, A. (2014). Penilaian Autentik: Proses dan Hasil Belajar.
Interes Media.
https://perpustakaan.binadarma.ac.id/opac/detail-
opac?id=2042

Majid, A. (2018). Perencanaan Pembelajaran. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Majid, A. (2018). Perencanaan Pembelajaran: Mengembangkan
Standar Kompetensi Guru. Bandung: Remaja Rosdakarya.
Marei, F. G. (2024). God’s Influencers: How Social Media Users
Shape Religion and Pious Self-Fashioning. Journal of Religion,
Media and Digital Culture, 13(2), 143-172.

https://doi.org/10.1163/21659214-BJA10140

Markham, T. (2011). Project Based Learning: Design and Coaching
Guide. HeartIQ Press.

185



Marlina, S. (2025). Model Pembelajaran Mikro (Microlearning)
Berbasis Multimedia untuk Meningkatkan Retensi Materi di
Sekolah Menengah. Jurnal Inovasi Pendidikan Vol, 1(1), 8.

Maskun, R., Khairi, S. M. M., Sulaiman, M. N. A., Aris, N. M., Omar,
M. M., & Mohamed, M. (2025). Digital Wellbeing Among
Generation Y in Malaysia: Implications, Challenges, and the
Path Forward. Asia Pacific Journal of Business, Humanities
and Education, 10(1), 44-57.

Maslach, C., & Leiter, M. P. (2016). Understanding the burnout
experience: Recent research and its implications for
psychiatry. World Psychiatry, 15(2), 103-111.

Matsum, H., & Tarigan, A. A. (2022). Kecenderungan Beragama
Remaja Muslim Kota Medan. CV Merdeka Kreasi Group.

Maulana, M. F., Hernisawati, H., & Wijaya, A. (2025). The Role of
Islamic Religious Education Teachers in Shaping Student
Character in the Digital Era of Class VIII at SMP Islam Plus
Sabilunnajah. International Journal on Advanced Science,
Education, and Religion, 8(1), 352-363.
https://doi.org/10.33648 /IJOASER.V8I1.811

Maulida, K. M., & Makrufi, A. D. (2025). Membangun Karakter
Positif Generasi Z Dan Alpha: Peran Metode Pengajaran PAI Ala

Rasulullah. Tawazun, 18(2), 277-294.
Https://Doi.Org/Https:/ /Doi.Org/10.32832 /Tawazun.V18i2.
19991

Mazrur, Jennah, R., Mujib, A., & Jamalie, Z. (2023). The
Acceptance and Effectiveness of Digital Learning Technologies:
A Detailed Empirical Investigation in Islamic Study
Classrooms. Journal of Education and E-Learning Research,
10(2), 175-186. https://doi.org/10.20448/jeelr.v10i2.4495

Merilainen, M., & Ruotsalainen, M. (2024). Online Disinhibition,
Normative Hostility, and Banal Toxicity: Young People’s
Negative Online Gaming Conduct. Social Media and Society,
10(3).
https://doi.org/10.1177/20563051241274669 /ASSET/222E
3DBF-5DA9-4968-B336-
B323C6791673/ASSETS/IMAGES/LARGE/10.1177_205630
51241274669-FIG1.JPG

Milyane, T. M., Darmaningrum, K., Natasari, N., & Setiawan, G. A.
(2023). Literasi Digital. Widina Media Utama.

186



Mu’ammar, M. A., & Muchtar, N. E. P. (2025). Professional Islamic
Education Teacher In Pesantren On Imam Al-Murtadla Az-
Zabidi’s Perspective (An Analysis Of Ithafu As-Sa’adah Al-

Muttaqin). At Ta’dib, 20(1), 35-47.
Https://Doi.Org/Https://Doi.Org/10.21111/Attadib.V20il.1
4345

Muchtar, Judijanto, L., Toii, I. E. W., & Zahara, N. (2025). Green
Marketing Dan Konsumen Generasi Z: Tren, Nilai, Dan
Komunikasi Etis. Sonpedia.

Muchtar, N. E. P., & Asman, M. A. R. (2025). Penerapan Nilai-Nilai
Etika Bisnis Dalam Al-Qur’an Dan Hadis Pada Mahasiswa. Al-
Mada: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 8(2), 2599-2473.
Https://Doi.Org/10.31538/Almada.V8i2.6831

Muchtar, N. E. P., Muammar, M. A., & Wiyanti, E. (2025).
Resilience Strategies Of Islamic Religious Education Teachers
In Facing Religious Diversity in Junior High School Students.

Jurnal Cendekia, 17(1), 186-200.
https://doi.org/https://doi.org/10.37850/cendekia.v17i01.9
69

Mueller, J. (2005). The authentic assessment toolbox: enhancing
student learning through online faculty development. Journal
of Online Learning and Teaching, 1(1), 1-7.

Muhaimin. (2009). Rekonstruksi pendidikan Islam: Dari paradigma
pengembangan, manajemen kelembagaan, kurikulum hingga
strategi pembelajaran. Jakarta: Rajawali Pers.

Muhaimin. (2009). Rekonstruksi pendidikan Islam: dari paradigma
pengembangan, manajemen kelembagaan, kurikulum hingga
strategi pembelajaran. Raja Grafindo Persada.
https://books.google.co.id /books?id=a0FMcgAACAAJ

Muhaimin. (2011). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama
Islam di Sekolah, Madrasah dan Perguruan Tinggi. Jakarta:
Rajawali Press.

Muhaimin. (2014). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya
Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Muhammad, I., Darmayanti, R., & Sugianto, R. (2023). Teori
Vygotsky: Kajian bibliometrik penelitian cooperative learning
di sekolah dasar (1987-2023). Bulletin of Educational
Management and Innovation, 1(2), 81-98.

187



Mukhlas, M., Murhayati, S., & Zaitun, Z. (2024). Inovasi Sumber
dan Bahan Pembelajaran PAI Berbasis Proyek dan Multimedia.
Indonesian Research Journal on Education, 4(4), 2432 — 2439.
doi:10.31004/irje.v4i4.1641

Mukoyimah. (2025). Jejak Maya: Menelisik Media Bersama
Generasi Z. Muntaha Noor Institute.

Munawir, Erindha, A. N., & Sari, D. P. (2023). Memahami
Karakteristik Guru Profesional. Jurnal Ilmiah Profesi
Pendidikan, 8(1), 384-390.
https://doi.org/10.29303/jipp.v8il.1108

Munir. (2017). Pembelajaran Digital. Bandung: Alfabeta.

Musadad, A., Baihaqi, Choiri, M., Pujiati, T., & Asmoi. (2025). The
Role of Bahtsul Masail in Improving the Understanding of
Jurisprudence of Santri at Manbaul Hikam Islamic Boarding
School in Burneh Bangkalan. NUKHBATUL °"ULUM: Jurnal
Bidang Kajian Islam, 11(1), 96-110.
https://doi.org/10.36701 /NUKHBAH.V1111.1883

Musolin, M. H., Ismail, M. H., Farhan, M., Rois, N., Ismail, A.,
Huda, M., & Rohim, M. A. (2025). Understanding of Artificial
Intelligence for Islamic Education Support and Service:
Insights from Empirical Literature Review. Lecture Notes in
Networks and Systems, 1054 LNNS, 27-43.
https://doi.org/10.1007/978-981-97-5035-1_3

Mustafa, F., Daud, M. Bin, Yusuf, A. Bin, Kasasbeh, N., &
Alkasasbeh, K. (2025). The Correlation between the Use of
Augmented Reality in Islamic Education and Academic
Achievement among Secondary School Students in Abu Dhabi.
International Journal of Learning, Teaching and Educational
Research, 24(7), 897-913.
https://doi.org/10.26803 /IJLTER.24.7.43

Nafiati, D. A. (2021). Revisi taksonomi Bloom: Kognitif, afektif, dan
psikomotorik. Humanika: Kajian Ilmiah Mata Kuliah Umum,
21(2), 151-172. https://doi.org/10.21831/HUM.V2112.29252

Nash, C. (2025). A Scoping Review of Burnout Avoidance by
Employees During the COVID-19 Pandemic: The Role of
Psychological Flow. Encyclopedia, 5(2), 56.

Nasrudin, E., Anwar, S., & Rahman, R. A. (2025). Analysis of
Psychomotor Domain Objectives from the Perspective of
Educational Theorists. Jurnal Ilmu Pendidikan Dan

188



Pembelajaran, 4(1), 13-25.
https://doi.org/10.58706/JIPP.V4N2.P13-25

Nasrullah, R. (2018). Etnografi virtual: Riset komunikasi, budaya,
dan siber. Jakarta: Kencana.

Nata, A. (2010). Perspektif Islam tentang strategi pembelajaran.
Jakarta: Kencana.

Nata, A. (2016). Pendidikan Islam di Era Globalisasi: Peluang dan
Tantangan. Jakarta: Rajawali Pers.

Ng, W. (2012). Can we teach digital natives digital literacy?
Computers & Education, 59(3), 1065-1078.

Norianda, N., Dewantara, J. A., & Sulistyarini, S. (2021).
Internalisasi nilai dan karakter melalui budaya sekolah (Studi
Budaya Sekolah Jumat Berkah). Waskita: Jurnal Pendidikan
Nilai dan Pembangunan Karakter, 5(1), 45-57.
doi:10.21776/ub.waskita.2021.005.01.4

Norman, E., Pahlawati, E., Siregar, M. L., & Damayanthy, D.
(2025). Digital Transformation of Islamic Education: AlI,
Gamification, and Pedagogical Adaptation for Generation Z.
Medina-Te: Jurnal Studi Islam, 21(1), 37-49.
https://doi.org/10.19109/MEDINATE.V2111.27952

Nurdin, A. (2019). Model Pembelajaran Konstruktivistik-
Humanistik untuk Pendidikan Agama Islam di Era Digital.
Jurnal Pendidikan Islam, 12(2)..

Nurhayani, Botifar, M., & Wanto, D. (2023). Portfolio Assessment
in Scope of Learning Competence-Based Islamic Religious
Education (PAI). Journal of Educational Analytics, 2(1), 21-34.
https://doi.org/10.55927 /JEDA.V211.1939
Nurhayati, D., & Rahman, A. (2021). The role of honesty in
strengthening character education in the digital era. Jurnal
Pendidikan Karakter, 11(1), 89-104.

Nursalim, E. (2024). Integrated Technology and Traditional
Pedagogy: Echancing Islamic Education in Digital in a Digital
Age. International Journal of Progressive Sciences and
Technologies, 44(2), 86-90.
https://doi.org/10.52155/ijpsat.v44.2.6168

O’Malley, J. M., & Pierce, L. V. (1996). Authentic Assessment for
English Language Learners: Practical Approaches for Teachers.
Addison-Wesley Publishing Company.
https://books.google.co.id /books?id=cEViQgAACAAJ

189



Oblinger, D. G., & Oblinger, J. L. (Eds.). (2005). Educating the Net
Generation. EDUCAUSE.

Ouyang, F., & Zhang, L. (2024). Al-driven learning analytics
applications and tools in computer-supported collaborative
learning: A systematic review. Educational Research Review,
44, 100616.

Paling, S., Fatqurhohman, & Makmur, A. (2024). Media
Pembelajaran Digital. TOHAR MEDIA.

Pandanwangi, A., Analya, P., & Kiswantomo, H. (2025). Kesehatan
Mental E-generation. Zahir Publishing.

Partini, D., Syamsuri, Juita, D. R., Irawan, D., Darmawati, &
Prastyandhari, G. A. I. M. (2025). Media Pembeljaran. Azzia
Karya Bersama.

Patrysha, C., Azizah, N., & Gusmaneli, G. (2024). Meningkatkan
Partisipasi Siswa Melalui Metode Project Based Learning dalam
Pendidikan Agama Islam. JISPENDIORA Jurnal Ilmu Sosial
Pendidikan Dan Humaniora, 3(2), 01-12.

Perangin-Angin, D. L. B., & Oktavia, R. (2025). Inovasi
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Berbasis Teknologi
Digital. Jurnal Penelitian Ilmiah Interdisipliner, 9(10), 371-
380.
https://sejurnal.com/pub/index.php/jpii/article/view/9540

Pranoto, B. A., & Haryanto, B. (2023). Shaping ethical digital
citizens through Islamic education. Indonesian Journal of
Islamic Studies, 7(2), 101-118.

Prasetio, H. (2024). Fenomena Gen Z dan Milenial. Wawasan Ilmu.

Pratiwi, V. D., Nugraha, N., Muttaqin, Z., Usman, U., & Maslani, M.
(2024). Digital Teaching Materials for Islamic Religious
Education Based on Project Based Learning: Needs Analysis
and Development Study. Journal of Education Technology
Information Social Sciences and Health, 3(2), 1150-1156.

Prensky, M. (2001). Digital natives, digital immigrants part 2: Do
they really think differently? On the Horizon, 9(6), 1-6.

Prensky, M. (2010). Teaching Digital Natives: Partnering for Real
Learning. Corwin Press.

Prihantoro, W. K., & Suyadi, S. (2021). Islamic Education Based on
Higher Order Thinking Skills (HOTS) in The Perspective of
Neuroscience. Al-Misbah (Jurnal Islamic Studies), 9(1), 1-16.
https://doi.org/10.26555/AL-MISBAH.V911.3711

190



Purnomo, P. (2023). Keterampilan Komunikasi Interpersonal Guru
Dalam Pembelajaran Digital Berbasis Daring. Jurnal Inovasi
Pembelajaran Di Sekolah, 4(2), 214-222.

Purwanto, Y., Qowaid, Ma’rifataini, L., & Fauzi, R. (2019).
Internalisasi nilai moderasi melalui pendidikan agama Islam di
perguruan tinggi umum. EDUKASI: Jurnal Penelitian
Pendidikan Agama Dan Keagamaan, 17(2), 110-124.

Putra, D. H. A., & Ayyaisy, H. I. (2025). Optimizing Digital
Technology in Progressive Islamic Education to Enhance Public
Literacy and Combat Hoaxes. Multicultural Islamic Education
Review, 3(1), 63-74.
https://doi.org/10.23917 /MIER.V311.9915

Putri, A. D., Jubaedah, Azzahra, N. A., Mulyantini, S., Ariaputri, A.
S., Wahyudi, & Sumilir, H. F. K. (2024). Tren Perilaku
Keuangan Generasi Z. Deepublish.

Putri, A., & Hidayat, R. (2020). Pembiasaan sebagai strategi
pendidikan karakter anak di era digital. Jurnal Pendidikan
Karakter, 10(2), 88-99.

Putri, L., & Fadhilah, N. (2020). Responsibility and ethics in
digital communication among Muslim youth. Jurnal
Komunikasi Islam, 9(2), 75-88.

Qomaruzzaman, B., & Busro, B. (2021). Doing Hijrah through
music: A religious phenomenon among Indonesian musician
community. Studia Islamika, 28(2), 385-412.

Rahim, B. (2020). Media Pendidikan. Rajawali Printing.

Rahma, P. A. A., & Mufidah, V. N. (2025). Implementasi teknologi
digital dalam pengelolaan kelas pada pembelajaran pendidikan
agama Islam. IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam, 3(1), 110-120.

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an
intellectual tradition. Chicago: University of Chicago Press.

Rahmawati, D. (2018). Millennials dan I Generation Life. Diva
Press.

Rahmawati, D. (2022). Reward and punishment dalam
pembentukan perilaku moral siswa. Jurnal Studi Pendidikan,
15(3), 201-215.

Rahmawati, N., & Suhartini, T. (2021). Peran keluarga dalam
pembentukan akhlak anak di era digital. Jurnal Pendidikan
Islam, 10(2), 155-168.

191



Ramadhan, F. (2023). Trust, amanah, and professional ethics
in the digital society. Jurnal Etika Islam, 15(1), 50-66.
Ramadhani, F. (2021). Peran keteladanan guru dalam
internalisasi nilai akhlak siswa. Jurnal Studi Pendidikan
Islam, 13(1), 22-37.

Rasto, Aminah, A., Fetri, T. R., & Firda, M. R. (n.d.). Kearifan Lokal
untuk Gen Z. Penerbit Adab.

Raya, R., Supianto, A. A., & Furqon, M. T. (2021). Pengembangan
Aplikasi Pendeteksi Kesalahan Dalam Membaca Al-Qur’an
Berbasis Android Menggunakan Speech Recognition Dengan
Menerapkan Metode Jaro Winkler Distance. Jurnal
Pengembangan Teknologi Informasi Dan [lmu Komputer, 5(8),
3488-3497. https:/ /j-ptiik.ub.ac.id/index.php/j-
ptiik/article/view /9624

Reed, H. C. (2022). E-learning fatigue and the cognitive,
educational, and emotional impacts on communication
sciences and disorders students during COVID-19.
Perspectives of the ASHA Special Interest Groups, 7(6), 1885-
1902.

Rengganis, A., & Pakpahan, H. C. U. (2025). Pengaruh Penggunaan
Learning Management System (LMS) terhadap Prestasi
Akademik dan Keterlibatan Mahasiswa dalam Pembelajaran
Daring. Journal Of Information Technology, 1(1), 175-183.

Ribble, M. (2015). Digital Citizenship in Schools: Nine Elements All
Students Should Know. International Society for Tech in Ed.
https:/ /books.google.co.id /books?id=z6 WpCgAAQBAJ

Ridwan, M. S., Winario, M., & Kamalin, M. (2025). Hukum Islam
terhadap Transaksi Digital: Studi tentang Jual Beli Online
dalam Perspektif Figh Muamalah. Journal of Legal
Sustainability, 2(2), 31-38.
https://doi.org/10.63477/JOLS.V212.241

Ridwan, R. (2022). Integrasi Teknologi Digital dalam Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam di Era Industri 4.0. Proceedings
Series on Social Sciences & Humanities, 4, 23-26.

Rogers, C. R. (1983). Freedom to Learn for the 80's. Charles E.
Merrill Publishing Company.

Rokhman, F. (2019). Spiritualitas Generasi Z: antara Agresivitas
Digital dan Kelaparan Makna. Jurnal Studi Pemikiran Islam,
15(1), 78-95.

192



Rozali, Y. A. (2014). Hubungan Self Regulation Dengan Self
Determination (Studi Pada Mahasiswa Aktif Semester Genap
2013/2014, Ipks 2.75, Fakultas Psikologi, Universitas X,
Jakarta). Jurnal Psikologi Esa Unggul, 12(02), 127230.

Rudianto. (2024). Perkembangan Teknologi Komunikasi. UMSU
Press.

Rusman. (2018). Belajar dan Pembelajaran berbasis Komputer:
Mengembangkan Profesionalisme Guru Abad 21. Alfabeta.
https://perpustakaan.binadarma.ac.id/opac/detail-
opac?id=2906

Rusnaini, R., Raharjo, R., Suryaningsih, A., & Noventari, W. (2021).
Intensifikasi Profil Pelajar Pancasila dan Implikasinya
Terhadap Ketahanan Pribadi Siswa. Jurnal Ketahanan
Nasional, 27(2), 230-249.
https://doi.org/10.22146/JKN.67613

S, K. (2025). Artificial Intelligence Awareness and Readiness among
Undergraduate Students in Islamic Higher Education.
LinguaEducare: Journal of English and Linguistic Studies,
2(2), 143-154. https://doi.org/10.63324/LEC.2V.21.111

Sadiman, A. S. (2019). Media Pendidikan: Pengertian,
Pengembangan, dan Pemanfaatannya. Jakarta: Rajawali Pers.

Safiqo, T., & Ghofur, A. (2025). Peran Guru Pendidikan Agama
Islam dalam Membentuk Karakter Religius Peserta Didik di
Era Digital. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 4(1), 81-90.
https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAl/article/view/43
026

Safitri, D., Noviani, D., Anggraini, L., & Vitasari, D. (2025).
Gamification in Islamic Religious Education Effectiveness and
Challenges in Increasing Students’ Learning Motivation.
Journal Analytica Islamica, 13(2), 416-423.

Safitri, F., Ramlah, R., Sandy, W., & Siregar, A. C. (2025). Literasi
Digital dalam Dunia Pendidikan. PT. Sonpedia Publishing

Indonesia.
Sakdiah, Hayati, Mahmud, S., & Furqan, M. (2025). Gamification
in Islamic Religious Education: Developing Interactive

Learning Media via Quizizz with the Addie Model. Edukasi:
Jurnal Pendidikan Dan Pengajaran, 12(01), 187-207.
https://doi.org/10.19109/D48TV716

193



Salim, M. A., & Rajabiyah, N. (2025). Impact of Artificial Intelligence
on Islamic Education: Effectiveness, Innovation, and Socio
Cultural Influence. Advances Educational Innovation, 1(3),
101-112. https://doi.org/10.69725/aei.v1i3.185

Sanaky, H. A. (2019). Media Pembelajaran Interaktif-Inovatif.
Yogyakarta: Kaukaba Dipantara.

Sanjaya, W. (2016). Strategi Pembelajaran Berorientasi Standar
Proses Pendidikan. Jakarta: Kencana.

Santri, A. (2020). Media Pembelajaran PAI. Penerbit Adab.

Saputra, A., & Wati, S. (2025). Penerapan Assessment Kurikulum
Merdeka Pada Pembelajaran PAI di SDN 02 Magek. Socius:
Jurnal Penelitian Imu-Ilmu Sosial, 2(6), 3025-6704.
https://doi.org/10.5281/ZENODO.14796566

Saragih, I., Sudrajat, A., & Silaban, S. (2024). Pengembangan
Rubrik Asesmen Kinerja Siswa Pada Praktikum Titrasi Asam-
Basa. Didaktika: Jurnal Kependidikan, 13(2 Mei), 2365-2376.
https://doi.org/10.58230/27454312.719

Sari, R., & Nengsi, A. R. (2023). Pengembangan Instrumen
Penilaian Praktek pada Materi PAI Praktek Sholat Wajib.
SURAU: Journal of Islamic Education, 1(2), 114-129.
https://doi.org/10.30983 /SURAU.V1I12.7320

Schindler, S. (2020). The task of critique in times of post-truth
politics. Review of International Studies, 46(3), 376-394.
https://doi.org/10.1017/S0260210520000091

Seels, B. B., & Richey, R. C. (1994). Instructional Technology: The
Definition and Domains of the Field. Washington DC: AECT.

Seemiiller, C., & Grace, M. (2016). Generation Z Goes to College - -
Google Buku. Jossey-Bas.
https://books.google.co.id /books?id=xjDvCQAAQBAJ&prints
ec=frontcover#v=onepage&q&f=false

Setiawan, A., Mardapi, D., Supriyoko, & Andrian, D. (2019). The
Development of Instrument for Assessing Students’ Affective
Domain Using Self- and Peer-Assessment Models.
International Journal of Instruction, 12(3), 425-438.
https://doi.org/10.29333/iji.2019.12326a

Sexton, S. S. (2025). Meaningful Learning—David P. Ausubel. In
Science education in theory and practice: An introductory
guide to learning theory (pp. 157-171). Springer.

194



Shandy, & Juniantoro. (2021). Literasi Digital dalam Tantangan
Pendidikan Abad 21. Penerbit NEM.

Silberman, M. L. (2011). Active Learning: 101 Strategies to Teach
Any Subject. Allyn and Bacon.

Silvia, A., Quraisy, S., Maimun, Inayati, M., & Arifin, M. S. (2024).
Diagnostic Assessment on The Independent Learning
Curriculum in PAI Learning. INTIHA: Islamic Education
Journal, 2(1), 191-201.
https://doi.org/10.58988 /INTIHA.V211.323

Simpson, E. J. (1970). The Classification of Educational Objectives,
Psychomotor Domain. Department of Health, Education, and
Welfare, Office of Edcn.
https://books.google.co.id /books?id=pXJIstAEACAAJ

Siregar, H. S., Nurhamzah, Munir, M., & Fikri, M. (2025).
Enhancing Islamic Education through Technology Integration:
A Study of Teaching Practices in Indonesia. Jurnal Ilmiah
Peuradeun, 13(2), 959-986.
https://doi.org/10.26811/PEURADEUN.V13I2.1875
Siregar, Y. (2021). Respect and digital ethics in the context of
Islamic moral values. Jurnal Pendidikan Islam, 13(2), 122-
136.

Soleh, A. K. (2018). Pendekatan Naratif dalam Pembelajaran
Akidah dan Akhlak. Jurnal Pendidikan Islam, 22(1), 33-48.

Sudiyanto, Kartowagiran, B., & Muhyadi. (2015). Pengembangan
Model Assessment as Learning Pembelajaran Akuntansi di
SMK. Jurnal Penelitian Dan Evaluasi Pendidikan, 19(2), 189-
201. https://doi.org/10.21831/PEP.V1912.5579

Suhartini, A., Nursobah, A., Hayati, T., & Yulianingsih, Y. (2018).
Control Behavior through Self-Control in Islamic Education.
International Journal of Engineering & Technology, 7(3.21),
351. https://doi.org/10.14419/ijet.v7i3.21.17186

Suhendra, A. (2021). Implementasi Penilaian Autentik Dalam
Pembelajaran di Sekolah Dasar. DIRASATUL IBTIDAIYAH,
1(1), 85-97.
https://doi.org/10.24952 /IBTIDAIYAH.V111.3724

Suler, J. (2004). The Online Disinhibition Effect.
Http://Www.Liebertpub.Com/Cpb, 7(3), 321-326.
https://doi.org/10.1089/1094931041291295

195



Sumarno, & Alawiyah, T. (2025). The Transformation of Islamic
Religious Education in the Era of Artificial. Jurnal Jembatan
Efektivitas [lmu Dan Akhlak Ahlussunah Wal Jama’ah, 6(2),
361-373.
https://doi.org/https://doi.org/10.52188/jeas.v6i2.1364

Supriyatno, T. (2020). Pendidikan Humanis dalam Perspektif
Islam. Prenada Media.

Surahman, H. S., Pd, M., Nugroho, M. T., Pd, M., Nanda, R. P.,
Rahmayanti, W., Pd, S., Asmara, A., Pd, M., & Yanti, I. C.
(2025). Kompetensi Guru Di Era Digital: Menjadi Pendidik
Cakap Teknologi dan Inovatif. PENERBIT KBM INDONESIA.
Suryana, A., & Aziz, R. (2022). Peran guru dalam pembentukan
akhlak siswa melalui integrasi literasi digital. Jurnal Tarbiyah,
29(1), 77-92.

Sutrasna, Y. (2023). Manajemen Sumber Daya Manusia: Disrupsi
Teknologi Dan Kesenjangan Generasi. CV Jejak (Jejak
Publisher).

Sweller, J. (1994). Cognitive load theory, learning difficulty, and
instructional design. Learning and Instruction, 4(4), 295-312.

Syafii, M. H., & Azhari, H. (2025). Interaction Between Spiritual
Development and Psychological Growth: Implications for
Islamic Educational Psychology in Islamic Students. Journal of
Islamic Education and Ethics, 3(1), 29-48.
https://doi.org/10.18196 /JIEE.V311.69

Ta’rifin, A., Zubaidah, A., Ana, N., Abidin, M. Y., Albab, U., & Safitri,
H. H. (2025). Design of Augmented Reality Learning Media for
Islamic  Religious Education: Encouraging Religious
Moderation in Junior High Schools. AL-ISHLAH: Jurnal
Pendidikan, 17(2), 2948-2960.
https://doi.org/10.35445/ALISHLAH.V1712.5788

Tafsir, A. (2012). IIlmu pendidikan Islam. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Tan, C. (2021). Critical Thinking and Islamic Education: Towards a
New Model. Journal of Islamic Studies, 32(2).

Thomas, J. W. (2000). A Review of Research on Project-Based
Learning. The Autodesk Foundation.

Tilaar, H. A. R. (2002). Perubahan sosial dan pendidikan. Jakarta:
Rineka Cipta.

196



Tiwow, G. M., & Manullang, D. R. (2025). Media Pembelajaran
Digital. PT. Sonpedia Publishing Indonesia.

Tobib, A. S. K., Hadi, A. I. M., Fadli, A. 1., Armayoga, B., Pahrudin,
A., Murtadho, A., & Supriadi, N. (2025). Implementasi
Pendidikan Agama Islam Berbasis Digital Dalam Membentuk
Karakter Religius dan Literasi Digital Siswa Generasi Alpha:
Studi di SMA Yadika Bandar Lampung. Inovasi Pembangunan:
Jurnal Kelitbangan, 13(1).

Tresnani, V. F., & Adhitya, M. D. K. (2023). Oopitimaliasi
Keterlibatan Pemuda sebagai Generai Perubahan dalam
Sistem Demokrasi mealui Pemilihan Umum. Yustisia Merdeka:
Jurnal Ilmiah Hukum, 9(1).

Tumbel, F. M., & Kawuwung, F. R. (2023). Media pembelajaran.
Selat Media.

Twenge, J. (2017). iGen: Why Today’s Super-Connected Kids Are
Growing Up Less Rebellious, More Tolerant, Less Happy—and
Completely Unprepared for Adulthood. Penerbit Atria Books.

Ulwan, A. N. (2007). Pendidikan Anak dalam Islam (Tarbiyatul
Aulad Fil Islam). Insan Kamil.

Umar, R. H. (2024). Revolusi Belajar: Ragam & Tren Dalam
Pembelajaran Digital. Guepedia Publisher.

UNESCO. (2023). Guidance for generative Al in education and
research. UNESCO. https://doi.org/10.54675/EWZM9535
Uno, H. B., & Koni, S. (2024). Assessment Pembelajaran. Bumi

Aksara.
https:/ /books.google.co.id /books?id=vT4QEQAAQBAJ

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in Society: The Development of Higher
Psychological Processes. Harvard University Press.

Wahyudi, R. (2020). Literasi digital dan moderasi beragama dalam
pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Islam Modern, 4(1), 45—
60.

Wahyuni, N. S., Hidayatuloh, A. A., Hasan, M., Nugraha, L., &
Rahman, H. (2025). Integrasi Pendidikan Keagamaan Untuk
Pembentukan Karakter di Sekolah Dasar Multikultural. Jurnal
Pendidikan Indonesia: Teori, Penelitian, dan Inovasi, 5(3).

Wang, L., Jiang, S., Zhou, Z., Fei, W., & Wang, W. (2024). Online
disinhibition and adolescent cyberbullying: A systematic
review. Children and Youth Services Review, 156, 107352.
https://doi.org/10.1016/J.CHILDYOUTH.2023.107352

197



Wibisono, M. Y., & Rahman, M. T. (2025). Telaah Gerakan Sosial
Keagamaan. Prodi S2 Studi Agama-Agama UIN Sunan Gunung
Djati Bandung.

Wiggins, G. (1990). The Case for Authentic Assessment. Practical
Assessment, Research, and Evaluation, 2(2).

Wiggins, G. P. (1993). Assessing Student Performance: Exploring
the Purpose and Limits of Testing. Wiley.
https:/ /books.google.co.id /books?id=DrSeAAAAMAAJ

Woodward, M. (2011). Java, Indonesia and Islam. Dordrecht:
Springer.

Wulandari, D. K., & Putri, K. (2023). Contemporary hedonism: An
exploration of consumer lifestyles and pleasure in global
culture. International Journal of Social Sciences & Humanities
(IJSSH), 8(2), 179-187.

Yang, T.-C., Hwang, G.-J., & Yang, S. J.-H. (2013). Development of
an adaptive learning system with multiple perspectives based
on students’ learning styles and cognitive styles. Journal of
Educational Technology & Society, 16(4), 185-200.

Yang, X., & Du, J. (2024). The effect of teacher self-efficacy, online
pedagogical and content knowledge, and emotion regulation on
teacher digital burnout: A mediation model. BMC Psychology,
12(1), 51.

Yusuf, M., & Anwar, S. (2021). Literasi digital dan penguatan
akhlak generasi muda di era disrupsi. Jurnal Studi Islam
Kontemporer, 9(1), 33-47.

Yusup, H. (2012). Penggunaan e-Pembelajaran dalam Pengajaran
dan Pembelajaran yang Berkesan.

Zakiyyah, 1. (2025). Penggunaan teknologi digital dalam
pembelajaran pendidikan agama islam perspektif total quality
management (studi kasus islamic development network dan
bina qur’ani). Sekolah Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah.
Jakarta.

Zaqiah, Q. Y., Hasanah, A., Heryati, Y., & Rohmatulloh, R. (2024).
The Impact of In-Service Teacher Education Program on
Competency Improvement Among Islamic Religious Education
Teachers Using Self-Assessment. Education Sciences, 14(11),
1257. https:/ /doi.org/10.3390/educscil4111257

Zarkasyi, H. F. (2015). Modernisasi Pendidikan Islam: Studi atas
Konsep Pendidikan Terpadu. Al-Ta'dib, 8(2), 145-163.

198



Zarra, E. J. (2017). Helping Parents Understand the Minds and
Hearts of Generation Z. Penerbit: Rowman & Littlefield
Publishers.

Zebua, R. S. Y., Khairunnisa, K., Hartatik, H., Pariyadi, P.,
Wahyuningtyas, D. P., Zebua, A. M. T. S. Y., & Sepriano, L. P.
I[. K. (2023). FENOMENA ARTIFICIAL INTELLIGENCE (Al). PT
Sonpedia Publishing Indonesia.

Zhou, W. (2023). Improving well-being, academic achievement, and
social emotional skills in Chinese adolescents: From latent
profile analysis and intervention evaluation.

Zubaedi. (2011). Desain Pendidikan Karakter. Kencana.
https:/ /books.google.co.id /books?id=fje2DwWAAQBAJ &printse
c=frontcover&hl=id#v=onepage&q&f=false
Zubaidah, S. (2020). Integrasi pendidikan karakter dalam
kurikulum sekolah. Jurnal Pendidikan Karakter, 9(2), 123-
137.

Zubaidah, Siti. (2019). “Perkembangan Moral Peserta Didik di Era
Digital.” Jurnal Pendidikan Karakter, 9(1), 12-25.

Zuckerman, E. (2013). Digital Cosmopolitans in the Age of
Connection. Norton & Company.

Zulfa, L. N. (2025). Gamification in Islamic Education: Increasing
Student Motivation Through Digital Platformsontent. Islamic
Studies in the World, 2(2), 72-84.
https://doi.org/10.70177 /ISW.V212.2411

Zulkifli, M. (2019). Inovasi Pembelajaran PAI di Era Digital. Journal
of Islamic Education Research, 8(1),

Zulmi, R., Noza, A. P., Wandira, R. A., & Gusmaneli. (2024).
Pendidikan Islam Berbasis Digitalisasi. Jurnal Manajemen
Dan Pendidikan Agama Islam, 2(2), 192-205.
https://doi.org/https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i2.181

Al-Ghazali. (2015). The revival of religious sciences (Ihya
Ulumuddin). Islamic Texts Society.

Al-Rifa’i, M. (2020). Etika bermedia dalam perspektif Al-Qur’an.
Jakarta: Pustaka Hikmabh.

Fauzi, A., & Hashim, R. (2021). Islamic education and digital
parenting: Strengthening character building in the digital era.
Journal of Islamic Studies and Culture, 9(1), 45-58.

Gilster, P. (1997). Digital literacy. New York: Wiley.

199


https://doi.org/https:/doi.org/10.61132/jmpai.v2i2.181

Hidayat, A. (2021). Literasi digital dan etika teknologi dalam Islam.
Jurnal Komunikasi dan Sosial Keagamaan, 9(2), 145-160.
Hinduja, S., & Patchin, J. W. (2013). Social influences on
cyberbullying behaviors among middle and high school
students. Journal of Youth and Adolescence, 42(5), 711-722.

Huda, M., Jasmi, K. A., Mustari, M. 1., Basiron, B., & Sabani, N.
(2018). Empowering children with adaptive technology skills:
Conceptualizing digital literacy in Islamic education.
International Journal of Academic Research in Business and
Social Sciences, 8(2), 15-32.

Kim, Y., & Yang, S. (2017). Internet literacy and cyberbullying
victimization: The moderating role of parental mediation.
Computers in Human Behavior, 66, 1-9.

Livingstone, S. (2019). The mediation of everything: Digital skills
and online risks among youth. New Media & Society, 21(3),
457-467.

Livingstone, S., & Helsper, E. (2010). Balancing opportunities and
risks in teenagers’ use of the internet: The role of online skills
and internet self-efficacy. New Media & Society, 12(2), 309-
329.

Livingstone, S., Mascheroni, G., & Staksrud, E. (2018). European
research on children’s internet use: Assessing the past and
anticipating the future. New Media & Society, 20(3), 1103-
1122.

Manez, M. (2019). Cyberbullying prevention policies in
Scandinavian countries: A comparative study. International
Journal of Educational Policy, 14(2), 85-102.

Nugrahani, D., & Indriastuti, M. (2020). Project-based digital
learning to strengthen students’ digital ethics and creativity.
Jurnal Pendidikan Karakter, 10(1), 78-92.

Pratama, A. (2021). Pengaruh penggunaan media sosial terhadap
perilaku impulsif remaja. Jurnal Psikologi Indonesia, 7(1), 44—
56.

Rahmawati, S. (2022). Etika komunikasi digital menurut hadis
Nabi. Jurnal Studi Islam dan Masyarakat, 14(1), 55-70.

Ribble, M. (2020). Digital citizenship in schools: Nine elements all
students must know (3rd ed.). International Society for
Technology in Education.

200



Smahel, D., Machackova, H., Mascheroni, G., Dedkova, L.,
Staksrud, E., Olafsson, K., & Livingstone, S. (2020). EU Kids
Online 2020: Survey results from 19 countries. EU Kids
Online.

Suler, J. (2004). The online disinhibition effect. CyberPsychology &
Behavior, 7(3), 321-326.

Syaefudin, A. (2021). Integrasi literasi digital dalam pembelajaran
Pendidikan Agama Islam. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia,
6(2), 113-128.

UNESCO. (2018). A global framework of reference on digital literacy
skills. Paris: UNESCO Publishing.

Wilson, R. E., Gosling, S. D., & Graham, L. T. (2012). A review of
Facebook research in the social sciences. Perspectives on
Psychological Science, 7(3), 203-220.

Yuliani, F., & Rahmawati, R. (2020). Komunikasi keluarga dan
kontrol diri digital remaja. Jurnal Ilmu Komunikasi Indonesia,
3(2), 112-125.

201



PROFIL PENULIS

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd.

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd merupakan
seorang akademisi yang telah mengabdikan diri
dalam dunia pendidikan Islam. Beliau
menempuh pendidikan S1 dua kali yakni di UIN
Sunan Ampel Surabaya jurusan Pendidikan
Agama Islam sedangkan satunya di Universitas
Muhammadiyah Jember jurusan PIAUD,
jenjang S2 beliau di UIN Maulana Malik Ibrahim
Malang jurusan Manajemen Pendidikan Islam
dan melanjutkan S3 di UIN Maulana Malik
Ibrahim Malang jurusan Pendidikan Agama Islam Berbasis
Interdisipliner. Saat ini beliau serta aktif mengajar di Universitas
Islam Lamongan, aktif di kegiatan lembaga sosial kemasyarakatan
serta pondok pesantren, dan beliau juga aktif menulis buku terkait
PAI dan beberapa artikel jurnal ilmiah. Dengan latar belakang
akademik yang kuat serta pengalaman praktis di dunia
pendidikan, Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd terus
berkomitmen untuk mengembangkan pendidikan Islam yang
holistik, inklusif, dan relevan dengan kebutuhan zaman.

Taufiq, M.Pd.L

Taufiq, lahir di Gorontalo pada tahun 1992, adalah seorang
akademisi muda yang menaruh perhatian besar pada kajian
pendidikan Islam kontemporer. la menyelesaikan studi Magister
Pemikiran Pendidikan Islam pada tahun 2016 di UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta, sebuah kampus yang turut membentuk
perspektif kritis dan moderatifnya dalam melihat dinamika
pendidikan dan keagamaan.

Pada tahun 2025, Taufiq sedang melanjutkan studi doktoralnya
pada Program S3 Pendidikan Agama Islam di Universitas
Muhammadiyah Malang, dengan fokus penelitian yang berkaitan

202



dengan pengembangan pendidikan Islam, moderasi beragama, dan
transformasi pembelajaran di era digital.

Sejak 2022, ia aktif sebagai dosen tetap di IAIN Manado, mengajar
sekaligus terlibat dalam berbagai kegiatan akademik dan
pengembangan kampus.

Dr. H. Ahmad Manshur, M.

Dr. H. Ahmad Manshur, MA adalah seorang
akademisi dan tokoh pendidikan Islam yang
berdomisili di Desa Bulu, Kecamatan Balen,
Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur. Beliau
merupakan warga negara Indonesia yang
memiliki  perhatian  besar  terhadap
pengembangan ilmu  keislaman dan
pendidikan masyarakat. Dengan latar
belakang pendidikan tinggi hingga meraih
gelar Doktor, beliau aktif terlibat dalam kegiatan akademik,
penelitian, serta pengabdian kepada masyarakat.

Dr. Ahmad Manshur dapat dihubungi melalui email
ahmanshur@gmail.com atau nomor HP/WhatsApp +62 813-3189-
5611. Keberadaannya di lingkungan masyarakat Balen
menjadikan beliau sebagai salah satu figur yang memiliki
kontribusi dalam peningkatan kualitas pendidikan Islam di daerah
Bojonegoro dan sekitarnya.

Dr. Hj. Solihah Sari Rahayu, MH., M.Ag.

203



Dr. Hamam Burhanuddin, M.Pd.I.

Nama Hamam  Burhanuddin, Sarjana
Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah
IAIN Walisongo Semarang, lulus tahun 2009,
Program Pascasarjana Universitas
Muhammadiyah Yogyakarta Magister Studi
Islam konsentasi Psikologi Pendidikan Islam
tahun 2012. Program Doktor Studi Islam UIN
Walisongo Semarang Konsentrasi Psikologi
Pendidikan Islam lulus tahun 2018, Riwayat
Pekerjaan, Dosen Fakultas tarbiyah UNU Sunan Giri Bojonegoro.
Dosen Pascasarjana UNU Sunan Giri Bojonegoro.

Tulisan dan Karya [lmiah yang ditulis Kyai dan Wacana Pendidikan
Berperspektif Gender di Pesantren (Studi Kasus Pondok Pesantren
Al Rosyid Dander Bojonegoro) Tahun 2009, Post-Tradisionalisme
Pesantren (Mengukuhkan Tradisi Pesantren Sebagai Basis
Transformasi di Era Modern) LKTI Balitbang dan Kementrian
Agama Tahun 2010. Koperasi Agribisnis Mendukung
Terselenggaranya Sistem Pangan Yang Berperan Dalam
Meningkatkan Kemakmuran Dan Kesejahteraan Masyarakat
Petani Di Pedesaan LKTI Perkoperasian Tingkat Jawa Timur Tahun
2011. Islam dan Karakter Bangsa (Upaya Membangun Karakter
Bangsa yang Otentik Melalui Pendidikan Islam), Makalah Karya
Tulis Ilmiah ACIS Kementerian Agama Tahun 2011. Model
Pendidikan Islam Berbasis Contextual Learning di Madrasah
(tahun 2013).

Buku yang telah di terbitkan : Etika Ekonomi dan Bisnis Perspektif
Agama-Agama di Indonesia, Globethics.net Fokus No.16, Geneva;
Globeethics.net, @ 2014. Microteaching dan  Model-Model
Pembelajaran, CV. SUNRISE Yogyakarta, 2015. Pendidikan
Berprespektif Gender Di Pesantren (Suatu Kajian Teoritik-
Empirik), CV. SUNRISE Yogyakarta, 2015. Pesantren dalam
Khazanah Pemikiran Pendidikan Islam, Wade Group, Ponorogo,
2018. Model Pendidikan Nilai Humanis Religius Pada Madrasah
Aliyah, Wade Group, Ponorogo, 2019, Perbandingan Pendidikan
International, CV AA Rizky Banten, 2020. Pengantar Psikologi, CV
Pustaka Learning Center, Malang, 2021. Ilmu Psikologi, 2023 dan
Psikologi Pendidikan, 2024
204



Ika Sofia Rizqiani, S.Pd.I., M.S.I.

Ika Sofia Rizgiani adalah seorang dosen Al
Islam dan Kemuhammadiyahan di
Universitas Muhammadiyah Sukabumi,
Jawa Barat. Lahir di Tegal, 15 Juli 1990.
Menempuh Pendidikan S1 Pendidikan

‘ Ve Agama Islam di Universitas Muhammadiyah
| Yogyakarta, kemudian melanjutkan di
Magister Studi Islam, konsentrasi

jﬁ; Komunikasi dan Konseling Islam di
@ Universitas Muhammadiyah Yogyakarta dan
kini sedang melanjutkan S3 Program Studi Pendidikan Agama
Islam di Universitas Muhammadiyah Malang.

Selain aktif menjadi pengajar, diamanahi sebagai Ketua Layanan
Zakat Infaq Sedekah Muhammadiyah (Lazismu) Kantor Layanan
Universitas Muhammadiyah Sukabumi sejak September 2024 lalu.
Selain itu juga terpilih menjadi Ketua Satgas Pencegahan dan
Penanganan Kekerasan Seksual (PPKS) di Universitas
Muhammadiyah Sukabumi sejak tahun 2023 Ilalu setelah
mengikuti seleksi wawancara dan Seleksi orasi public oleh tim
pansel PPKS Dikti yang diselenggarakan oleh tim task force
dibawah bidang akademik Universitas Muhammadiyah Sukabumi.

Menjadi sosok yang mencintai dan menikmati pekerjaannya di
dunia akademis, lka Sofia juga aktif dalam tri darma baik
pengajaran, penelitian maupun pengabdian kepada masyarakat.
Aktif sebagai dosen pendamping Hibah Mahasiswa (P2MW) yang
pada tahun 2023 dan 2024 lolos seleksi pada KMI Expo di Bali.

Sejak tercatat menjadi dosen tetap UMMI pada September tahun
2022, Ika Sofia selalu menulis hasil penelitian dan pengabdiannya
di beberapa jurnal penelitian dan jurnal pengabdian, selalu
berupaya menuliskan gagasan serta opininya di media cetak
elektronik seperti Suara Muhammadiyah dan Radar Sukabumi.
Pernah mendapatkan gelar best presenter di kegiatan Seminar
Nasional pada tahun 2023 dan 2024 secara berturut-turut.
Menjadi juara Favorite penulisan artikel bertema “Implementasi
Filantropi mewujudkan Islam Berkemajuan” pada tahun 2023

205



yang diselenggarakan oleh Pimpinan Wilayah Muhammadiyah
Jawa Barat.

Baginya dengan cara menulis dapat menjadi wadah untuk
menuangkan opini dan gagasan, juga dapat menjadi sarana
dakwah. Tulisan yang dibaca akan menambah ilmu dan
pengetahuan bagi orang lain, serta tujuan utamanya adalah
menjadi tabungan amal jariyah. Itu yang menjadi salah satu
motivasi bagi Ika Sofia Rizgiani yang kini juga mendapat Amanah
sebagai ketua Majelis Tabligh dan Ketarjihan Pimpinan Daerah
Aisyiyah (PDA) Kabupaten Sukabumi, Jawa Barat. Sehingga
semangatnya selalu tertuang dalam perjalanan karir dan
pengabdiannya di dunia akademis yang dicintainya. Menurutnya,
Hidup ini tidak boleh sederhana, maka jadilah orang yang hebat,
kuat, tangguh dan bermanfaat untuk umat. Cukup Sederhanalah
hanya dalam bersikap. Begitulah moto hidup Ika Sofia Rizqiani.

M Afwan Romdloni, S.HI. M.Ag.

Muhammad Afwan Romdloni merupakan seorang akademisi muda
yang aktif mengembangkan kajian keislaman, pendidikan, dan
kesehatan. Lahir dan besar di Ponorogo—kota yang kaya akan
tradisi pesantren—ia tumbuh dalam lingkungan religius yang
membentuk karakter, disiplin, dan kecintaannya pada ilmu-ilmu
keislaman. Pendidikan dasar dan menengahnya ditempuh di
Pondok Pesantren Darul Huda Mayak Ponorogo, tempat ia
menguatkan fondasi keilmuan Ahlussunnah wal Jamaah An-
Nahdliyah serta tradisi intelektual khas pesantren.

Setelahnya, ia melanjutkan Pendidikan tinggi di Universitas Islam
Negeri Sunan Ampel (UINSA) Surabaya. Masa kuliahnya
mempertemukan tradisi keagamaan klasik dengan metodologi
akademik modern. Ia juga aktif dalam organisasi kemahasiswaan,
khususnya sebagai anggota PKPT IPNU UINSA, yang mengasah
kemampuan kepemimpinan dan komitmennya pada dakwah
intelektual.

Kini, mengabdi sebagai Dosen di Fakultas Kesehatan Universitas
Nahdlatul Ulama Surabaya (UNUSA). Fokus akademiknya meliputi
kesehatan, literasi digital, pendidikan karakter Islami, serta

206



penguatan nilai-nilai keagamaan di era digital. Ia produktif dalam
penelitian, publikasi ilmiah, serta program pengabdian
masyarakat.

Selain aktivitas akademik, ia aktif di ASWAJA NU Center PWNU
Jawa Timur, berkontribusi dalam pengembangan literasi
keislaman, pelatihan, dan kajian keagamaan untuk memperkuat
Islam moderat dan berakar pada tradisi pesantren. Dengan
perpaduan latar pesantren, pendidikan tinggi, dan pengalaman
organisasi, ia menjadi figur yang menjembatani nilai-nilai Islam,
ilmu pengetahuan, dan perkembangan teknologi dalam berbagai
gagasan dan karyanya.

Dr. Saepul Anwar, S.Pd.I., M.Ag.

Dr. Saepul Anwar, S.Pd.l., M.Ag., adalah seorang akademisi dan
peneliti yang merupakan dosen pada Program Studi I[mu
Pendidikan Agama Islam Terintegrasi (S1 IPAI, S2 PAI dan S3 PAI)
di Fakultas Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial Universitas
Pendidikan Indonesia (UPI). Beliau lahir di Bandung pada 09
November 1981. Beliau memiliki latar belakang pendidikan yang
kuat, meraih gelar S1 di bidang Pendidikan Agama Islam dari IAIN
Sunan Gunung Djati Bandung (2004), gelar S2 Pendidikan Islam
dari UIN Sunan Gunung Djati Bandung (2006) dan gelar S3 di
bidang Pendidikan Umum dan Karakter (Konsentrasi PAI) dari
Universitas Pendidikan Indonesia (2021). Sejak tahun 2005, Dr.
Saepul Anwar telah mengabdikan diri sebagai Dosen di Universitas
Pendidikan Indonesia. Saat ini, beliau mengampu berbagai mata
kuliah PAI, Evaluasi Pembelajaran PAI, dan Statistika di jenjang S1
dan S2. Kepakaran beliau tercermin dalam fokus penelitiannya
yang meliputi isu-isu kontemporer Pendidikan Agama Islam,
khususnya pada bidang moderasi beragama, toleransi, academic
self-concept, literasi sejarah Islam, serta pengembangan instrumen
evaluasi PAI dan implementasi Kurikulum Merdeka. Aktivitas
ilmiah beliau sangat produktif, dengan banyak publikasi di jurnal
terindeks Scopus dan Sinta, termasuk studi mengenai Enhancing
academic self-concept and historical literacy in Islamic studies
through collaborative learning (Scopus Q1, 2025) dan
Understanding tolerance: Student perceptions of Islamic religious

207



education in public universities (Scopus Q1, 2024). Selain
mengajar dan meneliti, beliau juga aktif dalam kegiatan
pengabdian masyarakat, fokus pada peningkatan kompetensi guru
PAI di Indonesia terkait Kurikulum Merdeka dan pemanfaatan
teknologi untuk evaluasi pembelajaran.

Dr. Cucu Surahman, M.Ag., MA.

Dr. Cucu Surahman, S. Th.I, M.Ag., MA., adalah dosen Program
Studi [Imu Pendidikan Agama Islam, Universitas Pendidikan
Indonesia (UPI) Bandung, sejak 2014 sampai sekarang. la dapat
dihubungi di alamat e-mail: cucu.surahman@upi.edu.

Prof. Dr. Kama Abdul Hakam, M.Pd.

Kama Abdul Hakam, adalah Profesor dengan bidang kepakaran
Pendidikan Nilai. Ia adalah Dosen Tetap pada Program Doktor
Program Studi Pendidikan Umum dan Karakter Sekolah
Pascasarjana Universitas Pendidikan Indonesia. Dapat dihubungi
melalui email: kama.ahakam@upi.edu

Dr. Mokh. Iman Firmansyah, S Pd.I., M.Ag.

Mokh. Iman Firmansyah, adalah Doktor dengan bidang kepakaran
Model Pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Ia adalah Dosen
Tetap Prodi Ilmu Pendidikan Agama Islam Fakultas Pendidikan
[lmu Pengetahuan Sosial Universitas Pendidikan Indonesia. Dapat
dihubungi melalui email: mokhiman.712@upi.edu

208


mailto:cucu.surahman@upi.edu
mailto:kama.ahakam@upi.edu

PENDIDIKAN
l\(il\Ml\ ISLAM

euerasi Z dow
ﬁ@w@m&v Alpha

Buku ini disusun sebagai respon terhadap perubahan besar yang terjadi pada lanskap
perkembangan peserta didik di era digital. Generasi Z dan Generasi Alpha tumbuh dalam
lingkungan yang sangat berbeda dibandingkan generasi sebelumnya. Mereka lahir dan
berkembang di tengah banjir informasi, kemajuan teknologi, media sosial, kecerdasan
buatan, serta pola komunikasi yang serba cepat dan visual. Kondisi ini membawa peluang
besar sekaligus tantangan serius bagi pendidikan agama Islam. Di satu sisi, teknologi
membuka akses luas terhadap sumber belajar keislaman yang beragam. Namun, di sisi
lain, nilai-nilai moral, keteladanan, dan kedalaman spiritual berpotensi tergeser oleh
budaya instan, distraksi digital, dan krisis identitas.

Melalui buku ini, penulis berupaya menghadirkan pemahaman komprehensif mengenai
bagaimana pendidikan agama Islam dapat dirancang, dikembangkan, dan
diimplementasikan sesuai karakter generasi masa kini. Pembahasan dalam buku ini
meliputi teori perkembangan peserta didik modern, karakteristik psikologis dan digital
Generasi Z dan Alpha, pendekatan pedagogis yang relevan, model pembelajaran yang
interaktif dan humanis, integrasi teknologi yang bijak, hingga strategi penanaman nilai-
nilai keislaman yang sesuai dengan kebutuhan zaman. Buku ini juga menekankan peran
guru, orang tua, dan lembaga pendidikan sebagai ekosistem utama dalam menumbuhkan
religiositas, akhlak mulia, dan literasi digital islami pada anak dan remaja.

Harapan besar kami adalah bahwa buku ini dapat menjadi rujukan praktis dan teoretis
bagi para pendidik, dosen, guru PAl, peneliti, pembuat kebijakan, serta siapa pun yang
memiliki kepedulian terhadap masa depan pendidikan agama Islam. Semoga buku ini
dapat menginspirasi pembelajaran PAl yang lebih kontekstual, kreatif, relevan, dan adaptif
terhadap perubahan zaman, namun tetap berpijak kokoh pada nilai-nilai tauhid, akhlak,
dan tradisi intelektual Islam.

Yayasan Pendidikan Hidayatun Nihayah
Penerbit HN Publishing ISBN B LINEShEna=3-0

JI. Sunan Kudus Il No.3, Latsari,

Kabupaten Tuban, Jawa Timur II || ||I|I| || | |II||| |I |
hn.publishing24egmail.com

https:/ /yph-annihayah.com 786349 555826




