
i 

 

 



i 

 

PENDIDIKAN AGAMA 
ISLAM UNTUK GENERASI 
Z DAN GENERASI ALPHA 

 

 

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd., Taufiq, 

M.Pd.I., Dr. H. Ahmad Manshur, M., Dr. Hj. 

Solihah Sari Rahayu, MH., M.Ag., Dr. Hamam 

Burhanuddin, M.Pd.I., Ika Sofia Rizqiani, S.Pd.I., 

M.S.I., M Afwan Romdloni, S.HI. M.Ag., Dr. 

Saepul Anwar, S.Pd.I., M.Ag., Dr. Cucu 

Surahman, M.Ag., MA., Prof. Dr. Kama Abdul 

Hakam, M.Pd., Dr. Mokh. Iman Firmansyah,  S 

Pd.I., M.Ag. 

 

 

 

 

 

Yayasan Pendidikan Hidayatun Nihayah 

 

 



ii 

 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM UNTUK GENERASI 

Z DAN GENERASI ALPHA 

 

Penulis: 

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd., Taufiq, M.Pd.I., Dr. H. 

Ahmad Manshur, M., Dr. Hj. Solihah Sari Rahayu, MH., 

M.Ag., Dr. Hamam Burhanuddin, M.Pd.I., Ika Sofia 

Rizqiani, S.Pd.I., M.S.I., M Afwan Romdloni, S.HI. M.Ag., Dr. 

Saepul Anwar, S.Pd.I., M.Ag., Dr. Cucu Surahman, M.Ag., 

MA., Prof. Dr. Kama Abdul Hakam, M.Pd., Dr. Mokh. Iman 

Firmansyah,  S Pd.I., M.Ag. 

 

ISBN:  

9786349659826 

 

Editor:  

Dr. Joko Hadi Purnomo, S.E., M.Si., M.E. 

 

Cover:  

Maftuhul Ilma Wiratama  

 

Redaksi: 

Office I 

Jl. Sunan Kudus III No.3, Latsari, Kec. Tuban, Kabupaten Tuban, 

Jawa Timur 62314 

Office II 

Perumahan Menilo Garden, Tuban, Jawa Timur, 62372 

Email: hn.publishing24@gmail.com 

 

Cetakan Pertama: Desember, 2025 

Ukuran:  

15.5x23 cm 

 

 

 

Hak pengarang dan penerbit dilindungi Undang-undang No. 28 

Tahun 2014. Dilarang memproduksi Sebagian atau seluruhnya 

dalam bentuk apapun tanpa izin tertulis dari penerbit. 



iii 

 

KATA PENGANTAR 
 

Segala puji bagi Allah Swt. atas limpahan rahmat, taufik, dan 

hidayah-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan buku 

Pendidikan Agama Islam untuk Generasi Z dan Generasi Alpha ini. 

Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada Nabi 
Muhammad Saw., suri teladan sepanjang masa yang ajarannya 

menjadi fondasi utama dalam membangun akhlak, karakter, dan 

kecerdasan spiritual umat manusia. 

 

Buku ini disusun sebagai respon terhadap perubahan besar yang 

terjadi pada lanskap perkembangan peserta didik di era digital. 
Generasi Z dan Generasi Alpha tumbuh dalam lingkungan yang 

sangat berbeda dibandingkan generasi sebelumnya. Mereka lahir 

dan berkembang di tengah banjir informasi, kemajuan teknologi, 

media sosial, kecerdasan buatan, serta pola komunikasi yang serba 

cepat dan visual. Kondisi ini membawa peluang besar sekaligus 

tantangan serius bagi pendidikan agama Islam. Di satu sisi, 
teknologi membuka akses luas terhadap sumber belajar keislaman 

yang beragam. Namun, di sisi lain, nilai-nilai moral, keteladanan, 

dan kedalaman spiritual berpotensi tergeser oleh budaya instan, 

distraksi digital, dan krisis identitas. 

 
Melalui buku ini, penulis berupaya menghadirkan pemahaman 

komprehensif mengenai bagaimana pendidikan agama Islam dapat 

dirancang, dikembangkan, dan diimplementasikan sesuai karakter 

generasi masa kini. Pembahasan dalam buku ini meliputi teori 

perkembangan peserta didik modern, karakteristik psikologis dan 

digital Generasi Z dan Alpha, pendekatan pedagogis yang relevan, 
model pembelajaran yang interaktif dan humanis, integrasi 

teknologi yang bijak, hingga strategi penanaman nilai-nilai 

keislaman yang sesuai dengan kebutuhan zaman. Buku ini juga 

menekankan peran guru, orang tua, dan lembaga pendidikan 

sebagai ekosistem utama dalam menumbuhkan religiositas, akhlak 

mulia, dan literasi digital islami pada anak dan remaja. 
 

Harapan besar kami adalah bahwa buku ini dapat menjadi rujukan 

praktis dan teoretis bagi para pendidik, dosen, guru PAI, peneliti, 

pembuat kebijakan, serta siapa pun yang memiliki kepedulian 

terhadap masa depan pendidikan agama Islam. Semoga buku ini 
dapat menginspirasi pembelajaran PAI yang lebih kontekstual, 

kreatif, relevan, dan adaptif terhadap perubahan zaman, namun 

tetap berpijak kokoh pada nilai-nilai tauhid, akhlak, dan tradisi 

intelektual Islam. 

 

Salam,  
Penulis 



iv 

 

DAFTAR ISI  
Sampul i 

Sampul Dalam ii 

Kata Pengantar iii 

Daftar Isi iv 

  

BAB 1 MEMAHAMI GENERASI Z DAN GENERASI 

ALPHA  

1 

A. Definisi Ciri Khas Generasi Z dan Generasi 

Alpha 

1 

B. Implikasi Perbedaan Generasi terhadap 

Dunia Pendidikan dan Sosial 

4 

C. Faktor-Faktor Pembentuk Karakter Antar 

Generasi 

9 

D. Pola Pikir, Gaya Belajar dan Preferensi 

Komunikasi 

12 

E. Tantangan Spiritual dan Moral di Era 

Digital 

15 

F. Pengaruh Media Sosial dan Teknologi 

terhadap Perilaku Keagamaan 

18 

G. Psikologi Dan Kesehatan Mental Generasi 

Digital 

22 

  

BAB 2 KONSEP PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

KONTEMPORER  

26 

A. Landasan filosofis dan normatif PAI di era 

modern 

28 

B. Transformasi Pendidikan Agama Islam di 

Era Digital 

32 

C. Kontekstualisasi Nilai-nilai Islam bagi 

Generasi Masa Kini 

36 

  

BAB 3 KURIKULUM PAI UNTUK GENERASI 

DIGITAL  

41 

A. Pengertian Kurikulum 41 

B. Kurikulum PAI  44 



v 

 

BAB 4 METODE DAN PENDEKATAN 

PEMBELAJARAN PAI  

63 

A. Metode pembelajaran aktif (active learning) 

dalam PAI 

64 

B. Pendekatan humanis dan konstruktivis 

untuk generasi digital 

67 

C. Strategi pembelajaran berbasis proyek 

(project-based learning) 

68 

D. Pemanfaatan metode kolaboratif dan 

diskusi kritis 

71 

E. Pendekatan spiritual dan reflektif dalam 

pembelajaran PAI 

74 

  

BAB 5 MEDIA DNA TEKNOLOGI PEMBELAJARAN 

PAI  

77 

A. Pengertian Media Pembelajaran 77 

B. Peran Media dalam Pembelajaran PAI 80 

C. Prinsip Pemilihan Media PAI 85 

D. Klasifikasi Media 91 

  

BAB 6 PENGEMBANGAN KARAKTER DAN 

AKHLAK GENERASI Z DAN ALPHA  

100 

A. Pentingnya Pendidikan Akhlak di Era 

Modern 

100 

B. Nilai-Nilai Utama Akhlak Islami untuk 

Generasi Digital 

103 

C. Strategi Internalisasi Nilai Moral dalam 

Kehidupan Sehari-Hari 

106 

D. Peran Keluarga, Sekolah, dan Lingkungan 

dalam Pembentukan Akhlak 

110 

E. Studi kasus penguatan akhlak generasi 

muda di era digital 

114 

  

BAB 7 INTEGRASI PENDIDIKAN KARAKTER DAN 

LITERASI DIGITAL  

117 

A. Konsep literasi digital dalam perspektif 

Islam 

117 



vi 

 

B. Mengajarkan etika bermedia sosial bagi 

generasi muda 

121 

C. Sinergi antara pendidikan karakter Islami 

dan literasi digital 

123 

D. Pencegahan degradasi moral akibat 

penyalahgunaan teknologi 

126 

E. Model integrasi karakter dan literasi digital 

dalam PAI 

129 

  

BAB 8 EVALUASI DAN PENILAIAN DALAM PAI  133 

A. Konsep evaluasi berbasis kompetensi dan 

karakter 

133 

B. Instrumen penilaian kognitif, afektif, dan 

psikomotorik 

137 

C. Penilaian autentik dalam pembelajaran 

agama 

140 

D. Pemanfaatan teknologi dalam asesmen PAI 144 

E. Tantangan evaluasi karakter pada 

generasi digital 

148 

  

BAB 9 TANTANGAN DAN SOLUSI DALAM 

PEMBELAJARAN PAI UNTUK GENERASI 

MODERN  

154 

A. Tantangan sekularisasi, hedonisme, dan 

individualisme 

154 

B. Masalah kejenuhan belajar di era digital 155 

C. Perubahan pola relasi guru dan murid di 

era teknologi 

155 

D. Solusi inovatif menghadapi generasi 

multitasking 

157 

E. Strategi membangun kembali relevansi PAI 

bagi generasi modern 

158 

  

BAB 10 MEMBANGUN PENDIDIKAN HUMANIS DI 

ERA AI  

160 

A. Studi kasus pembelajaran PAI berbasis 

teknologi 

161 



vii 

 

B. Inovasi pembelajaran berbasis proyek 

keislaman 

163 

C. Model integrasi PAI dengan kegiatan sosial 

dan komunitas 

167 

D. Praktik baik dari sekolah/madrasah 

dalam membangun karakter digital Islami 

169 

E. Rekomendasi implementasi PAI yang 

efektif untuk generasi masa depan 

171 

  

DAFTAR PUSTAKA 173 

PROFIL PENULIS  202 

 

 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

1 

 

 

 

 

 

BAB 1 

Memahami Generasi Z dan  

Generasi Alpha 

 
A. Definisi Ciri Khas Generasi Z dan Generasi Alpha 

1. Pengertian Generasi Z 

Generasi Z adalah kohort kelahiran yang tumbuh 

besar bersamaan dengan ketersebaran internet, ponsel 

pintar, dan media sosial (Maulida & Makrufi, 2025), 

sehingga pola pikir, cara belajar, interaksi sosial, dan 

orientasi nilai mereka berbeda dari generasi 

sebelumnya.  Secara teoretis, konsep generasi merujuk 

pada kumpulan individu yang lahir dalam rentang 

waktu tertentu dan yang dibentuk oleh pengalaman 

historis, sosial, ekonomi, dan teknologi yang mereka 

alami saat masa pembentukan (formative years) 

(Sutrasna, 2023).  

Pendekatan ini dijelaskan oleh para ahli generasi 

seperti Strauss & Howe yang menekankan bahwa 

pengalaman kolektif seperti peristiwa besar, kondisi 

ekonomi, teknologi dominan membentuk sikap, nilai, 

dan perilaku kohort tertentu(Zulmi et al., 2024). Jadi 

pengertian Generasi Z bukan sekadar label umur, 

melainkan produk interaksi antara waktu kelahiran 

dan konteks sosial-historis. 

Rentang yang sering dipakai di literatur 

internasional yaitu lahir sekitar pertengahan 1990-an 

sampai awal 2010-an. banyak studi operasional 

menyebut 1997–2012 sebagai rentang praktis, tetapi 

ada juga sumber yang memulai 1995 atau yang 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

2 

 

menggeser akhir ke 2015 tergantung tujuan penelitian 

(Anindya et al., 2021). 

Menurut Pew Research Center menekankan 

bahwa Gen Z adalah generasi pertama yang benar-

benar 'digital native' atau tumbuh dengan internet dan 

ponsel (Anindya et al., 2021). Mereka juga mencatat 

aspek demografis penting di beberapa negara misal di 

Amerika Serikat Gen Z termasuk generasi yang paling 

majemuk secara ras/etnis sejak dulu.  

Kemudian Jean M. Twenge menggunakan istilah 

iGen untuk menekankan dampak perangkat pribadi 

(smartphone) pada anak muda (Pandanwangi et al., 

2025). Sebagaimana generasi Z yang hidup 

berdampingan dengan kemajuan teknologi yang pesat 

menyebabkan paparan konstan pada layar dan media 

sosial mengubah pola hubungan sosial lebih 

komunikasi digital, lebih sedikit interaksi tatap muka di 

masa muda (Hasibuan & Nurhasanah, 2024). Ada 

korelasi peningkatan masalah kesehatan mental 

(kecemasan, depresi) dan penggunaan 

smartphone/medsos, terutama pada remaja 

perempuan. 

 

2. Pengertian Generasi Alpha 

Generasi Alpha merujuk pada kelompok individu 

yang lahir setelah Generasi Z, yaitu sekitar tahun 2010 

hingga pertengahan 2020-an (Muchtar, Judijanto, et 

al., 2025). Istilah Generasi Alpha pertama kali 

diperkenalkan oleh Mark McCrindle, seorang sosiolog 

asal Australia, yang mendeskripsikan generasi ini 

sebagai generasi pertama yang sepenuhnya lahir dan 

tumbuh dalam lingkungan digital sejak lahir (fully 

digital generation) (Rahmawati, 2018). 

Berbeda dari generasi sebelumnya yang 

beradaptasi dengan teknologi, Generasi Alpha justru 

lahir dan dibesarkan dalam ekosistem yang telah 

sepenuhnya terdigitalisasi, di mana teknologi, 

kecerdasan buatan (AI), dan konektivitas internet 

menjadi bagian integral dari kehidupan sehari-hari. 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

3 

 

McCrindle menyebut bahwa mereka adalah “the 

most materially endowed, technologically immersed, and 

formally educated generation ever” generasi dengan 

sumber daya materi, paparan teknologi, dan pendidikan 

yang lebih tinggi dibanding generasi mana pun 

sebelumnya (Bety & Ariani, 2020). 

Mark McCrindle menyebutkan bahwa Generasi 

Alpha menjadi yang paling terhubung (hyperconnected) 

dan paling terdidik dalam sejarah. Mereka hidup dalam 

lingkungan yang dikelilingi oleh smart devices, artificial 

intelligence, Internet of Things (IoT), dan sistem on-

demand information (Umar, 2024). Memiliki attention 

span atau rentang perhatian yang lebih pendek karena 

terbiasa dengan akses informasi cepat dan visual 

interaktif. 

 

3. Perbandingan Ciri Generasi Z dan Generasi Alpha 

Generasi Z dan Generasi Alpha sama-sama tumbuh 

dalam era digital, namun memiliki perbedaan mendasar 

dalam pengalaman dan karakter. Generasi Z 

merupakan saksi transisi dari dunia analog ke dunia 

digital (Sutrasna, 2023) mereka belajar menggunakan 

teknologi dan menyesuaikan diri dengan arus informasi 

global. Karena itu, mereka dikenal sebagai generasi 

yang kritis, mandiri, dan aktif di media sosial.  

Pola komunikasi mereka masih menggabungkan 

interaksi langsung dan virtual, sementara dalam belajar 

mereka cenderung visual, cepat, dan kolaboratif 

(Rahmawati, 2018). Mereka juga tumbuh dengan nilai-

nilai toleransi dan keterbukaan terhadap keberagaman, 

namun menghadapi tekanan sosial digital yang dapat 

memengaruhi kesehatan mental. 

Sementara itu, Generasi Alpha adalah generasi 

pertama yang sepenuhnya lahir di era digital 

(Pandanwangi et al., 2025). Mereka berinteraksi dengan 

teknologi sejak lahir mulai dari perangkat pintar, 

kecerdasan buatan, hingga pembelajaran berbasis 

virtual.  

Hal ini menjadikan mereka generasi yang sangat 

adaptif, kreatif, dan memiliki kesadaran global yang 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

4 

 

kuat. Namun, kedekatan mereka dengan dunia digital 

juga menimbulkan tantangan baru kecenderungan 

individualistik, ketergantungan pada perangkat, dan 

menurunnya empati sosial.  

Oleh karena itu, Generasi Alpha memerlukan 

pendampingan yang menyeimbangkan kemampuan 

digital dengan pembentukan karakter, nilai spiritual, 

dan kecerdasan emosional. 

 

B. Implikasi Perbedaan Generasi terhadap Dunia 

Pendidikan dan Sosial 

Perbedaan karakter antara Generasi Z (±1997–2012) 

dan Generasi Alpha (±2010–2025) bukan hanya soal usia 

atau gadget yang dipakai melainkan pergeseran cara 

memperoleh pengetahuan, bentuk interaksi sosial, nilai 

prioritas, serta kerentanan psikososial (Rahmawati, 2018). 

Perbedaan ini memaksa sistem pendidikan dan struktur 

sosial beradaptasi secara simultan dari kurikulum, metode 

pengajaran, kebijakan kesejahteraan, sampai tata ruang 

sosial dan ekonomi. 

1. Implikasi terhadap dunia pendidikan 

a. Perbedaan Kurikulum dan Isi Pembelajaran 

Kurikulum yang digunakan dari kedua 

generasi ini memiliki perbedaan yaitu dari konten 

menuju ke kompetensi sebagai fokus utamanya. 

Generasi Alpha membutuhkan kurikulum yang 

menekankan keterampilan berpikir tingkat tinggi 

seperti kreativitas, problem solving kompleks, 

literasi data/AI dan bukan sekadar penguasaan 

konten faktual (Tiwow & Manullang, 2025).  

Gen Z juga membutuhkan kompetensi ini, 

tetapi mereka masih mentolerir struktur 

pembelajaran tradisional lebih baik dibanding 

Alpha (Paling et al., 2024). Kemuduian karena 

kedua generasi ini tumbuh bersamaan dengan 

kemajuan teknologi maka pendidikan yang mereka 

peroleh tidak cukup mengajarkan penggunaan 

perangkat, namun juga perlu literasi kritis dalam 

dunia digital (Milyane et al., 2023), seperti cara 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

5 

 

menilai sumber, memahami algoritma, privasi data, 

dan etika digital.  

Tak hanya itu, pendidikan karakter harus 

terintegrasi agar teknologi tidak mengesampingkan 

empati dan etika. 

 

b. Metode pembelajaran dan desain pengalaman 

belajar 

Generasi Alpha cenderung efektif belajar 

lewat potongan pendek, interaktif, dan adaptif 

seperti AI tutors (Umar, 2024). Sedangkan Gen Z 

menerima blended learning (Paling et al., 2024) 

campuran tatap muka dan online yang lebih 

panjang strukturannya.  

Kemudian Generasi Alpha juga lebih cocok 

dengan pembelajaran imersif & praktikal seperti 

penggunaan AR/VR (Christianingrum et al., 2025), 

simulasi, gamifikasi dan proyek berbasis masalah 

(PBL) menjadi lebih relevan untuk Alpha. 

Sedangkan Gen Z akan mendapat manfaat juga 

tetapi membutuhkan transisi. 

 

c. Asasemen Formatif Berkelanjutan 

Kemudian dari segi Asesmen yang diterima 

oleh kedua generasi lebih menekankan pada 

asasemen formatif berkelanjutan dengan 

menggeser dari ujian satu kali ke penilaian 

portofolio (Ismail, 2020), micro-assessments, dan 

penilaian berbasis kompetensi yang memetakan 

kemampuan kolaborasi dan kreativitas (Kustandi & 

Darmawan, 2020). 

 

d. Perubahan Peran Guru 

Dalam demografi yang didominasi oleh 

generasi Z dan Generasi Alpha. Pengajar memiliki 

peran yang semakin dituntut lebih transformatif 

(Muchtar, Mu’ammar, et al., 2025) (Hamdi Abdillah, 

LC., 2025). Guru kemudian memiliki peran dari 

pengajar konten menjadi fasilitator designer yang 

mana pada saat ini (Munawir et al., 2023). Guru 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

6 

 

harus menguasai teknologi pendidikan, desain 

pengalaman belajar (Mu’ammar & Muchtar, 2025), 

serta keterampilan pembinaan sosial emosional. 

Guru juga semakin hari harus terus dituntut 

untuk melakukan pengembangan berkelanjutan 

(Azmi, 2013) seperti contoh pelatihan dan seminar 

fokus pada pedagogi digital, pemanfaatan AI secara 

etis, dan teknik membangun hubungan di ruang 

hybrid. 

 

2. Implikasi Terhadap Kehidupan Sosial  

a. Pola sosialisasi yang berbeda 

Generasi Z dan Generasi Alpha memiliki pola 

sosialisasi berbeda akibat pengaruh digitalisasi. 

Gen Z masih berusaha menyeimbangkan interaksi 

offline dan online (Rudianto, 2024), sehingga tetap 

menghargai komunikasi tatap muka untuk 

membangun kedekatan emosional. Sementara Gen 

Alpha lebih menginternalisasi relasi melalui dunia 

digital (Milyane et al., 2023), membuat mereka lebih 

nyaman berinteraksi secara virtual. 

Karena itu, Gen Alpha perlu ruang sosial 

fisik yang difasilitasi secara sadar seperti kegiatan 

kolaboratif, permainan tim, atau proyek sosial 

untuk menumbuhkan empati dan keterampilan 

interpersonal (Muchtar & Asman, 2025). 

Siswa Gen Z cenderung aktif berdiskusi 

langsung di kelas atau organisasi sekolah, 

sedangkan Gen Alpha lebih antusias berkolaborasi 

lewat platform digital seperti Google Classroom atau 

komunitas e-sport. 

 

b. Politik, Partisipasi, Dan Aktivisme 

Generasi Z kini menjadi aktor aktif dalam 

advokasi dan aktivisme online (Bety & Ariani, 

2020), memanfaatkan media sosial untuk 

menyuarakan isu sosial, lingkungan, dan keadilan 

digital. Sementara Generasi Alpha berpotensi 

terlibat dalam partisipasi politik sejak usia lebih 

muda melalui ruang digital (Tresnani & Adhitya, 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

7 

 

2023), namun mereka lebih rentan terhadap 

manipulasi narasi dan bias algoritma karena 

kurangnya kemampuan kritis dalam memilah 

informasi. 

Contohnya gerakan sosial seperti kampanye 

lingkungan banyak digerakkan oleh Gen Z, 

sedangkan Gen Alpha mulai menunjukkan 

ketertarikan melalui konten edukatif politik di 

platform seperti YouTube Kids atau TikTok, yang 

sekaligus bisa menjadi ruang rawan pengaruh 

algoritmik. 

 

c. Gaya Komunikasi  

Generasi Z tumbuh dalam masa transisi dari 

komunikasi konvensional ke digital, sehingga 

mereka masih terbiasa mengekspresikan ide 

melalui teks panjang, unggahan di media sosial, 

dan diskusi dalam bentuk threaded conversation 

(seperti forum atau kolom komentar) (Rahmawati, 

2018). Mereka cenderung menggunakan kata-kata 

secara reflektif dan argumentatif untuk 

menyampaikan pendapat atau membangun narasi 

diri (Pandanwangi et al., 2025). Gaya komunikasi 

ini menunjukkan kemampuan berpikir kritis 

sekaligus kebutuhan untuk menjelaskan sesuatu 

secara runtut dan rasional. 

Sementara itu, Generasi Alpha hidup di era 

yang sepenuhnya visual dan cepat (Cuncic, 2023). 

Mereka lebih nyaman mengekspresikan diri melalui 

video pendek, pesan suara, emoji, GIF, dan berbagai 

bentuk komunikasi multimodal. Bagi mereka, 

kecepatan dan visualisasi makna lebih penting 

daripada struktur bahasa yang panjang. Akibatnya, 

interaksi sosial di kalangan Gen Alpha menjadi 

lebih spontan, intuitif, dan bersifat kontekstual — 

mereka memahami pesan bukan hanya dari kata, 

tetapi juga dari simbol, ekspresi wajah digital, dan 

nada suara. 

 

d. Rentang Perhatian (Attention Span) 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

8 

 

Generasi Z masih memiliki rentang 

perhatian yang relatif lebih panjang dibandingkan 

dengan Generasi Alpha (Cuncic, 2023). Mereka 

mampu memusatkan perhatian pada tugas-tugas 

jangka menengah seperti membaca artikel, menulis 

refleksi, atau mengikuti diskusi daring dalam 

durasi yang cukup lama.  

Hal ini disebabkan karena pengalaman awal 

mereka masih bersinggungan dengan lingkungan 

belajar yang lebih analog (Tumbel & Kawuwung, 

2023) seperti buku teks dan interaksi tatap muka 

sebelum seluruh aspek hidup berpindah ke dunia 

digital (Ismail, 2020). Dengan demikian, Gen Z lebih 

adaptif terhadap konteks yang menuntut 

konsentrasi dan pemrosesan informasi yang 

bertahap. 

Berbeda dengan itu, Generasi Alpha tumbuh 

dalam arus informasi yang instan dan serba cepat 

(Pandanwangi et al., 2025). Sejak kecil mereka 

berinteraksi dengan konten berformat singkat, 

berganti layar dengan cepat, dan menerima 

stimulasi visual yang berlimpah.  

Kondisi ini membuat rentang perhatian 

mereka relatif lebih pendek dan fluktuatif. Mereka 

lebih cepat memahami sesuatu yang disajikan 

secara visual dan interaktif, namun kesulitan 

mempertahankan fokus pada materi yang monoton 

atau panjang (Hasibuan & Nurhasanah, 2024). 

Oleh karena itu, pendekatan pendidikan bagi Gen 

Alpha perlu mengakomodasi bentuk pembelajaran 

yang dinamis, partisipatif, dan berorientasi 

pengalaman langsung. 

 

e. Sumber Identitas 

Bagi Generasi Z, pembentukan identitas diri 

merupakan hasil perpaduan antara pengalaman 

nyata di dunia sosial dan pengaruh dunia digital 

(Rudianto, 2024). Mereka masih mengalami 

interaksi sosial langsung di sekolah, komunitas, 

dan lingkungan sekitar, sehingga memiliki 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

9 

 

keseimbangan antara identitas fisik dan digital 

(Ledoh et al., 2025). Platform media sosial bagi 

mereka berfungsi sebagai sarana ekspresi diri dan 

jaringan sosial, bukan satu-satunya sumber 

validasi. Karena itu, mereka lebih sadar terhadap 

konsep autentisitas dan reputasi diri baik di dunia 

nyata maupun maya. 

Sebaliknya, Generasi Alpha membentuk 

identitas mereka sejak awal melalui dunia digital. 

Representasi diri seperti profil, avatar, filter wajah, 

atau algoritma rekomendasi menjadi bagian 

integral dari cara mereka memandang diri sendiri 

(Putri et al., 2024). Mereka mengenal siapa mereka 

bukan hanya dari pengalaman nyata, tetapi juga 

dari apa yang ditampilkan, disukai, dan disarankan 

oleh sistem digital di sekitar mereka (Bety & Ariani, 

2020).  

Dengan demikian, algoritma memiliki 

pengaruh yang kuat terhadap persepsi diri dan 

orientasi sosial Generasi Alpha. Fenomena ini 

membawa tantangan baru bagi pendidikan dan 

keluarga dalam membantu mereka membedakan 

antara identitas digital dan jati diri yang autentik 

 

C. Faktor-Faktor Pembentuk Karakter Antar Generasi 

Perbedaan karakter antar generasi tidak terjadi 

secara kebetulan, melainkan terbentuk melalui berbagai 

faktor sosial, ekonomi, teknologi, budaya, dan pendidikan 

yang memengaruhi cara berpikir, bertindak, serta 

berinteraksi individu dengan lingkungannya (Lubis & 

Handayan, 2021). Karakter suatu generasi merupakan 

hasil interaksi antara konteks zaman dengan pengalaman 

hidup kolektif yang dialami bersama.  

Dalam konteks Generasi Z dan Generasi Alpha, 

perubahan yang sangat cepat dalam teknologi dan 

informasi menjadi faktor paling dominan dalam 

membentuk nilai, pola pikir, serta perilaku mereka. Berikut 

uraian faktor-faktor utama yang membentuk karakter 

antar generasi: 

1. Perkembangan Teknologi dan Media Digital 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

10 

 

Teknologi menjadi faktor paling berpengaruh 

dalam membedakan karakter antar generasi (Rudianto, 

2024). Generasi Z tumbuh di era peralihan dari 

teknologi analog ke digital mereka masih mengenal 

masa ketika internet belum sepenuhnya mobile. 

Sedangkan Generasi Alpha lahir di tengah dunia yang 

sepenuhnya terkoneksi (fully digital born). 

Perbedaan ini memengaruhi cara keduanya 

beradaptasi terhadap informasi dan berinteraksi. 

Generasi Z cenderung lebih reflektif dan kritis karena 

mereka menyaksikan transisi teknologi dan mampu 

membandingkan "dunia sebelum" dan "sesudah" 

digitalisasi (Rahmawati, 2018). Sementara itu, Generasi 

Alpha memandang teknologi sebagai bagian alami dari 

kehidupan; mereka belajar, berkomunikasi, dan 

bahkan beribadah dengan perangkat digital. 

Contohnya Generasi Z menggunakan media 

sosial untuk mengekspresikan opini (seperti di 

X/Twitter atau YouTube), sedangkan Generasi Alpha 

lebih aktif di platform visual-interaktif seperti TikTok 

Kids, Roblox, atau YouTube Shorts. 

 

2. Lingkungan Sosial dan Pola Asuh Keluarga 

Keluarga menjadi ruang pertama pembentukan 

nilai dan karakter. Generasi Z umumnya dibesarkan 

oleh orang tua dari Generasi X atau awal Generasi 

Milenial yang menerapkan pola asuh cukup tradisional 

dengan pengawasan ketat terhadap aktivitas anak 

(Twenge, 2017). Sebaliknya, Generasi Alpha banyak 

diasuh oleh Milenial yang lebih permisif, demokratis, 

dan technology-friendly (Jimenez, 2023). 

Pola ini menyebabkan perbedaan dalam 

kemandirian dan pola berpikir: Gen Z lebih cenderung 

realistis dan berhati-hati, sementara Gen Alpha lebih 

ekspresif dan terbiasa mengambil keputusan cepat 

(Andriani, 2023).  

Contoh seperti orang tua Gen Z dulu membatasi 

waktu bermain gadget, sedangkan orang tua Gen Alpha 

justru memfasilitasi anaknya dengan tablet edukatif 

sejak usia dini. 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

11 

 

 

3. Pendidikan dan Metode Pembelajaran 

Sistem pendidikan yang berkembang pada setiap 

masa turut membentuk karakter dan gaya belajar antar 

generasi. Generasi Z masih mengalami sistem 

pembelajaran yang cukup konvensional berbasis 

hafalan, tatap muka, dan tugas tertulis. Namun, 

mereka juga menjadi saksi awal transformasi ke e-

learning dan blended learning (Partini et al., 2025). 

Generasi Alpha, di sisi lain, langsung dibesarkan 

dalam ekosistem pendidikan digital, dengan 

penggunaan aplikasi interaktif, video pembelajaran, dan 

kecerdasan buatan (AI) (Santri, 2020) sebagai alat bantu 

belajar. 

Contohnya seperti Gen Z masih terbiasa 

mencatat manual di buku, sedangkan Gen Alpha lebih 

sering belajar lewat Google Classroom atau Khan 

Academy Kids. 

 

4. Konteks Budaya dan Nilai Global 

Arus globalisasi menjadikan nilai-nilai budaya 

dunia mudah diakses oleh semua generasi. Generasi Z 

terpapar pada nilai multikulturalisme dan inklusivitas 

sejak remaja melalui film, musik, dan media sosial 

(Zuckerman, 2013). Mereka tumbuh dengan kesadaran 

global yang tinggi, tetapi masih menjaga identitas lokal 

(Rasto et al., n.d.). 

Generasi Alpha melangkah lebih jauh, karena 

mereka lahir di dunia tanpa batas geografis, di mana 

budaya virtual lebih dominan daripada budaya lokal 

(Prasetio, 2024). Akibatnya, identitas budaya mereka 

sering kali bersifat fluid (cair) (Zuckerman, 2013), lebih 

bergantung pada komunitas digital yang mereka ikuti 

dibanding pada tradisi masyarakat sekitar. 

Contohnya seperti Gen Z mengidolakan band 

Korea atau tokoh publik internasional melalui media 

sosial, Gen Alpha bahkan meniru lifestyle influencer 

global melalui content creation sendiri di usia muda. 

 

D. Pola Pikir, Gaya Belajar dan Preferensi Komunikasi 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

12 

 

1. Pola Pikir (Mindset) 

a. Generasi Z lebih Kritis, Realistis, dan 

Berorientasi Makna 

Generasi Z tumbuh di masa transisi global 

yang penuh krisis mulai dari ekonomi, perubahan 

iklim, hingga sosial-politik. Kondisi ini membentuk 

pola pikir yang lebih kritis, realistis, dan reflektif 

terhadap lingkungan sekitarnya. Mereka cenderung 

mempertanyakan otoritas (Prasetio, 2024), mencari 

alasan di balik kebijakan, dan menginginkan bukti 

nyata sebelum menerima suatu gagasan. Dalam 

konteks pendidikan, mereka menghargai 

pembelajaran yang relevan dengan kehidupan nyata 

dan menolak hafalan tanpa makna (Mukoyimah, 

2025). 

Contoh Siswa SMA dari Generasi Z 

cenderung menantang guru dengan pertanyaan 

seperti “Apa manfaat pelajaran ini untuk masa 

depan saya?” atau “Bagaimana konsep ini 

diterapkan di dunia kerja?”, menandakan orientasi 

berpikir kritis dan praktis. 

 

b. Generasi Alpha lebih Eksperiensial, Cepat 

Beradaptasi, dan Optimis Digital 

Generasi Alpha memiliki pola pikir yang 

lebih adaptif dan eksperimental, dibentuk oleh 

dunia yang sudah terhubung penuh dengan 

teknologi sejak lahir (Twenge, 2017). Mereka 

memandang dunia sebagai ruang tanpa batas di 

mana segala hal bisa dieksplorasi dan diubah 

secara digital. Mereka berpikir cepat, menyukai 

inovasi, dan lebih berani mencoba solusi baru, 

namun terkadang kurang reflektif karena terbiasa 

dengan jawaban instan dari mesin pencarian dan 

AI. 

Anak usia SD dari Generasi Alpha lebih suka 

memecahkan masalah matematika dengan bantuan 

aplikasi seperti Photomath atau ChatGPT daripada 

menghitung manual, karena mereka menganggap 

teknologi sebagai bagian alami dari proses berpikir. 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

13 

 

 

2. Gaya Belajar (Learning Style) 

a. Generasi Z lebih Kolaboratif, Multimodal, dan 

Kontekstual 

Gaya belajar Generasi Z sangat dipengaruhi 

oleh dunia digital tetapi masih memiliki 

keseimbangan dengan pengalaman langsung 

(Zuckerman, 2013). Mereka lebih menyukai 

pembelajaran kolaboratif, berbasis diskusi 

kelompok, proyek sosial, atau blended learning yang 

menggabungkan teknologi dengan tatap muka 

(Kustandi & Darmawan, 2020). Mereka juga 

cenderung menggunakan berbagai sumber belajar 

video, artikel, podcast, dan infografik secara 

bersamaan (multimodal learning).  

Contoh Mahasiswa Gen Z dalam kelas daring 

aktif berdiskusi lewat forum, menonton video 

YouTube penjelasan konsep (Tiwow & Manullang, 

2025), lalu menggabungkannya dengan hasil 

observasi lapangan untuk tugas proyek. 

 

b. Generasi Alpha Visual, Interaktif, dan Berbasis 

Eksperimen 

Generasi Alpha belajar paling efektif melalui 

pengalaman visual dan interaktif. Mereka 

menikmati pembelajaran yang disajikan dalam 

bentuk game-based learning, augmented reality 

(AR), atau virtual simulation (Rahim, 2020). Mereka 

cepat memahami konsep abstrak jika disajikan 

secara visual, tetapi mudah kehilangan fokus jika 

metode pengajaran bersifat verbal dan monoton. 

Contoh Siswa SD dari Generasi Alpha lebih 

memahami sistem tata surya melalui aplikasi AR 

yang menampilkan planet 3D di layar gawai, 

dibanding sekadar membaca buku pelajaran IPA. 

 

 

 

3. Preferensi Komunikasi (Communication Preferences) 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

14 

 

a. Generasi Z lebih Teksual, Argumentatif, dan 

Terstruktur 

Generasi Z lebih suka komunikasi yang 

terukur dan berbasis argumen, karena mereka 

tumbuh di era media sosial berbasis teks seperti 

Facebook, Twitter (X), atau forum diskusi daring 

(Zuckerman, 2013). Mereka cenderung menyusun 

narasi panjang, menulis ulasan, dan 

mengekspresikan pendapat dengan struktur logis 

(Mukoyimah, 2025). Walau melek visual, mereka 

masih mengandalkan tulisan sebagai bentuk utama 

ekspresi ide. 

Contoh seperti ketika seorang siswa SMA 

Gen Z menulis utas panjang di Twitter berisi 

pandangan pribadi tentang isu pendidikan, lengkap 

dengan data dan referensi, sebagai cara 

menyampaikan opininya kepada publik. 

 

b. Generasi Alpha lebih Visual, Emosional, dan 

Multimodal 

Generasi Alpha tumbuh di dunia short-form 

content seperti TikTok, YouTube Shorts, dan 

Instagram Reels, sehingga gaya komunikasi mereka 

lebih singkat, ekspresif, dan multimodal 

(Zuckerman, 2013). Mereka lebih suka 

mengekspresikan emosi dengan emoji, stiker, atau 

video pendek dibanding menulis panjang (Prasetio, 

2024). Komunikasi mereka lebih visual-driven 

daripada berbasis teks, dan mereka mengandalkan 

kombinasi suara, gambar, dan animasi untuk 

menyampaikan pesan. 

Contoh Anak Gen Alpha lebih memilih 

membuat video berdurasi 30 detik berisi pesan 

ucapan atau ide sains sederhana daripada menulis 

karangan panjang tentang hal yang sama. 

 

 

 

 

E. Tantangan Spiritual dan Moral di Era Digital 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

15 

 

Era digital mengubah cara manusia memperoleh 

makna, berinteraksi, dan menilai baik-buruk. Platform 

digital (media sosial, algoritma rekomendasi, aplikasi) 

bukan hanya saluran informasi mereka ikut membentuk 

norma, citarasa moral, dan sumber legitimasi spiritual. 

Dampaknya berbeda pada Gen Z (yang mengalami 

peralihan ke digital) dan Gen Alpha (yang lahir dalam 

ekosistem digital). 

1. Tantangan bagi Generasi Z 

a. Fragmentasi praktik spiritual 

Gen Z mengalami pergeseran dari praktik 

kolektif kehadiran fisik di tempat ibadah/kajian 

menuju konsumsi spiritual individual lewat video 

dakwah, podcast, dan grup chat. Akibatnya, 

dimensi ritual yang menguatkan komitmen disiplin, 

teladan melemah (Mukoyimah, 2025). 

Sebagaimana contoh siswa SMA yang 

dulunya rutin ikut pengajian malam, kini memilih 

menonton ceramah singkat di YouTube saat malam 

ujian sehingga hubungan sosial ritual melemah dan 

hanya nilai, makna, serta praktik spiritual tidak lagi 

dijalankan secara menyeluruh (holistik), melainkan 

hanya diambil sebagian-sebagian, bersifat 

sementara, atau sekadar simbolik.. 

 

b. Performative Religiosity Dan Validasi Sosial 

Media sosial mendorong representasi agama 

yang sering bersifat performatif seperti posting 

ibadah, quote agama untuk mendapatkan 

pengakuan sosial. Hal ini bisa menggeser motivasi 

beragama dari niat internal ke pencarian "likes"  

berujung pada agama sebagai identitas visual, 

bukan praktik batiniah . 

Contohnya seperti remaja yang lebih sering 

mem-posting foto di masjid untuk membangun citra 

religius ketimbang hadir untuk memperdalam 

pemahaman. 

 

c. Moral relativism & pluralitas nilai yang 

membingungkan 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

16 

 

Paparan beragam pandangan moral dari 

seluruh dunia membuat Gen Z lebih toleran tetapi 

juga rentan terhadap kebingungan normatif, seperti 

apa yang “benar” bisa jadi relatif dalam ruang digital 

(Matsum & Tarigan, 2022). Moral relativism & 

pluralitas nilai yang membingungkan 

menggambarkan situasi di mana generasi muda 

kehilangan kejelasan moral karena dikelilingi 

berbagai nilai yang bertentangan dan terbiasa 

menilai kebenaran berdasarkan selera pribadi atau 

opini publik, bukan berdasarkan prinsip wahyu dan 

akhlak Islam. Tanpa panduan nilai yang jelas, 

muncul ambivalensi moral. 

 

 

d. Polarization, Shaming, Dan “Cancel Culture” 

Polarization, Shaming, dan Cancel Culture 

adalah fenomena sosial era digital yang 

mencerminkan krisis empati dan moralitas publik di 

mana perbedaan pandangan berubah menjadi 

konflik, kesalahan kecil diperbesar, dan individu 

dihakimi secara massal tanpa kasih sayang dan 

keadilan. Media sosial mempercepat hukuman 

moral publik (shaming) tanpa ruang rekonsiliasi 

Gen Z yang vokal bisa menjadi pelaku atau korban, 

menghambat dialog dan pembelajaran moral 

melalui kesalahan (Matsum & Tarigan, 2022). 

Contohnya siswa yang tidak ikut salat 

berjamaah di sekolah difoto diam-diam lalu 

diposting dengan caption “Masih sibuk main HP 

daripada salat.” Hal ini mengakibatkan religious 

shaming, bisa membuat siswa trauma terhadap 

praktik keagamaan, bukan mendekatkan. 

 

e. Eksposur pada konten negatif (seksualisasi, 

kekerasan, hoaks) 

Ketersediaan konten dewasa, kekerasan, 

serta misinformasi dan disinformasi di ruang digital 

berpengaruh pada pembentukan norma seksual, 

pandangan terhadap kekerasan, dan kepercayaan 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

17 

 

terhadap otoritas moral maupun spiritual (Matsum 

& Tarigan, 2022). Tanpa penguatan literasi digital 

dan moral, generasi muda berisiko mengalami 

distorsi nilai dan penurunan sensitivitas etis 

terhadap perilaku yang menyimpang (Gustaman et 

al., n.d.). 

 

2. Tantangan bagi Generasi Alpha 

a. Identitas Dan Moral Dibentuk Algoritma Sejak 

Dini 

Alpha tumbuh dengan rekomendasi konten 

yang dipersonalisasi melalui preferensi, nilai, dan 

gambaran dunia mereka sebagian “dilatih” oleh 

algoritma bukan oleh pengalaman komunitas fisik 

(Prasetio, 2024). Ini menciptakan risiko internalisasi 

norma yang tak teruji dan kurang reflektif. 

Seperti contoh anak usia 8 tahun yang 

sering menonton vlog “unboxing barang mahal” di 

YouTube Kids mulai menganggap konsumsi 

berlebihan sebagai simbol kesuksesan. 

 

 

b. Pembelajaran Spiritual Yang Ter-Gamifikasi Dan 

Dangkal 

Ketika pendidikan agama diformat menjadi 

kuis cepat atau video berdurasi singkat untuk 

menyesuaikan perhatian Alpha (Mukoyimah, 2025), 

dimensi batin dan penghayatan ritual bisa 

terkompresi menjadi tugas gamified efektif untuk 

pengenalan, tapi lemah untuk transformasi moral 

(Ariani, 2021). 

 Akibatnya, dimensi batin, refleksi moral, dan 

penghayatan ritual keagamaan menjadi dangkal 

(Ariani, 2021), karena pengalaman religius tidak lagi 

lahir dari perenungan atau praktik konsisten, 

melainkan dari respons instan terhadap sistem 

poin, badge, atau reward digital. Pendekatan ini 

memang efektif untuk pengenalan konsep agama 

secara awal, tetapi kurang mendukung 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

18 

 

pembentukan karakter spiritual yang mendalam 

dan transformatif. 

 Seperti aplikasi belajar agama yang 

memberikan bintang atau poin setiap kali anak 

menjawab kuis doa dengan benar membuat mereka 

fokus pada skor, bukan pada pemahaman makna 

doa itu sendiri. Karena ketika gamifikasi hanya 

menekankan aspek hiburan, kompetisi, dan reward 

eksternal, maka yang terjadi adalah spiritualitas 

menjadi sekadar permainan, bukan proses 

mendalam menuju kesadaran dan perubahan diri. 

 

c. Kehadiran “kompanion” AI kurangnya substitusi 

figur teladan 

AI/virtual assistants dapat memberikan 

jawaban cepat tentang ritual atau norma, namun 

mereka tak menggantikan teladan moral manusia 

(guru, kyai, orang tua) (Zebua et al., 2023). 

Ketergantungan pada jawaban instan mengurangi 

kesempatan untuk berdialog, bertanya secara kritis, 

dan memproses nilai (Habibi et al., 2025). 

Kehadiran kompanion AI menciptakan ilusi 

kedekatan dan kebijaksanaan, tetapi tidak dapat 

menggantikan figur teladan yang sejati. 

Tanpa kehadiran manusia yang bisa ditiru 

perilakunya, pembentukan moral dan spiritualitas 

menjadi dangkal, artifisial, dan terpisah dari 

pengalaman hidup nyata. 

 

F. Pengaruh Media Sosial dan Teknologi terhadap Perilaku 

Keagamaan 

Perkembangan teknologi digital dan media sosial 

telah membawa perubahan yang sangat signifikan dalam 

cara manusia memahami, mengekspresikan, dan 

menjalankan ajaran agama. Generasi Z dan Generasi 

Alpha, yang tumbuh dalam era konektivitas tinggi, 

mengalami transformasi mendalam dalam perilaku 

keagamaan mereka. Agama tidak lagi hanya dipahami 

melalui jalur tradisional seperti pengajian, khutbah, atau 

pendidikan formal, melainkan juga melalui konten digital 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

19 

 

yang beredar luas di media sosial, aplikasi keagamaan, 

hingga platform berbasis video. Fenomena ini memiliki dua 

sisi: memperkaya akses spiritual di satu sisi, namun juga 

menimbulkan tantangan serius terhadap otentisitas, 

kedalaman, dan konsistensi praktik keagamaan di sisi lain. 

 

1. Pergeseran Sumber Otoritas Keagamaan 

Sebelumnya, otoritas keagamaan bersumber dari 

ulama, guru, atau lembaga resmi. Namun, bagi 

Generasi Z dan Alpha, media sosial menjadi sumber 

utama pembelajaran agama. Tokoh-tokoh keagamaan 

digital (misalnya ustaz influencer di YouTube atau 

TikTok) lebih sering dijadikan rujukan dibandingkan 

kitab atau guru tradisional. Misalnya, banyak Gen Z 

yang memahami tafsir ayat atau hadis melalui potongan 

video berdurasi 1–3 menit, bukan dari kajian 

mendalam.  

Di satu sisi, ini memperluas jangkauan dakwah 

dan menjadikan agama lebih mudah diakses. Namun di 

sisi lain, ada risiko penyederhanaan ajaran, munculnya 

pseudo-authority (otoritas semu), serta interpretasi 

keagamaan yang terfragmentasi karena algoritma 

hanya menampilkan konten yang sesuai dengan 

preferensi pengguna, bukan kebenaran teologis yang 

utuh. 

 

 

2. Transformasi Cara Beribadah dan Ekspresi 

Keagamaan 

Teknologi juga memengaruhi cara generasi muda 

menjalankan ibadah. Generasi Z memanfaatkan 

aplikasi reminder shalat, Al-Qur’an digital, hingga 

podcast religi untuk memperkuat rutinitas spiritual 

mereka (Sumarno & Alawiyah, 2025). Sementara 

Generasi Alpha, yang lebih interaktif dan visual, 

mengenal ibadah melalui gamifikasi dan virtual 

experience misalnya aplikasi yang mengajarkan wudhu 

atau doa harian melalui permainan digital (Zebua et al., 

2023).  



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

20 

 

Inovasi ini menciptakan pengalaman spiritual 

baru yang lebih menarik dan personal. Namun, di sisi 

lain, muncul kekhawatiran bahwa kedalaman 

spiritualitas bisa menurun karena ibadah menjadi 

sekadar rutinitas digital yang mekanis dan bergantung 

pada notifikasi, bukan kesadaran spiritual yang 

tumbuh dari refleksi dan ketenangan batin. 

 

3. Komodifikasi dan Performa Keagamaan 

Salah satu implikasi paling kompleks dari media 

sosial adalah munculnya fenomena religious 

performativity yakni perilaku keagamaan yang lebih 

menonjolkan citra publik daripada substansi spiritual 

(Matsum & Tarigan, 2022). Banyak individu, khususnya 

dari kalangan Gen Z, menampilkan aktivitas 

keagamaannya di media sosial untuk memperoleh likes, 

followers, atau pengakuan moral.  

Misalnya, seseorang memposting kegiatan 

sedekah, ibadah, atau kajian dengan gaya estetik agar 

terlihat religius. Fenomena ini menggambarkan adanya 

pergeseran dari spiritual sincerity (ketulusan spiritual) 

menuju digital visibility (keterlihatan digital). Di sini, 

spiritualitas berpotensi tereduksi menjadi simbol sosial 

yang diukur melalui engagement metrics, bukan 

kedalaman iman. 

 

 

4. Fragmentasi Makna dan Identitas Keagamaan 

Media sosial menumbuhkan ruang bagi 

pluralitas pandangan keagamaan, namun sekaligus 

menciptakan fragmentasi makna. Generasi Z dan Alpha 

sering kali terpapar beragam narasi keagamaan yang 

kontradiktif (Rahmawati, 2018), mulai dari yang 

moderat hingga ekstrem, hanya dalam satu feed. Hal ini 

dapat membingungkan proses pembentukan identitas 

keagamaan mereka.  

Sebagai contoh, di TikTok, seorang remaja bisa 

menonton video dakwah toleransi dalam satu menit, 

lalu video yang bersifat eksklusif dan radikal di menit 

berikutnya. Paparan semacam ini tanpa pendampingan 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

21 

 

kritis dapat menyebabkan cognitive dissonance — 

kebingungan dalam menafsirkan nilai-nilai keagamaan 

yang benar dan kontekstual. 

 

5. Peluang Positif Literasi Keagamaan Digital dan 

Dakwah Inovatif 

Meskipun memiliki tantangan, teknologi juga 

membuka peluang besar bagi penguatan perilaku 

keagamaan . Generasi Z banyak mengembangkan 

gerakan dakwah digital yang kreatif dan inklusif, seperti 

podcast islami, konten dakwah humoris, hingga 

komunitas belajar daring seperti “Ngaji Online” atau 

“Kajian Virtual.”  

Generasi Alpha di sisi lain dapat diarahkan untuk 

menumbuhkan kesadaran spiritual melalui konten 

interaktif edukatif (Matsum & Tarigan, 2022), seperti 

animasi kisah nabi, aplikasi hafalan doa, atau 

augmented reality yang mengajarkan tata cara ibadah. 

Jika diarahkan dengan bijak, media sosial bisa menjadi 

sarana spiritual engagement yang relevan dengan gaya 

belajar dan komunikasi generasi digital. 

 

Secara keseluruhan, media sosial dan teknologi 

tidak hanya menjadi alat komunikasi, tetapi juga medan 

baru bagi praktik keagamaan generasi muda (Rahmawati, 

2018). Generasi Z menghadapi tantangan dalam menjaga 

keseimbangan antara otentisitas iman dan ekspresi digital, 

sementara Generasi Alpha akan menghadapi ujian dalam 

membangun fondasi spiritual yang mendalam di tengah 

dunia yang serba instan dan algoritmis.  

Oleh karena itu, peran keluarga, lembaga 

pendidikan, dan tokoh agama sangat penting untuk 

menanamkan digital religious literacy yakni kemampuan 

memahami, menyeleksi, dan merefleksikan nilai 

keagamaan secara kritis di tengah arus informasi digital 

yang deras (Prasetio, 2024). 

 

 

 

 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

22 

 

G. Psikologi Dan Kesehatan Mental Generasi Digital 

1. Tekanan Sosial, Kecemasan Digital, dan Fenomena 

FOMO 

Dalam era digital yang serba terkoneksi, Generasi 

Z dan Generasi Alpha menghadapi tekanan sosial yang 

berbeda dari generasi sebelumnya (Twenge, 2017). Jika 

generasi terdahulu berjuang untuk diterima dalam 

lingkungan sosial nyata, generasi digital kini harus 

menavigasi dua dunia sekaligus: dunia nyata dan dunia 

maya.  

Keduanya dituntut untuk mempertahankan citra 

diri, eksistensi sosial, serta keterhubungan konstan di 

tengah arus informasi yang tiada henti (Jimenez, 2023). 

Tekanan inilah yang menjadi salah satu sumber utama 

kecemasan digital (digital anxiety) dan FOMO (Fear of 

Missing Out) (Pandanwangi et al., 2025), yakni 

ketakutan berlebihan untuk tertinggal dari tren, 

peristiwa, atau pengakuan sosial yang terjadi secara 

daring 

a. Tekanan Sosial 

Tekanan sosial bagi Generasi Z dan Alpha 

tidak hanya datang dari interaksi tatap muka, 

tetapi juga dari ruang digital (Zuckerman, 2013). Di 

media sosial, mereka dihadapkan pada tuntutan 

untuk tampil sempurna mulai dari penampilan, 

gaya hidup, hingga pencapaian (Prasetio, 2024). 

Algoritma media sosial secara tidak langsung 

memperkuat budaya perbandingan (comparison 

culture), di mana individu merasa harus selalu 

menandingi apa yang dilihat di layar (Pandanwangi 

et al., 2025). 

Bagi Generasi Z, tekanan ini muncul dalam 

bentuk kebutuhan untuk mempertahankan 

personal branding dan validasi sosial melalui likes, 

views, dan followers (Mukoyimah, 2025). 

Sementara Generasi Alpha, yang bahkan sejak kecil 

telah terekspos media digital, lebih rentan terhadap 

pembentukan citra diri yang semu karena 

identitasnya dibangun melalui avatar, filter, atau 

tokoh virtual. 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

23 

 

Contohya remaja Gen Z sering merasa cemas 

jika unggahannya tidak mendapat banyak “like”, 

sementara anak-anak Gen Alpha dapat merasa 

rendah diri ketika avatar gimnya tidak sepopuler 

teman-temannya 

 

b. Kecemasan Digital 

Kecemasan digital mengacu pada kondisi 

stres psikologis yang muncul akibat tekanan dari 

penggunaan media sosial dan teknologi yang 

berlebihan. Generasi Z sering kali mengalami 

information overload kelelahan akibat banjir 

informasi, notifikasi, dan berita yang terus-

menerus muncul (Zarra, 2017).  

Sementara Generasi Alpha, yang terbiasa 

dengan respon instan, lebih mudah mengalami 

frustrasi jika koneksi lambat, aplikasi bermasalah, 

atau tidak mendapatkan perhatian segera dari 

lingkungannya (Zuckerman, 2013). 

Kecemasan ini menimbulkan efek domino 

sulit tidur, gangguan fokus belajar, hingga 

penurunan harga diri (Pandanwangi et al., 2025). 

Dalam jangka panjang, digital anxiety juga dapat 

menurunkan empati sosial karena individu lebih 

sibuk dengan respons digital dibanding dengan 

interaksi emosional nyata. 

Contohnya seorang siswa Gen Z bisa merasa 

tertekan karena selalu dibandingkan dengan 

“teman sukses” di LinkedIn atau Instagram; 

sedangkan anak Gen Alpha bisa merasa marah atau 

sedih ketika tidak diizinkan bermain gim online 

bersama teman-temannya. 

 

c. Fenomena FOMO (Fear of Missing Out) 

FOMO adalah salah satu bentuk tekanan 

psikologis yang paling nyata dalam generasi digital 

(Rahmawati, 2018). Generasi Z dan Alpha hidup 

dalam arus pembaruan konstan selalu ada sesuatu 

yang baru, viral, dan trending setiap saat. Rasa 

takut tertinggal membuat mereka terus memantau 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

24 

 

media sosial, bahkan ketika sedang belajar atau 

beristirahat. Akibatnya, waktu istirahat berkurang, 

konsentrasi menurun, dan ketenangan batin 

terganggu. 

FOMO juga berdampak pada pembentukan 

identitas sosial. Bagi Gen Z, mengikuti tren menjadi 

cara untuk tetap “relevan” dan diterima oleh 

kelompok sosialnya. Sementara Gen Alpha 

mengalami FOMO sejak usia dini misalnya ketika 

tidak memiliki perangkat, permainan, atau konten 

populer yang dimiliki teman-temannya. 

Contohnya Gen Z merasa harus ikut tren 

challenge di TikTok agar tidak dianggap ketinggalan 

zaman, sedangkan Gen Alpha bisa merasa sedih 

ketika tidak diundang ke grup gim online yang 

diikuti teman sebayanya. 

 

2. Upaya Penanggulangan 

Untuk mengatasi tekanan psikologis di era digital, 

diperlukan strategi digital wellbeing yang terintegrasi 

dalam pendidikan dan lingkungan keluarga. Guru dan 

orang tua perlu menanamkan kesadaran literasi digital 

tidak hanya tentang cara menggunakan teknologi 

(Shandy & Juniantoro, 2021), tetapi juga bagaimana 

menjaga kesehatan mental saat berinteraksi dengan 

media sosial (Jimenez, 2023). Pendekatan yang dapat 

digunakan diantaranya yaitu: 

a. Membatasi screen time dan menyeimbangkan 

dengan aktivitas nyata (olah raga, seni, atau 

kegiatan sosial). 

b. Mengembangkan self-awareness digital, yaitu 

kesadaran bahwa tidak semua yang terlihat di 

dunia maya adalah kenyataan. 

c. Mengajarkan refleksi spiritual, agar generasi muda 

memiliki ketenangan batin dan nilai diri yang tidak 

bergantung pada validasi eksternal. 

 

Generasi Z dan Alpha menghadapi realitas baru: 

mereka hidup dalam ruang yang tidak pernah benar-benar 

sepi dari interaksi digital. Tekanan sosial, kecemasan 



Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd 

25 

 

digital, dan FOMO bukan sekadar masalah pribadi, 

melainkan fenomena kolektif yang mencerminkan krisis 

keseimbangan antara teknologi dan kemanusiaan. Oleh 

karena itu, pendidikan abad ke-21 harus tidak hanya 

membekali generasi muda dengan keterampilan digital, 

tetapi juga dengan kecerdasan emosional dan spiritual agar 

mereka mampu menjadi pengguna teknologi yang sadar, 

tenang, dan berkarakter. 



Taufiq, M.Pd.I 

26 

 

 

 

 

BAB 2 

Konsep Pendidikan Agama Islam 

Kontemporer 

 

Perkembangan zaman yang bergerak begitu cepat telah membawa 

perubahan besar dalam cara manusia berpikir, berinteraksi, dan 

memahami realitas kehidupan. Dunia modern kini memasuki fase 

yang ditandai oleh digitalisasi di hampir seluruh aspek kehidupan, 

mulai dari pendidikan, ekonomi, budaya, hingga pola komunikasi 

sosial. Dalam konteks ini, Pendidikan Agama Islam (PAI) 

menghadapi tantangan sekaligus peluang besar. PAI tidak hanya 

dituntut mempertahankan kemurnian ajaran Islam, tetapi juga 

harus mampu menerjemahkan nilai-nilai tersebut ke dalam 

bahasa dan sistem pembelajaran yang dapat dipahami, diterima, 

dan dirasakan manfaatnya oleh generasi masa kini. Generasi 

digital yang hidup dalam lingkungan serba cepat, instan, dan 

visual memerlukan pendekatan pendidikan agama yang lebih 

kreatif, transformatif, dan relevan dengan keseharian mereka. 

Perubahan global yang terjadi tidak dapat dihindari, sehingga 

landasan filosofis dan normatif pendidikan agama perlu 

dirumuskan ulang tanpa menghilangkan esensinya. Pendidikan 

agama di era modern harus berdiri di atas nilai-nilai tauhid, 

kemanusiaan, dan keadaban, sekaligus mampu menjawab 

problematika mutakhir seperti degradasi moral, radikalisasi, 

hedonisme, dan dislokasi identitas. Perubahan paradigma dalam 

masyarakat digital juga memengaruhi cara peserta didik 

memaknai religiusitas. Mereka lebih kritis, lebih otonom dalam 

mencari sumber informasi, dan memiliki keterikatan kuat dengan 



Taufiq, M.Pd.I 

27 

 

dunia maya. Oleh karena itu, PAI perlu hadir dengan pendekatan 

yang tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga 

mengasah sensitivitas spiritual, kecakapan emosional, dan 

kemampuan literasi digital yang beretika. 

Di tengah tantangan tersebut, PAI memiliki peran strategis sebagai 

sarana membangun akhlak dan literasi spiritual. Pendidikan 

agama harus mampu menginternalisasikan nilai-nilai Islam ke 

dalam karakter peserta didik, sehingga mereka tumbuh sebagai 

pribadi yang berintegritas, empatik, serta mampu menempatkan 

moralitas sebagai fondasi dalam setiap tindakan. Nilai-nilai Islam 

yang diajarkan tidak hanya berfungsi sebagai pengetahuan, tetapi 

juga harus menjadi energi positif yang membimbing peserta didik 

menghadapi dinamika kehidupan modern. Generasi masa kini 

membutuhkan relevansi; mereka ingin memahami bagaimana 

ajaran Islam dapat memberi solusi nyata terhadap persoalan-

persoalan kekinian seperti penggunaan teknologi, hubungan 

sosial, lingkungan, dan kehidupan personal. 

Untuk itu, kontekstualisasi ajaran Islam menjadi prinsip penting 

dalam merancang pendidikan agama kontemporer. Ajaran-ajaran 

Islam yang universal perlu diterjemahkan ke dalam bentuk yang 

dapat diimplementasikan secara praktis sesuai tantangan zaman 

digital. Kontekstualisasi bukan berarti mengubah ajaran agama, 

tetapi menyesuaikan pendekatan, metode, dan penyampaiannya 

agar lebih bermakna dan berdaya guna bagi peserta didik. Dengan 

demikian, PAI dapat memainkan peran penting dalam membentuk 

generasi yang cerdas secara intelektual, matang secara spiritual, 

serta adaptif menghadapi perubahan sosial dan teknologi. 

Konteks inilah yang menjadi pijakan untuk memahami bagaimana 

landasan filosofis dan normatif PAI di era modern, dinamika 

perubahan paradigma pendidikan agama di tengah masyarakat 

digital, peran PAI dalam membentuk akhlak dan literasi spiritual, 

relevansi nilai Islam bagi generasi masa kini, serta prinsip 

kontekstualisasi ajaran Islam yang diperlukan untuk menghadapi 

tantangan era digital. 

 



Taufiq, M.Pd.I 

28 

 

A. Landasan filosofis dan normatif PAI di era modern 

Pendidikan Agama Islam (PAI) berdiri di atas dua pijakan utama. 

Pertama, landasan filosofis sebagai panduan arah dan tujuan 

pendidikan, serta landasan normatif yang bersumber dari ajaran 

ilahiah dalam Al-Qur’an dan Sunnah. Kedua landasan ini 

menegaskan bahwa pendidikan agama tidak hanya bertugas 

mentransfer pengetahuan religius, tetapi juga membentuk 

kesadaran spiritual, moralitas, dan identitas keislaman yang 

kokoh (Muhaimin, 2011). Namun, ketika nilai-nilai ini dibawa ke 

dalam realitas kehidupan modern, muncul kebutuhan untuk 

membaca ulang, menafsirkan, dan mengaktualisasikannya agar 

tidak terjebak pada dikotomi antara kesucian ajaran dan 

kebutuhan praktis manusia kontemporer. 

Dalam kerangka inilah gagasan Kuntowijoyo (2001) mengenai 

normativitas dan historisitas menjadi instrumen penting. 

Normativitas merujuk pada ajaran Islam yang bersifat tetap, 

universal, dan absolut nilai-nilai yang menjadi fondasi moral umat 

beriman. Sebaliknya, historisitas menggambarkan konteks sosial 

yang selalu berubah: perkembangan ilmu pengetahuan, dinamika 

budaya, perubahan pola pikir, hingga tantangan digitalisasi 

(Kuntowijoyo, 1997; Abdullah, 2006). Kuntowijoyo melihat bahwa 

Islam harus dihadirkan tidak hanya sebagai teks normatif, tetapi 

juga sebagai kekuatan sejarah yang hidup dalam konteks sosial. 

Dengan demikian, PAI harus mampu mendialogkan keduanya agar 

ajaran Islam tampil tidak hanya ideal, tetapi juga operasional 

dalam kehidupan nyata. 

Pada titik inilah karakteristik modernitas memainkan peran 

penting dalam merumuskan ulang PAI. Era modern ditandai oleh 

rasionalitas, individualisme, globalisasi, kemajuan teknologi 

digital, keterbukaan informasi, serta pluralitas budaya. Modernitas 

menghadirkan tantangan besar bagi pembentukan moralitas dan 

spiritualitas karena akses informasi yang tak terbatas, budaya 

instan, dan tekanan kompetitif sering membuat generasi muda 

kehilangan orientasi nilai (Zubaidah, 2019). Dalam konteks ini, PAI 

tidak bisa lagi hadir dengan pendekatan tradisional yang hanya 

menekankan hafalan atau pemahaman literal atas teks agama. 



Taufiq, M.Pd.I 

29 

 

Pendidikan agama harus merespon realitas modernitas dengan 

pendekatan yang lebih reflektif, dialogis, kritis, dan relevan 

(Muhaimin, 2014). 

Pertama, modernitas menuntut PAI untuk mengintegrasikan 

ajaran Islam dengan kecakapan berpikir kritis (critical thinking). 

Generasi digital terbiasa bertanya, mempertanyakan, dan mencari 

jawaban melalui berbagai sumber. PAI perlu menjadi ruang yang 

mendorong keterbukaan intelektual, bukan sekadar ruang 

dogmatis. 

Kedua, modernitas membawa dimensi identitas baru yang 

dipengaruhi media digital, budaya populer, dan pergaulan global. 

PAI harus membantu peserta didik membangun identitas 

keislaman yang kokoh namun tetap inklusif, moderat, dan siap 

berdialog dengan perbedaan. 

Ketiga, modernitas menimbulkan tantangan etika digital mulai dari 

penggunaan media sosial, penyebaran informasi palsu, ujaran 

kebencian, hingga konten destruktif. PAI perlu mengedepankan 

nilai akhlak digital sebagai bagian integral dari literasi keagamaan 

kontemporer.  

Keempat, modernitas menekankan efektivitas dan efisiensi dalam 

belajar. PAI harus memanfaatkan teknologi sebagai sarana dakwah 

dan pedagogis, menghadirkan pengalaman belajar yang menarik, 

interaktif, dan berbasis problem solving. 

Dengan demikian, posisi PAI dalam modernitas bukan hanya 

sebagai benteng moralitas, tetapi juga sebagai agen transformasi 

yang mengajarkan bagaimana nilai-nilai Islam dapat menjadi 

panduan dalam menghadapi dinamika zaman. PAI menjadi 

jembatan antara ajaran normatif yang bersifat universal dan 

realitas historis yang berubah. Ia memberikan kerangka spiritual 

dan moral untuk menghadapi kompleksitas era digital, sekaligus 

memastikan peserta didik tidak kehilangan arah di tengah 

derasnya arus perubahan. 



Taufiq, M.Pd.I 

30 

 

Melalui integrasi antara normativitas, historisitas, dan 

karakteristik modernitas, PAI dapat tampil sebagai sistem 

pendidikan yang adaptif, transformatif, dan relevan. Ia tetap 

berpijak pada nilai ilahiah, tetapi mampu bergerak dinamis sesuai 

kebutuhan manusia modern. Inilah fondasi yang memastikan PAI 

tidak hanya bertahan, tetapi juga berperan besar dalam 

membentuk generasi muslim yang religius, kritis, visioner, dan 

beradab. 

Dalam konteks modernitas yang dinamis, PAI tidak cukup hanya 

memaparkan ajaran Islam sebagai seperangkat norma yang harus 

dipercaya dan ditaati. PAI harus menghadirkan Islam sebagai nilai 

hidup yang berinteraksi dengan kebutuhan nyata manusia, 

problem sosial, tantangan teknologi, serta dinamika budaya 

modern. Di sinilah pentingnya pendekatan integratif antara 

normativitas dan historisitas sebagaimana dirumuskan 

Kuntowijoyo. Normativitas memberikan fondasi moral-spiritual, 

sementara historisitas membuka ruang adaptasi, kreativitas, dan 

pemaknaan ulang ajaran dalam konteks zaman. Integrasi 

keduanya melahirkan PAI yang tidak kaku, tetapi juga tidak 

kehilangan arah; tidak hanyut dalam modernitas, tetapi juga tidak 

tertinggal oleh perubahan. 

Dalam konteks modernitas yang dinamis, PAI tidak cukup hanya 

memaparkan ajaran Islam sebagai seperangkat norma yang harus 

dipercaya dan ditaati. PAI harus menghadirkan Islam sebagai nilai 

hidup yang berinteraksi dengan kebutuhan nyata manusia, 

problem sosial, tantangan teknologi, serta dinamika budaya 

modern (Hasim dan Langgulung, 2010). Di sinilah pentingnya 

pendekatan integratif antara normativitas dan historisitas 

sebagaimana dirumuskan Kuntowijoyo. Normativitas memberikan 

fondasi moral-spiritual, sementara historisitas membuka ruang 

adaptasi, kreativitas, dan pemaknaan ulang ajaran dalam konteks 

zaman. Integrasi keduanya melahirkan PAI yang tidak kaku, tetapi 

juga tidak kehilangan arah; tidak hanyut dalam modernitas, tetapi 

juga tidak tertinggal oleh perubahan. 

Pertama, humanisasi PAI sebagai Nilai Adaptif. Konsep integrasi 

“normativitas-historisitas” menuntun pada humanisasi pendidikan 



Taufiq, M.Pd.I 

31 

 

agama. Humanisasi berarti menempatkan manusia sebagai pusat 

tujuan pendidikan, serta memahami ajaran Islam sebagai 

pedoman yang memanusiakan, membebaskan, dan 

memberdayakan (Freire, 2000). Dalam konteks PAI, humanisasi 

membuat proses pembelajaran lebih dialogis, empatik, dan 

menghargai pengalaman peserta didik. Nilai adaptif ini 

menghindarkan PAI dari pendekatan otoritatif yang hanya 

menekankan ketaatan, tetapi gagal membangun kesadaran. 

Melalui humanisasi, nilai-nilai normatif Islam seperti keadilan, 

kasih sayang, integritas, dan tanggung jawab diterjemahkan dalam 

bahasa kemanusiaan yang dekat dengan realitas peserta didik. Hal 

ini membuat PAI lebih relevan terhadap pergulatan hidup generasi 

modern, yang berhadapan dengan kecemasan digital, identitas 

cair, dan kompleksitas sosial. 

Kedua, kurikulum PAI yang Adaptif dan Kontekstual. Integrasi 

normativitas dan historisitas juga memberi arah kuat bagi desain 

kurikulum PAI. Kurikulum yang adaptif berarti membuka ruang 

bagi pembaruan materi, metode, dan pendekatan pembelajaran 

sesuai kebutuhan zaman. Prinsipnya adalah ajaran inti Islam 

tetap, tetapi cara memahami dan mengajarkannya berkembang 

seiring konteks sosial. Kurikulum adaptif setidaknya mencakup 

mencakup beberapa aspek seperti materi yang berorientasi pada 

isu kontemporer, metode pembelajaran yang aktif dan partisipatif 

Pemanfaatan teknologi sebagai sarana dakwah dan edukasi hingga 

pemakaian platform digital, media interaktif, dan sumber belajar 

online. 

Ketiga, PAI sebagai Sarana Transformasi Sosial. PAI tidak hanya 

berfungsi mentransfer pengetahuan agama. Lebih dari itu, ia 

adalah agensi transformasi sosial. Pendidikan agama yang 

mengintegrasikan nilai-nilai normatif dengan pemahaman historis 

mampu membentuk generasi yang peka terhadap isu sosial dan 

berperan aktif dalam perubahan ke arah kebaikan. Melalui 

pendekatan transformatif, PAI membentuk kesadaran kritis 

tentang keadilan, etika sosial, lingkungan, dan tanggung jawab 

warga negara. PAI sebagai sarana transformasi sosial diwujudkan 

melalui: Penguatan literasi sosial dan empati, membingkai ajaran 

Islam sebagai kekuatan yang mendorong kemajuan, bukan 



Taufiq, M.Pd.I 

32 

 

stagnasi, Mendorong lahirnya generasi yang peduli terhadap 

kemaslahatan publik dan siap berkolaborasi lintas budaya, 

Menghadirkan nilai Islam sebagai inspirasi dalam pengembangan 

masyarakat multikultural. 

Dengan demikian, PAI tidak berhenti pada ruang kelas, tetapi 

menjangkau kehidupan sosial, memperkuat moderasi, toleransi, 

dan etos peradaban. 

Dengan kerangka ini, PAI tidak hanya mengajarkan ajaran agama, 

tetapi mempersiapkan generasi muslim menjadi subjek aktif dalam 

dunia modern yang mampu menjadi penerus peradaban, bukan 

hanya pewaris teks. 

B. Transformasi Pendidikan Agama Islam di Era Digital 

Era digital menghadirkan perubahan besar dalam hampir seluruh 

aspek kehidupan manusia, termasuk cara belajar, berkomunikasi, 

dan membangun identitas diri. Perubahan ini membawa implikasi 

langsung bagi dunia pendidikan, khususnya Pendidikan Agama 

Islam (PAI), yang sebelumnya berjalan dalam pola konvensional, 

berorientasi pada teks, dan sangat bergantung pada metode tatap 

muka tradisional. Di tengah pesatnya perkembangan teknologi, PAI 

dituntut untuk bertransformasi agar tetap relevan dengan 

kebutuhan generasi yang tumbuh dalam lingkungan serbadigital, 

cepat, dan dinamis. 

Perubahan paradigma pendidikan agama menjadi keniscayaan. 

PAI tidak lagi cukup disampaikan dengan pendekatan dogmatis 

atau satu arah, tetapi harus berubah menjadi ruang pembelajaran 

yang dialogis, kontekstual, serta memberi ruang bagi peserta didik 

untuk berpikir kritis dan reflektif. Generasi digital terbiasa 

mengakses informasi dengan cepat, sehingga PAI perlu 

menghadirkan pengalaman belajar yang bermakna, berbasis 

problem solving, serta mampu mengaitkan ajaran agama dengan 

problem kehidupan sehari-hari. Dalam konteks ini, guru berperan 

bukan hanya sebagai penyampai materi, tetapi fasilitator yang 

mampu menuntun peserta didik menemukan nilai-nilai Islam 

melalui refleksi, diskusi, dan penghayatan. 



Taufiq, M.Pd.I 

33 

 

Transformasi PAI di era digital juga sangat terkait dengan 

pemanfaatan teknologi sebagai media pembelajaran. Penggunaan 

platform e-learning, video edukasi, aplikasi interaktif, hingga media 

sosial dapat memperkaya proses belajar dan membuka ruang 

kreativitas yang lebih luas. Teknologi tidak hanya mempermudah 

akses terhadap sumber ajaran Islam, tetapi juga menjadi sarana 

untuk menyampaikan dakwah yang lebih menarik, visual, dan 

dekat dengan gaya belajar generasi modern. Meski begitu, 

pemanfaatan teknologi tidak terlepas dari tantangan seperti banjir 

informasi, hoaks keagamaan, konten ekstrem, serta menurunnya 

konsentrasi belajar akibat kultur digital yang instan. 

Di tengah berbagai tantangan tersebut, PAI tetap memegang peran 

penting dalam membangun akhlak dan literasi spiritual peserta 

didik. Dunia digital menawarkan ruang ekspresi yang bebas 

namun seringkali tanpa kontrol nilai. Karena itu, PAI perlu 

menghadirkan pendidikan akhlak digital etika bermedia, adab 

berinformasi, penggunaan teknologi secara bertanggung jawab, 

dan penguatan karakter dalam interaksi virtual. Literasi spiritual 

juga menjadi kunci agar peserta didik tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi memiliki kesadaran batin yang 

menyeimbangkan kehidupan digital yang cepat dan kompetitif. 

Nilai-nilai seperti kejujuran, empati, integritas, dan tanggung 

jawab harus diterjemahkan dalam konteks dunia maya. 

Transformasi PAI di era digital sangat bergantung pada kesiapan 

pendidik. Guru PAI perlu menguasai literasi digital, memanfaatkan 

media interaktif, dan memahami dinamika sosial generasi muda. 

Selain itu, guru harus tampil sebagai teladan moral baik dalam 

kehidupan nyata maupun digital serta mampu mengembangkan 

pendekatan pedagogis yang kreatif dan adaptif. Kolaborasi antara 

sekolah, keluarga, dan komunitas digital juga sangat penting demi 

menciptakan lingkungan belajar agama yang komprehensif dan 

mendukung. 

Pada akhirnya, transformasi PAI di era digital bukan hanya tentang 

adopsi teknologi, tetapi bagaimana menjadikan teknologi sebagai 

sarana memperkuat dimensi moral, spiritual, dan humanisasi 

dalam pendidikan. Di tengah tantangan dan peluang era modern, 



Taufiq, M.Pd.I 

34 

 

PAI harus bergerak menjadi pendidikan yang relevan, adaptif, dan 

transformatif, sehingga mampu membentuk generasi muslim yang 

cerdas, berkarakter, dan mampu hidup secara bijaksana dalam 

dunia digital yang terus berkembang. 

Transformasi Pendidikan Agama Islam (PAI) di era digital tidak 

hanya menyangkut penggunaan teknologi sebagai media 

pembelajaran, tetapi juga menyentuh paradigma, orientasi, dan 

metodologi pendidikan agama itu sendiri. Di tengah perubahan 

sosial yang begitu cepat, generasi digital membutuhkan bentuk 

pembelajaran agama yang tidak lagi terbatas pada hafalan konsep, 

tetapi mampu menjawab realitas kehidupan, membangun akhlak, 

serta menumbuhkan literasi spiritual yang mendorong 

kedewasaan keberagamaan. Karena itu, PAI harus bergerak dari 

pola pendidikan tradisional menuju proses pembelajaran yang 

lebih adaptif, dialogis, dan relevan dengan dinamika zaman. 

Perubahan Paradigma Pendidikan Agama 

Di era digital, terjadi pergeseran signifikan dalam paradigma 

pendidikan agama. Pertama, pembelajaran PAI tidak lagi cukup 

mengandalkan pendekatan “tekstual-dogmatis” yang bersifat satu 

arah, tetapi berkembang menuju pendekatan dialogis, kontekstual, 

dan kritis (Abdullah, 2006; Tilaar, 2002). Hal ini diperlukan karena 

peserta didik kini hidup dalam ruang informasi yang terbuka, 

plural, dan sering kali penuh dengan perdebatan nilai. PAI perlu 

hadir sebagai ruang dialog yang membangun kesadaran, bukan 

sekadar ruang indoktrinasi yang memaksakan kebenaran tunggal 

tanpa proses pemahaman mendalam. 

Kedua, pembelajaran PAI kini bergerak ke arah pembelajaran 

berbasis pengalaman, aktivitas pemecahan masalah (problem 

solving), serta literasi digital yang mengajarkan peserta didik untuk 

memahami, memilah, dan mengkritisi informasi keagamaan yang 

mereka temukan secara online (Azra, 2012; Kuntarto, 2017; 

Wahyudi, 2020). Model ini membantu peserta didik melihat agama 

sebagai energi transformasi kehidupan, bukan sekadar kumpulan 

aturan normatif. 



Taufiq, M.Pd.I 

35 

 

Ketiga, peran guru mengalami redefinisi penting. Guru PAI saat ini 

bukan lagi sekadar penyampai materi atau pusat pengetahuan, 

tetapi lebih sebagai fasilitator, mentor spiritual, dan pendamping 

intelektual yang menuntun peserta didik menemukan nilai-nilai 

Islam secara lebih reflektif dan bermakna (Muhaimin, 2009; Nata, 

2010). Guru harus mampu membuka ruang diskusi, memfasilitasi 

pencarian makna, serta memberikan contoh nyata etika digital dan 

spiritualitas dalam kehidupan modern. 

Dengan perubahan paradigma ini, PAI di era digital diharapkan 

tidak hanya menghasilkan peserta didik yang memahami ajaran 

agama secara kognitif, tetapi juga mampu menginternalisasi nilai-

nilai Islam dalam konteks dunia yang serba cepat, kompleks, dan 

terus berubah. 

PAI sebagai Sarana Pembentukan Akhlak dan Literasi 

Spiritual 

Dalam konteks kehidupan modern yang sangat dipengaruhi oleh 

teknologi digital, PAI memegang peran strategis sebagai sarana 

pembentukan akhlak dan penguatan literasi spiritual (Tafsir, 

2012). Generasi masa kini hidup di tengah banjir informasi, 

interaksi virtual tanpa batas, serta budaya digital yang kerap 

menormalisasi perilaku instan, ekspresif, dan bebas dari kontrol 

sosial langsung. Di sinilah PAI hadir sebagai kompas moral yang 

membantu peserta didik menavigasi tantangan etis dan moral di 

dunia digital. Pendidikan agama tidak hanya membahas persoalan 

ibadah dan hukum, tetapi juga berfungsi menanamkan kepekaan 

moral yang mampu membimbing perilaku di ruang siber. 

Salah satu aspek pentingnya adalah penguatan akhlak digital, 

yang meliputi etika bermedia, adab dalam mengonsumsi dan 

menyebarkan informasi, serta sikap bertanggung jawab atas segala 

jejak digital yang ditinggalkan. Akhlak digital mengajarkan 

pentingnya verifikasi informasi sebelum dibagikan, menjaga 

kesantunan dalam interaksi daring, serta menghormati privasi dan 

martabat orang lain (Nasrullah, 2018; Ali, 2021; Huda, 2020). PAI 

harus membangun kesadaran bahwa dunia digital bukanlah ruang 

bebas nilai, tetapi ruang yang tetap memerlukan adab, tanggung 



Taufiq, M.Pd.I 

36 

 

jawab, dan akuntabilitas moral sebagaimana diajarkan dalam 

nilai-nilai Islam. 

Selain itu, PAI menumbuhkan literasi spiritual sebagai 

penyeimbang bagi kecanggihan teknologi. Di tengah budaya serba 

cepat dan serba instan, peserta didik diajak mengembangkan 

kemampuan refleksi, kesadaran diri, dan kedalaman spiritual yang 

berakar pada tauhid. Literasi spiritual meneguhkan hubungan 

manusia dengan Allah, menanamkan makna hidup yang lebih luas 

dari sekadar pencapaian duniawi, serta membentuk karakter yang 

stabil meski menghadapi tekanan sosial dan informasi yang terus 

berubah. 

Dengan menempatkan akhlak digital dan literasi spiritual sebagai 

inti pembelajaran, PAI berperan penting dalam melahirkan 

generasi muslim yang tidak hanya cakap teknologi, tetapi juga 

memiliki integritas, kepekaan moral, dan kedalaman spiritual yang 

mampu menjadi penuntun dalam kehidupan pribadi maupun 

interaksi sosial mereka di era digital. 

C. Kontekstualisasi Nilai-nilai Islam bagi Generasi Masa Kini 

Kehidupan keberagamaan di era modernmenghadapi tantangan 

yang semakin kompleks seiring perubahan cara hidup, cara 

belajar, dan pola interaksi generasi masa kini. Generasi digital 

tumbuh dalam ekosistem yang serba cepat, terdorong oleh 

teknologi, serta dipenuhi arus informasi yang tak terbatas. Mereka 

memperoleh pengetahuan melalui berbagai sumber, membentuk 

identitas sosial melalui jejaring digital, dan berinteraksi dalam 

ruang virtual yang jauh lebih dinamis dibandingkan ruang fisik. 

Pergeseran ini turut mempengaruhi cara mereka memahami, 

merasakan, dan menghayati ajaran agama. 

Dalam lanskap sosial seperti ini, nilai agama tidak lagi cukup 

dipahami hanya secara normatif sebagai kumpulan aturan dan 

doktrin yang diajarkan secara satu arah. Generasi modern 

memerlukan agama yang hadir secara aplikatif agama yang 

menuntun mereka menghadapi persoalan nyata seperti etika 

bermedia, tekanan sosial digital, disinformasi, hingga krisis makna 



Taufiq, M.Pd.I 

37 

 

yang muncul akibat budaya serba instan (Bungin, 2019; 

Nasrullah, 2018; Huda, 2020. Oleh karena itu, kontekstualisasi 

ajaran Islam menjadi sebuah urgensi agar agama tetap hidup, 

membumi, dan mampu menjawab problematika realitas. Tanpa 

upaya ini, nilai-nilai agama cenderung dipahami secara kaku atau 

terlepas dari kebutuhan zamannya; sebaliknya, dengan 

kontekstualisasi, Islam menjadi sumber makna dan solusi yang 

relevan bagi kehidupan modern. 

Dalam menghadapi tantangan kontemporer, nilai dasar Islam 

sesungguhnya tetap menjadi kebutuhan universal. Prinsip tauhid 

menawarkan kekuatan spiritual yang meneguhkan arah hidup; 

nilai keadilan dan kemanusiaan menjadi panduan etis di tengah 

fragmentasi sosial; sementara nilai akhlak membentuk karakter 

yang diperlukan dalam interaksi fisik maupun digital. Tantangan 

zaman seperti individualisme, budaya instan, derasnya arus 

informasi yang sering menyesatkan, hingga melemahnya 

sensitivitas moral, justru menunjukkan betapa pentingnya nilai 

Islam sebagai energi etis dan spiritual yang membimbing perilaku 

generasi masa kini. 

Islam hadir bukan untuk menolak modernitas, tetapi untuk 

mengarahkannya ke jalur yang lebih manusiawi dan bermakna. 

Melalui prinsip keseimbangan, Islam mengajarkan bagaimana 

mengintegrasikan produktivitas dengan spiritualitas, serta 

memadukan kecanggihan teknologi dengan akhlak mulia. Dengan 

demikian, nilai-nilai Islam tidak hanya menjadi pedoman ibadah, 

tetapi juga menjadi fondasi pembentukan karakter generasi 

modern yang mampu hidup secara bijaksana, bertanggung jawab, 

dan tetap berpijak pada nilai-nilai moral dalam dunia yang terus 

berubah. 

Kontekstualisasi Ajaran Islam untuk Generasi Digital 

Dalam menghadapi realitas generasi digital, kontekstualisasi 

ajaran Islam menjadi langkah penting untuk memastikan bahwa 

nilai-nilai agama tetap relevan dan dapat diaplikasikan dalam 

kehidupan sehari-hari. Salah satu fondasi utama yang dapat 

digunakan dalam proses kontekstualisasi adalah prinsip maqāṣid 



Taufiq, M.Pd.I 

38 

 

al-syarī‘ah, yaitu tujuan-tujuan luhur syariat Islam yang 

menekankan perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, 

dan harta. Dengan memahami maqāṣ id, nilai-nilai Islam dapat 

diadaptasi sesuai kebutuhan zaman tanpa kehilangan esensi 

normatifnya (Auda, 2008; al-Ghazali, 1997; Jasser, 2014). 

Pendekatan ini membantu generasi muda melihat agama bukan 

sekadar kumpulan larangan, tetapi sebagai sistem nilai yang 

bertujuan menjaga kemaslahatan dan martabat manusia. 

Kontekstualisasi juga dapat dilakukan melalui pendekatan living 

Islam, yaitu memahami bagaimana Islam hadir dalam dinamika 

budaya, sosial, dan teknologi yang hidup di masyarakat. Living 

Islam memungkinkan ajaran agama dipahami sebagai praktik 

keseharian, bukan hanya teks (Woodward, 2011; Haryanto, 2015; 

Amri, 2020). Dalam konteks generasi digital, Islam dapat 

diekspresikan melalui etika bermedia, cara memproduksi konten, 

cara berkomunikasi di dunia maya, hingga cara menjaga diri dari 

dampak negatif teknologi. Islam bukan hanya sesuatu yang 

diajarkan di ruang kelas, tetapi juga sesuatu yang “dioperasikan” 

dalam kehidupan digital sehari-hari. 

Nilai-nilai Islam perlu diterjemahkan lebih konkret dalam bentuk 

adab dan etika digital. Adab bermedia mengatur cara Muslim 

berinteraksi secara santun di ruang maya; etika informasi 

mengajarkan pentingnya verifikasi, menghindari hoaks, menjaga 

privasi, serta tidak merugikan pihak lain. Tanggung jawab digital 

menegaskan bahwa setiap tindakan di dunia maya memiliki 

konsekuensi moral, sedangkan manajemen diri membantu 

generasi muda mengelola waktu, emosi, dan perilaku agar tidak 

terjebak dalam kecanduan teknologi. Dengan demikian, nilai-nilai 

spiritual dan moral Islam dapat membentuk pola penggunaan 

teknologi yang lebih bijaksana dan beretika. 

Kontekstualisasi ajaran Islam juga menuntut kemampuan untuk 

menghindari literalitas kaku yang memisahkan teks dari konteks, 

tanpa mengabaikan prinsip normatif agama (Fazlur Rahman, 

1982; Arkoun, 1994). Artinya, ajaran Islam tetap berpijak pada 

dalil yang sahih, tetapi dipahami secara fleksibel dan proporsional 

sesuai kebutuhan zaman. Pendekatan ini menjaga keseimbangan 



Taufiq, M.Pd.I 

39 

 

antara kesetiaan pada ajaran dan kemampuan beradaptasi 

terhadap perubahan. Melalui cara inilah Islam dapat terus menjadi 

panduan hidup yang fungsional, membimbing generasi digital agar 

tetap berpegang pada nilai-nilai moral di tengah dunia yang penuh 

tantangan. 

Pada akhirnya, seluruh upaya kontekstualisasi nilai-nilai Islam 

dalam pendidikan bertujuan melahirkan Generasi Muslim Digital 

yang mampu hidup, berperan, dan memberi manfaat di tengah 

dunia yang semakin terhubung sekaligus kompleks. Generasi ini 

diharapkan memiliki identitas keislaman yang kuat, namun tetap 

terbuka pada perkembangan modernitas. Mereka tidak terjebak 

pada dikotomi “agama versus teknologi”, melainkan memadukan 

keduanya secara harmonis sehingga Islam menjadi energi 

penggerak moral dalam dunia digital yang serba cepat dan penuh 

distraksi. 

Generasi Muslim Digital dituntut untuk memiliki etika digital yang 

mencerminkan akhlak mulia: santun dalam berkomunikasi, 

bertanggung jawab atas jejak digital, serta memastikan bahwa 

aktivitas bermedia selalu membawa maslahat. Bersamaan dengan 

itu, literasi spiritual menjadi pondasi dalam menjaga kejernihan 

hati melalui refleksi, kesadaran diri, dan pemaknaan terhadap 

nilai-nilai tauhid sehingga mereka tidak mudah hanyut dalam 

budaya instan, dorongan viralitas, maupun arus informasi yang 

tak terkendali. 

Selain itu, mereka perlu mengembangkan kemampuan berpikir 

kritis, khususnya dalam memilah informasi, memahami perbedaan 

perspektif, dan menanggapi isu-isu sosial dengan sikap moderat 

dan solutif. Kombinasi antara kecakapan digital, kedalaman 

spiritual, dan pola pikir kritis inilah yang membentuk pribadi 

Muslim yang tangguh menghadapi dinamika abad 21. 

Melalui pendidikan agama Islam yang berorientasi pada 

kontekstualisasi nilai, generasi ini diharapkan tumbuh sebagai 

agen perubahan (khairu ummah) di ruang fisik maupun virtual. 

Mereka tidak hanya menjadi pengguna teknologi, tetapi turut 

menghadirkan nilai-nilai Islam sebagai kekuatan transformasi. Hal 



Taufiq, M.Pd.I 

40 

 

ini sebagai upaya dalm menghadirkan kebaikan, menjaga harmoni 

sosial, serta menjadikan ruang digital sebagai ladang dakwah yang 

sejuk, cerdas, dan beradab. Dengan demikian, pendidikan agama 

Islam tidak lagi sebatas transmisi ilmu, tetapi proses pembentukan 

insan berkarakter yang mampu menjawab tantangan zaman dan 

menebar kebermanfaatan bagi masyarakat luas. 



41 
 

 

 

BAB 3 

KURIKULUM PAI UNTUK 

GENERASI DIGITAL 
 

1. Pengertian Kurikulum  

Kurikulum merupakan salah satu komponen 

utama dalam sistem pendidikan. Tanpa kurikulum, 

proses pembelajaran tidak memiliki arah, tujuan, 

maupun tolok ukur capaian yang jelas. Kurikulum tidak 

hanya sebatas daftar mata pelajaran, tetapi mencakup 

seluruh pengalaman belajar yang dirancang oleh 

lembaga pendidikan untuk membentuk peserta didik 

yang kompeten secara intelektual, emosional, sosial, 

dan moral. 

Secara umum, kurikulum dipahami sebagai 

rencana pendidikan yang berisi tujuan, materi, 

pengalaman belajar, strategi pembelajaran, serta sistem 

evaluasi untuk mencapai tujuan pendidikan tertentu. 

Namun, para ahli memiliki penekanan yang berbeda 

dalam mendefinisikan kurikulum, sehingga 

menghasilkan perspektif yang beragam sesuai konteks 

perkembangan pendidikan. 

Berikut uraian konsep kurikulum dan definisi menurut 

beberapa ahli: 

1. John Dewey (1902): Kurikulum sebagai 

Pengalaman Pendidikan 

John Dewey memandang kurikulum 

sebagai seluruh pengalaman belajar peserta 

didik yang diatur oleh sekolah. Kurikulum tidak 

terbatas pada mata pelajaran, tetapi juga 

kegiatan yang membentuk karakter dan 

keterampilan sosial. “Curriculum is a 



42 
 

continuous reconstruction of experience.” 

(Dewey, 1902) Dewey menekankan bahwa 

pengalaman harus memiliki nilai pendidikan 

dan terhubung dengan kehidupan nyata siswa. 

2. Ralph Tyler (1949): Kurikulum sebagai 

Rencana Rasional untuk Belajar 

Tyler adalah tokoh paling berpengaruh 

dalam pengembangan kurikulum modern. 

Menurutnya: “Curriculum is a plan for 

learning.” 

(Tyler, 1949) Kurikulum harus memuat empat 

komponen utama: 

1. Tujuan pendidikan 

2. Pengalaman belajar 

3. Organisasi pengalaman belajar 

4. Evaluasi 

Model Tyler dikenal sebagai rational-linear 

model dan menjadi dasar berbagai 

kurikulum modern. 

 

3. Hilda Taba (1962): Kurikulum sebagai 

Rencana Komprehensif 

Menurut Hilda Taba: “Curriculum is a 

plan for learning that is developed by 

teachers.” (Taba, 1962) Taba menekankan 

bahwa guru harus berperan dalam 

merancang kurikulum karena mereka yang 

paling memahami kebutuhan peserta didik. 

Ia mengembangkan model pengembangan 

kurikulum yang bersifat grassroots. 

 

4. Goodlad (1979): Kurikulum sebagai Sistem 

yang Multidimensional 

Goodlad membagi kurikulum ke dalam 

beberapa level: 

• Kurikulum ideal 

• Kurikulum formal 



43 
 

• Kurikulum operasional 

• Kurikulum yang diajarkan 

• Kurikulum yang dipelajari 

Menurut Goodlad: 

“Curriculum is a multifaceted system that 

shapes what is intended, taught, and learned.” 

(Goodlad, 1979) 

Ini menunjukkan bahwa kurikulum bukan 

hanya dokumen, melainkan sistem kompleks 

yang dipengaruhi berbagai faktor. 

 

5. Kerr (1968): Kurikulum sebagai Semua 

Pembelajaran yang Direncanakan Definisi Kerr 

sangat komprehensif: “Curriculum is all the 

learning which is planned and guided by the 

school.” 

(Kerr, 1968) Ini mencakup semua aktivitas 

akademik maupun non-akademik, termasuk 

interaksi sosial. 

 

6. Nasution (2008): Kurikulum sebagai 

Seperangkat Rencana dan Pengaturan Dalam 

konteks Indonesia, Nasution (2008) 

mendefinisikan kurikulum sebagai: “Suatu 

rencana yang memberi pedoman dalam proses 

pembelajaran agar tujuan pendidikan dapat 

dicapai.” Ia menekankan bahwa kurikulum 

mencakup tujuan, isi, dan cara mengajar. 

 

7. Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional 

(UUSPN) No. 20 Tahun 2003 Menurut UU 

Sisdiknas: “Kurikulum adalah seperangkat 

rencana dan pengaturan mengenai tujuan, isi, 

dan bahan pelajaran serta cara yang digunakan 

sebagai pedoman penyelenggaraan kegiatan 

pembelajaran.” Definisi ini menegaskan bahwa 

kurikulum merupakan pedoman nasional 



44 
 

pendidikan yang bersifat dinamis dan adaptif 

terhadap perkembangan zaman. 

 

8. Abuddin Nata (2016): Kurikulum sebagai 

Integrasi Nilai Dalam konteks pendidikan 

Islam, Nata (2016) menyatakan: “Kurikulum 

PAI adalah sistem pendidikan yang 

mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur’an dan 

Sunnah dalam seluruh aktivitas belajar 

mengajar.” Nata menekankan bahwa 

kurikulum PAI harus membentuk manusia 

beriman, berakhlak, serta mampu menghadapi 

perubahan sosial.  

Dari berbagai definisi tersebut, dapat 

disimpulkan bahwa kurikulum memiliki tiga 

makna utama: 1. Kurikulum sebagai dokumen 

Berisi tujuan, isi, struktur program, dan 

pedoman pembelajaran. 2. Kurikulum sebagai 

pengalaman belajar Meliputi seluruh aktivitas 

yang dialami peserta didik, baik di dalam 

maupun di luar kelas. 3. Kurikulum sebagai 

proses Mencakup pengembangan, pelaksanaan, 

evaluasi, dan perbaikan secara berkelanjutan. 

Dalam konteks era digital, kurikulum harus 

lebih fleksibel, kolaboratif, adaptif, dan mampu 

mengintegrasikan kompetensi digital tanpa 

meninggalkan nilai-nilai spiritual. 

 

 

2. Kurikulum PAI 

Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) 

merupakan seperangkat rencana dan pengaturan 

mengenai tujuan, isi, bahan ajar, serta metode yang 

digunakan dalam proses pembelajaran agama Islam 

untuk membentuk manusia yang beriman, bertakwa 

kepada Allah SWT, dan berakhlak mulia. Kurikulum ini 

menjadi pedoman bagi pendidik dalam merancang, 



45 
 

melaksanakan, dan mengevaluasi pembelajaran agar 

tujuan pendidikan Islam dapat tercapai secara optimal. 

Menurut Nata (2016), kurikulum PAI tidak hanya 

berfungsi sebagai kumpulan mata pelajaran agama, 

tetapi merupakan sistem pendidikan yang 

mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur’an dan Sunnah ke 

dalam seluruh aktivitas belajar mengajar, baik di dalam 

maupun di luar kelas. 

Secara konseptual, kurikulum PAI 

mencerminkan pandangan hidup Islam yang holistik, di 

mana pendidikan tidak hanya menekankan aspek 

kognitif (pengetahuan agama), tetapi juga afektif 

(penghayatan nilai-nilai spiritual) dan psikomotorik 

(pengamalan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari). 

Artinya, kurikulum PAI bertujuan membentuk manusia 

yang tidak hanya mengetahui ajaran Islam, tetapi juga 

menginternalisasi dan mengamalkannya secara 

konsisten. 

Dalam konteks era digital, pengertian kurikulum 

PAI mengalami perluasan. Kurikulum tidak lagi hanya 

berorientasi pada transfer pengetahuan secara 

konvensional melalui metode ceramah atau hafalan, 

melainkan harus mengintegrasikan kompetensi digital 

dan literasi teknologi sebagai bagian dari kecakapan 

hidup abad ke-21. Peserta didik diharapkan mampu 

memahami dan mempraktikkan nilai-nilai Islam di 

tengah kehidupan modern yang serba digital dan 

terkoneksi. Hal ini sejalan dengan pandangan Yusof dan 

Ariffin (2020), yang menegaskan bahwa kurikulum PAI 

di era digital harus mengembangkan keterampilan 

berpikir kritis, etika digital, serta tanggung jawab sosial 

dalam menggunakan teknologi. 

Dengan demikian, kurikulum PAI berfungsi 

tidak hanya sebagai instrumen pembelajaran agama, 

tetapi juga sebagai panduan moral dan spiritual dalam 

penggunaan teknologi digital. Melalui kurikulum yang 

adaptif, peserta didik diarahkan agar mampu: 



46 
 

1. Menjadi pengguna teknologi yang bijak dan beretika, 

sesuai dengan prinsip Islam seperti amanah 

(tanggung jawab) dan sidq (kejujuran). 

2. Menggunakan teknologi sebagai sarana dakwah dan 

kebaikan, misalnya melalui konten edukatif Islami di 

media sosial. 

3. Menghindari dampak negatif dunia digital, seperti 

hoaks, ujaran kebencian, dan penyalahgunaan 

informasi. 

Oleh karena itu, pengembangan kurikulum PAI 

di era digital harus memperhatikan keseimbangan 

antara nilai-nilai transendental (keimanan dan akhlak) 

serta nilai-nilai instrumental (kompetensi teknologi dan 

literasi digital). Integrasi kedua aspek tersebut 

menjadikan kurikulum PAI lebih relevan dan 

kontekstual dalam menjawab tantangan zaman, 

sekaligus meneguhkan peran pendidikan Islam sebagai 

fondasi moral di tengah derasnya arus digitalisasi 

kehidupan modern. 

3. Prinsip Pengembangan Kurikulum PAI Digital 

Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama 

Islam (PAI) Digital menuntut adanya perubahan 

paradigma dalam proses pendidikan, dari sistem yang 

berpusat pada guru menuju sistem yang berbasis pada 

peserta didik dan teknologi. Kurikulum PAI Digital tidak 

hanya menekankan penguasaan pengetahuan agama, 

tetapi juga menuntun siswa untuk menjadi insan 

beriman, berakhlak mulia, dan cakap digital. Prinsip-

prinsip berikut menjadi landasan utama dalam 

merancang kurikulum PAI yang relevan dengan 

kebutuhan generasi digital: 

a. Berbasis Nilai Tauhid dan Akhlak 

Tauhid adalah inti dari seluruh ajaran Islam, 

dan karena itu menjadi fondasi utama dalam setiap 

rancangan kurikulum PAI, termasuk yang berbasis 

digital. Kurikulum harus menumbuhkan kesadaran 

bahwa seluruh aktivitas belajar—baik di dunia nyata 



47 
 

maupun di dunia maya—merupakan bagian dari 

ibadah kepada Allah SWT. 

Menurut Hidayat (2020), nilai tauhid menjadi 

pedoman moral agar teknologi tidak digunakan 

untuk kemaksiatan, tetapi sebagai sarana untuk 

memperkuat keimanan, memperluas dakwah, dan 

mengamalkan nilai-nilai kebaikan. Oleh karena itu, 

pembelajaran berbasis digital harus diimbangi 

dengan pendidikan akhlak karimah agar siswa 

mampu menampilkan perilaku Islami dalam 

interaksi daring, seperti kejujuran, kesopanan dalam 

berkomentar, dan tanggung jawab dalam 

menggunakan media sosial. 

b. Berorientasi pada Literasi Digital Islami 

Kurikulum PAI Digital harus membantu 

peserta didik mengembangkan literasi digital Islami, 

yaitu kemampuan memahami, menilai, dan 

memanfaatkan informasi digital berdasarkan 

prinsip-prinsip syariat Islam. Dalam konteks ini, 

guru PAI berperan sebagai pembimbing moral yang 

menanamkan nilai adab dalam berteknologi. 

Peserta didik diajak untuk memahami bahwa 

kebebasan di ruang digital memiliki batasan moral 

dan hukum Islam. Misalnya, dalam menyebarkan 

informasi, mereka harus memastikan kebenarannya 

agar tidak terlibat dalam penyebaran hoaks (fitnah). 

Hal ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. Al-

Hujurat [49]:6 yang menekankan pentingnya 

tabayyun (klarifikasi) terhadap informasi yang 

diterima. 

Selain itu, literasi digital Islami juga 

mencakup kemampuan menggunakan teknologi 

untuk tujuan yang produktif dan dakwah, seperti 

membuat konten edukatif Islami, menulis artikel 

keagamaan, atau membuat podcast tentang nilai-

nilai moral Islam. 

c. Student-Centered Learning 



48 
 

Prinsip ini menempatkan peserta didik 

sebagai subjek aktif dalam proses pembelajaran. 

Dalam kurikulum PAI Digital, guru berperan sebagai 

fasilitator yang menyediakan ruang eksplorasi bagi 

siswa untuk menemukan makna ajaran Islam 

melalui pengalaman digital. 

Pendekatan student-centered learning 

mendorong siswa untuk belajar secara mandiri 

melalui sumber digital seperti e-book, video interaktif, 

atau forum diskusi daring. Mereka juga didorong 

untuk memecahkan masalah moral dan sosial 

melalui pendekatan Islami berbasis teknologi. 

Menurut Nizar (2021), model pembelajaran 

seperti project-based learning atau flipped classroom 

dapat meningkatkan keterlibatan siswa dan 

memperkuat pemahaman mereka terhadap ajaran 

Islam dalam konteks modern. 

d. Kolaboratif dan Kontekstual 

Pembelajaran PAI Digital tidak boleh 

berlangsung secara individualistis. Prinsip kolaborasi 

menekankan pentingnya kerja sama antar peserta 

didik melalui platform digital seperti Google 

Classroom, LMS, atau grup diskusi daring. Aktivitas 

seperti virtual discussion, online debate, atau digital 

reflection journal dapat digunakan untuk 

menumbuhkan semangat musyawarah dan 

ukhuwah Islamiyah. 

Selain itu, pembelajaran harus kontekstual, 

yakni mengaitkan nilai-nilai Islam dengan kehidupan 

nyata di dunia digital. Misalnya, ketika membahas 

topik tentang akhlak, guru dapat mengaitkannya 

dengan etika berkomunikasi di media sosial, 

tanggung jawab terhadap jejak digital, atau konsep 

amanah dalam menggunakan data pribadi. Dengan 

demikian, ajaran Islam tidak hanya dipahami secara 

teoritis, tetapi juga diterapkan dalam dunia digital 

yang mereka hadapi sehari-hari. 



49 
 

e. Integrasi Teknologi Pendidikan 

Integrasi teknologi menjadi elemen penting 

dalam kurikulum PAI Digital. Guru dan lembaga 

pendidikan harus mampu memanfaatkan berbagai 

alat digital seperti e-learning platforms, video 

pembelajaran, aplikasi islami, dan Learning 

Management System (LMS). Teknologi ini dapat 

meningkatkan efektivitas pembelajaran dan 

memberikan pengalaman belajar yang lebih menarik 

dan interaktif. 

Sebagai contoh, aplikasi seperti Muslim Pro, 

Qur’an Companion, atau EduPAI LMS dapat 

digunakan untuk memperdalam pemahaman siswa 

terhadap Al-Qur’an, hadis, dan sejarah Islam. Selain 

itu, penggunaan Augmented Reality (AR) atau Virtual 

Reality (VR) dapat menghadirkan pengalaman imersif 

dalam pembelajaran sejarah Islam, seperti 

perjalanan Isra’ Mi’raj atau peristiwa hijrah 

Rasulullah SAW. Integrasi teknologi juga 

memungkinkan pembelajaran berbasis data (data-

driven learning), di mana guru dapat memantau 

perkembangan spiritual dan akademik siswa melalui 

sistem digital secara real-time. 

Dengan menerapkan kelima prinsip tersebut, 

pengembangan Kurikulum PAI Digital diharapkan 

mampu melahirkan generasi muslim yang beriman, 

berilmu, berakhlak, dan melek digital. Kurikulum ini 

tidak hanya menyesuaikan diri dengan kemajuan 

zaman, tetapi juga tetap menjaga ruh spiritual dan 

nilai-nilai keislaman dalam setiap aspek 

pembelajaran. 

4. Ciri-Ciri Generasi Digital dalam Pembelajaran PAI 

Generasi digital, yang sering disebut juga 

sebagai Generasi Z dan Generasi Alpha, adalah 

kelompok peserta didik yang tumbuh dan 

berkembang di tengah kemajuan teknologi informasi 

dan komunikasi. Mereka tidak hanya menggunakan 



50 
 

teknologi sebagai alat bantu, tetapi sudah 

menjadikannya sebagai bagian dari gaya hidup dan 

cara berpikir. Dalam konteks pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI), memahami 

karakteristik generasi digital menjadi hal yang sangat 

penting agar proses pembelajaran dapat berlangsung 

efektif, relevan, dan bermakna. 

Menurut Prensky (2001), generasi ini dikenal 

sebagai digital natives, yaitu individu yang sejak lahir 

telah akrab dengan dunia digital seperti internet, 

media sosial, dan perangkat canggih. Oleh karena itu, 

pendekatan pembelajaran yang bersifat konvensional, 

seperti ceramah satu arah atau hafalan tanpa 

konteks, sering kali tidak menarik bagi mereka. Guru 

PAI perlu memahami bahwa perubahan pola pikir, 

cara belajar, dan interaksi sosial generasi digital 

menuntut pembaruan strategi pembelajaran agar 

nilai-nilai Islam dapat tersampaikan dengan lebih 

efektif. 

Ciri-ciri utama generasi digital dalam konteks 

pembelajaran PAI: 

1. Melek Teknologi dan Cepat Beradaptasi 

Generasi digital sangat terbiasa 

menggunakan teknologi sejak usia dini. Mereka 

dengan mudah mengoperasikan berbagai 

perangkat seperti smartphone, tablet, laptop, dan 

komputer. Dalam pembelajaran PAI, mereka lebih 

mudah memahami materi melalui platform digital 

seperti video pembelajaran, aplikasi interaktif, 

atau Learning Management System (LMS). 

Menurut Tapscott (2009), kemampuan adaptif 

terhadap teknologi ini membuat generasi digital 

cepat belajar hal baru, tetapi juga cepat bosan 

terhadap metode yang monoton. Guru PAI harus 

kreatif dalam mengintegrasikan teknologi—

misalnya melalui kuis interaktif berbasis aplikasi, 



51 
 

podcast dakwah, atau pembelajaran berbasis 

proyek digital—agar semangat belajar tetap terjaga. 

2. Lebih Suka Visual dan Interaktif daripada Teks 

Panjang 

Generasi digital lebih menyukai 

pembelajaran berbasis visual seperti video, 

infografik, gambar, dan animasi dibandingkan 

dengan teks panjang yang memerlukan 

konsentrasi tinggi. Mereka belajar lebih cepat 

melalui media visual yang menarik dan mudah 

dicerna. 

Dalam pembelajaran PAI, hal ini dapat diterapkan 

melalui penggunaan video dakwah pendek, 

animasi kisah nabi, atau komik digital Islami. 

Misalnya, pembelajaran tentang kisah Nabi Yusuf 

AS dapat disajikan melalui film animasi yang 

mengandung pesan moral, sehingga peserta didik 

tidak hanya memahami kisah tersebut, tetapi juga 

merasakan nilai-nilai kesabaran dan kejujuran 

yang terkandung di dalamnya. Guru PAI yang 

mampu memanfaatkan kekuatan visual akan 

lebih mudah menarik perhatian dan menanamkan 

nilai-nilai Islam dalam jiwa siswa. 

3. Terbiasa dengan Media Sosial dan Komunikasi 

Daring 

Generasi digital hidup dalam ekosistem 

media sosial seperti Instagram, TikTok, YouTube, 

dan X (Twitter). Media sosial tidak hanya menjadi 

tempat hiburan, tetapi juga ruang belajar dan 

berdiskusi. Mereka belajar agama tidak hanya dari 

guru di sekolah, tetapi juga dari konten-konten 

digital seperti ceramah daring, kajian YouTube, 

dan diskusi online. 

Dalam konteks ini, guru PAI perlu menjadi 

pendidik yang juga melek media sosial agar 

mampu mengarahkan siswa pada sumber belajar 

yang kredibel dan sesuai dengan nilai-nilai Islam. 



52 
 

Misalnya, guru dapat mengajak siswa membuat 

konten dakwah singkat di TikTok atau video 

reflektif di YouTube dengan tema akhlak Islami. 

Dengan demikian, media sosial tidak hanya 

menjadi alat komunikasi, tetapi juga sarana 

dakwah digital yang efektif. 

4. Memiliki Rasa Ingin Tahu Tinggi tetapi Mudah 

Bosan 

Generasi digital dikenal memiliki rasa ingin 

tahu tinggi terhadap hal-hal baru, tetapi mereka 

juga cenderung cepat kehilangan minat jika 

pembelajaran terasa monoton atau tidak relevan. 

Mereka menyukai pembelajaran yang dinamis, 

variatif, dan memberikan tantangan. 

Guru PAI dapat menanggapi karakteristik ini 

dengan menghadirkan pembelajaran berbasis 

tantangan (challenge-based learning) atau game-

based learning. Misalnya, siswa diajak 

berkompetisi membuat konten edukatif bertema 

“Etika Muslim di Dunia Digital” atau menjawab 

kuis interaktif seputar kisah sahabat Nabi.Dengan 

pendekatan semacam ini, pembelajaran PAI 

menjadi lebih hidup, menantang, dan 

menyenangkan, sehingga siswa tidak mudah 

kehilangan fokus. 

5. Menyukai Pembelajaran yang Fleksibel dan 

Kontekstual 

Generasi digital menginginkan kebebasan 

dalam belajar. Mereka tidak ingin terikat oleh 

ruang dan waktu, sehingga pembelajaran yang 

fleksibel—seperti e-learning, blended learning, 

atau mobile learning—lebih sesuai dengan gaya 

belajar mereka. Kurikulum PAI harus memberikan 

ruang bagi siswa untuk belajar secara mandiri dan 

kreatif melalui sumber digital, misalnya 

menggunakan platform Google Classroom untuk 



53 
 

refleksi keagamaan, atau Padlet untuk berbagi 

inspirasi nilai-nilai akhlak. 

Selain itu, pembelajaran harus 

kontekstual—mengaitkan ajaran Islam dengan 

kehidupan digital mereka. Misalnya, ketika 

membahas konsep ghibah, guru bisa 

mengaitkannya dengan fenomena cyberbullying di 

media sosial. Dengan demikian, nilai-nilai Islam 

terasa relevan dan aplikatif dalam kehidupan 

sehari-hari mereka. 

Dengan memahami karakteristik generasi 

digital tersebut, guru PAI perlu bertransformasi dari 

sekadar penyampai materi menjadi pembimbing 

spiritual yang kreatif dan adaptif terhadap teknologi. 

Guru harus mampu menjembatani ajaran Islam 

dengan dunia digital yang menjadi habitat alami 

peserta didik masa kini. 

Transformasi ini sejalan dengan misi 

pendidikan Islam yang menekankan pembentukan 

insan kamil—manusia yang seimbang antara 

kecerdasan spiritual, intelektual, emosional, dan 

digital. Kurikulum PAI di era digital tidak hanya 

berfungsi mentransmisikan ilmu agama, tetapi juga 

membentuk generasi muslim yang tangguh, kritis, 

dan beretika dalam menghadapi tantangan zaman. 

5. Tantangan PAI dalam Era Digital 

Era digital telah membawa perubahan besar 

dalam cara manusia belajar, berinteraksi, dan 

memahami informasi, termasuk dalam bidang 

Pendidikan Agama Islam (PAI). Meskipun teknologi 

menawarkan peluang besar untuk pengembangan 

pembelajaran yang lebih kreatif dan interaktif, 

namun terdapat berbagai tantangan serius yang 

harus dihadapi oleh guru, lembaga pendidikan, 

bahkan peserta didik. Tantangan-tantangan ini tidak 

hanya bersifat teknis, tetapi juga menyentuh aspek 

moral, spiritual, dan sosial, sehingga membutuhkan 



54 
 

respons yang komprehensif dan strategis. Berikut 

penjelasan panjang mengenai tantangan utama PAI 

di era digital: 

 

1. Maraknya Disinformasi dan Konten Keagamaan 

yang Tidak Valid 

Salah satu tantangan terbesar dalam era 

digital adalah banyaknya informasi palsu, 

misinformasi, dan konten keagamaan yang tidak 

dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah maupun 

syar’i. Media sosial seperti TikTok, Instagram, dan 

YouTube dipenuhi oleh konten religius dari berbagai 

sumber yang tidak semua memiliki kompetensi 

keilmuan yang memadai. 

Peserta didik mudah terpapar ajaran radikal, 

pemikiran liberal tanpa dasar, atau konten provokatif 

yang dapat menimbulkan kesalahpahaman tentang 

ajaran Islam. Menurut Abdullah (2021), disinformasi 

keagamaan dapat melemahkan akidah dan memicu 

konflik sosial jika tidak diimbangi dengan literasi 

digital keislaman yang kuat. Oleh karena itu, guru 

PAI dituntut untuk membimbing siswa dalam 

melakukan tabayyun, mengenali sumber yang 

kredibel, dan mengarahkan mereka kepada ulama 

atau lembaga resmi yang kompeten. 

 

2. Penurunan Minat Belajar Agama karena Dominasi 

Hiburan Digital 

Generasi digital hidup di era yang penuh 

distraksi. Konten hiburan seperti game online, drama, 

musik, dan video pendek jauh lebih menarik bagi 

mereka dibandingkan materi pelajaran agama yang 

disampaikan secara tradisional. 

Akibatnya, minat belajar PAI mengalami penurunan, 

terutama jika metode pembelajaran tidak mengikuti 

gaya belajar digital mereka. 

Menurut Prensky (2001), siswa generasi digital 



55 
 

cenderung lebih menyukai pembelajaran visual, 

cepat, dan interaktif. Jika pembelajaran PAI masih 

bersifat ceramah konvensional, maka mereka akan 

merasa bosan dan tidak terlibat secara aktif. 

Guru PAI perlu memodernisasi metode pengajaran, 

misalnya melalui interactive quizzes, video refleksi, 

game berbasis nilai Islam, atau proyek kreatif seperti 

membuat konten dakwah digital. 

3. Perubahan Nilai Moral dan Sosial akibat Budaya 

Media 

Media digital mempengaruhi karakter dan 

perilaku generasi muda. Budaya viral, likes, followers, 

dan trending topics sering kali membentuk identitas 

mereka lebih daripada nilai-nilai agama dan budaya 

lokal. 

Fenomena seperti cyberbullying, hedonisme, budaya 

flexing, dan tren konten negatif menjadi tantangan 

serius bagi pembentukan akhlak. 

Generasi digital lebih rentan mengalami degradasi 

moral karena paparan konten vulgar, ujaran 

kebencian, dan perilaku tidak senonoh yang 

dianggap sebagai “hiburan”. 

Dalam konteks PAI, hal ini menjadi tantangan 

dalam menanamkan nilai-nilai akhlak karimah, 

seperti sopan santun, amanah, kejujuran, dan iffah 

(menjaga kehormatan). Guru PAI harus mampu 

mengaitkan ajaran Islam dengan realitas digital, 

misalnya menjelaskan konsep ghibah dalam konteks 

komentar negatif di media sosial, atau fitnah dalam 

bentuk penyebaran hoaks dan rumor online. 

4. Kesenjangan Literasi Digital antara Guru dan 

Siswa 

Salah satu tantangan nyata adalah adanya 

perbedaan tingkat literasi digital antara guru dan 

siswa. Siswa generasi digital biasanya sangat cepat 

memahami aplikasi dan perangkat baru, sementara 

sebagian guru PAI masih kesulitan mengoperasikan 



56 
 

alat digital atau menggunakan LMS dalam 

pembelajaran. 

Kondisi ini dapat menyebabkan pembelajaran 

kurang optimal, bahkan menghambat proses 

modernisasi kurikulum PAI. 

Menurut Zainal (2020), guru harus memiliki 

kompetensi pedagogik digital yang memadai agar 

mampu mengintegrasikan teknologi secara efektif 

dalam pembelajaran agama. 

Tanpa peningkatan kompetensi digital, guru akan 

kesulitan melakukan inovasi seperti membuat video 

pembelajaran, melakukan evaluasi berbasis digital, 

atau menyelenggarakan diskusi daring. 

5. Perlunya Kurikulum PAI yang Mengarahkan 

Teknologi sebagai Sarana Dakwah dan 

Pembentukan Akhlak 

Semua tantangan di atas mengarah pada 

kebutuhan yang mendesak untuk memperbarui 

kurikulum PAI agar lebih responsif terhadap era 

digital. 

Kurikulum PAI harus: 

• Mengajarkan siswa cara menjadi muslim yang 

beretika di dunia digital, 

• Membimbing mereka dalam memanfaatkan 

teknologi untuk dakwah, edukasi, dan kebaikan, 

• Menanamkan kesadaran akan tanggung jawab 

moral dalam menggunakan media sosial, 

• Dan membentuk karakter islami yang kuat 

meskipun hidup dalam lingkungan digital yang 

penuh distraksi. 

PAI harus menjadi garda depan dalam 

membangun literasi digital Islami, sehingga teknologi 

bukan menjadi ancaman, tetapi justru menjadi 

sarana efektif untuk memperkuat iman, akhlak, dan 

wawasan keislaman generasi muda. 

5. Evaluasi Dan Pengembangan Kurikulum Pai 

Digital 



57 
 

Kurikulum PAI digital merupakan 

kurikulum yang tidak hanya memuat tujuan, 

materi, dan metode pembelajaran agama Islam, 

tetapi juga mengintegrasikan teknologi digital 

sebagai media, sumber belajar, dan lingkungan 

belajar baru. Agar kurikulum ini selalu relevan 

dan efektif, diperlukan proses evaluasi dan 

pengembangan yang berkesinambungan. Evaluasi 

tidak hanya berfokus pada hasil belajar, tetapi 

juga pada bagaimana peserta didik 

menginternalisasi nilai Islam dalam kehidupan 

digital. 

5.1 Evaluasi Berbasis Kompetensi 

Evaluasi berbasis kompetensi adalah 

pendekatan penilaian yang menilai kemampuan 

peserta didik berdasarkan seperangkat 

kompetensi yang telah ditetapkan. Dalam 

konteks Kurikulum PAI Digital, evaluasi tidak 

hanya menilai aspek kognitif (pengetahuan), 

tetapi juga mencakup: 

• Kompetensi spiritual 

• Kompetensi sikap dan akhlak 

• Kompetensi literasi digital islami 

• Kompetensi sosial dan komunikasi digital 

• Kompetensi praktik ibadah dan implementasi 

nilai agama dalam kehidupan nyata maupun 

dunia maya 

Berikut uraian panjang mengenai evaluasi 

berbasis kompetensi dalam Kurikulum PAI 

Digital: 

a. Evaluasi Ranah Kognitif dalam Lingkungan 

Digital 

Penilaian kognitif tetap diperlukan 

untuk melihat pemahaman peserta didik 

mengenai ajaran Islam. Namun, bentuk 

evaluasinya dapat dikembangkan melalui: 



58 
 

• Kuis digital interaktif (Quizizz, Google 

Form, Kahoot) 

• Ujian berbasis open-book digital yang 

mendorong kemampuan analitis 

• Tugas literasi digital seperti membuat 

ulasan terhadap konten keagamaan 

online 

Pendekatan ini membuat evaluasi 

lebih relevan dengan lingkungan belajar 

generasi digital. 

b. Evaluasi Ranah Afektif dan Akhlak Digital 

Pembelajaran PAI harus 

menghasilkan peserta didik yang tidak hanya 

mengerti ajaran Islam, tetapi juga 

menjadikannya landasan bersikap. Oleh 

karena itu, evaluasi afektif harus menyentuh 

sikap dalam dunia digital, seperti: 

• Adab berkomentar di media sosial 

• Etika membagikan informasi 

• Kemampuan menghindari hoaks, 

ujaran kebencian, dan cyberbullying 

• Mengimplementasikan nilai rahmah, 

amanah, dan shiddiq saat 

berkomunikasi online 

Guru dapat menggunakan observasi 

digital, refleksi diri, dan penilaian teman 

sebaya (peer assessment). 

c. Evaluasi Ranah Psikomotorik 

Dalam PAI digital, ranah psikomotorik dapat 

berbentuk: 

• Kemampuan membuat konten dakwah 

kreatif (video pendek, poster islami, 

podcast kajian) 

• Kemampuan menggunakan aplikasi 

ibadah digital (jadwal salat, Al-Qur’an 

digital) secara benar 



59 
 

• Praktik ibadah yang direkam atau 

didemonstrasikan melalui video 

pembelajaran 

Ini menunjukkan bahwa kompetensi 

praktik tetap bisa dinilai meskipun dilakukan 

melalui media digital. 

d. Evaluasi Karakter Digital Islami 

Generasi digital harus dibentuk menjadi 

Muslim yang: 

• Cerdas informasi (information literacy) 

• Etis dalam penggunaan teknologi 

• Mampu menjadi agen kebaikan di media 

sosial 

Oleh karena itu, evaluasi karakter 

digital Islami meliputi: 

• Kejujuran akademik digital 

• Kepedulian sosial dalam komunitas 

virtual 

• Tanggung jawab dalam jejak digital 

(digital footprint) 

Dengan demikian, evaluasi berbasis 

kompetensi dalam PAI digital bersifat holistik, 

mencakup seluruh aspek kepribadian Muslim. 

 

5.2 Pengembangan Berkelanjutan (Continuous 

Curriculum Development) 

Kurikulum PAI digital tidak dapat 

bersifat statis. Teknologi berkembang cepat, 

gaya belajar siswa berubah, dan tantangan 

moral digital terus muncul. Karena itu, 

pengembangan kurikulum harus dilakukan 

secara berkelanjutan (continuous 

improvement). 

a. Mengikuti Perkembangan Teknologi 

Setiap perubahan teknologi membawa 

peluang dan ancaman baru. Kurikulum 



60 
 

PAI digital harus selalu menyesuaikan 

dengan: 

• Kemunculan aplikasi pembelajaran 

baru 

• Platform komunikasi digital yang 

terus berkembang 

• Isu-isu etika digital terbaru (AI ethics, 

deepfake, keamanan data) 

• Fenomena sosial keagamaan online 

Guru PAI harus selalu meningkatkan 

kompetensinya untuk memahami dunia 

digital siswa. 

b. Menjaga Fondasi Nilai-Nilai Keislaman 

Meski teknologi berubah, nilai Islam 

tidak boleh berubah. Oleh karena itu: 

• Kurikulum PAI harus tetap berbasis 

pada Al-Qur’an dan Sunnah 

• Pengembangan teknologi harus 

disaring melalui nilai akhlak dan adab 

• Semua inovasi pembelajaran tetap 

diarahkan pada pembentukan insan 

beriman dan bertakwa 

Inilah yang membedakan 

kurikulum PAI digital dari kurikulum 

digital pada umumnya: spiritual 

foundation remains constant. 

c. Melibatkan Seluruh Pemangku 

Kepentingan 

Pengembangan berkelanjutan 

membutuhkan kolaborasi antara: 

• Guru PAI 

• Kepala sekolah 

• Orang tua 

• Peserta didik 

▪ Pakar pendidikan Islam 

▪ Teknolog pendidikan 



61 
 

Proses ini memastikan kurikulum 

benar-benar relevan dan responsif 

terhadap kebutuhan zaman. 

d. Pengembangan Berbasis Data (Data-

Driven Curriculum) 

Setiap inovasi kurikulum harus 

didukung oleh data dan evaluasi 

sebelumnya. Sumber data dapat berupa: 

• Hasil evaluasi pembelajaran digital 

• Analisis interaksi siswa dalam LMS 

• Statistik penggunaan bahan ajar 

digital 

• Respon siswa terhadap metode digital 

• Tantangan moral digital yang 

ditemukan di lapangan 

Dengan pendekatan ini, 

pengembangan kurikulum menjadi lebih 

terarah dan efektif. 

e. Inovasi Metode Pembelajaran 

Pengembangan berkelanjutan 

juga harus mencakup inovasi 

pedagogis: 

• Gamifikasi pembelajaran PAI 

• Project-based learning berbasis 

konten dakwah digital 

• Flipped classroom dengan materi 

kajian video 

• Microlearning melalui platform digital 

• Pembelajaran berbasis riset kecil 

tentang fenomena sosial digital 

Semua metode ini membuat 

pembelajaran lebih menarik bagi generasi 

digital. 

f. Penguatan Kompetensi Guru 

Kurikulum tidak akan berhasil tanpa 

guru yang kompeten. Oleh karena itu: 

• Pelatihan literasi digital guru PAI 



62 
 

• Workshop teknologi dan media islami 

• Pembinaan etika digital bagi pendidik 

• Penguatan kemampuan membuat 

konten PAI digital 

Guru PAI harus menjadi role model 

bagi peserta didik dalam memanfaatkan 

teknologi secara bijak. 

 

Kesimpulan 

Evaluasi dan pengembangan kurikulum PAI 

digital merupakan dua proses penting yang saling 

terkait. Evaluasi berbasis kompetensi membantu 

memastikan bahwa peserta didik tidak hanya 

memahami ajaran Islam, tetapi juga 

menginternalisasikannya dalam kehidupan digital. 

Di sisi lain, pengembangan kurikulum yang 

berkelanjutan memastikan bahwa pembelajaran PAI 

tetap relevan, menarik, dan mampu menjawab 

tantangan teknologi yang terus berubah, tanpa 

meninggalkan nilai-nilai keislaman sebagai dasar 

utama. 

 

 

 

 



Solihah Sari Rahayu 

63 

 

 

 

 

BAB 4 

Metode dan Pendekatan Pembelajaran 

PAI 

 

 Pendidikan Agama Islam (PAI) pada tingkat Sekolah 

Lanjutan Tingkat Atas (SLTA) memikul tanggung jawab yang 

strategis dan kompleks. Di pundaknya, tidak hanya terbebani 

tujuan untuk menanamkan akidah, ibadah, dan akhlak karimah, 

tetapi juga untuk membentuk karakter serta kepribadian muslim 

yang utuh dan relevan dengan zamannya. Peserta didik di jenjang 

ini berada dalam fase pencarian jati diri yang kritis, di mana 

mereka mulai mempertanyakan berbagai hal secara mendalam, 

termasuk tentang agama. Oleh karena itu, PAI tidak boleh sekadar 

menjadi mata pelajaran yang menghafal norma, melainkan harus 

mampu menjadi penuntun dan pencerah dalam menjawab 

kegelisahan intelektual dan spiritual mereka. 

 Kompleksitas tantangan ini semakin bertambah dengan 

hadirnya generasi Z (yang lahir sekitar 1997-2012) dan generasi 

Alpha (lahir setelah 2013) yang kini mulai memasuki bangku SLTA. 

Generasi ini adalah digital native yang hidupnya tak terpisahkan 

dari internet, gadget, dan media sosial. Mereka terbiasa dengan 

akses informasi yang instan, pembelajaran yang visual dan 

interaktif, serta ruang ekspresi yang tanpa batas. Dalam konteks 

ini, paradigma pembelajaran konvensional yang berpusat pada 

guru (teacher-centered) dan bersifat ceramah satu arah sudah 

tidak lagi memadai untuk menangkap perhatian dan memenuhi 

kebutuhan belajar mereka yang dinamis. 



Solihah Sari Rahayu 

64 

 

 Oleh karena itu, sebuah transformasi metodologis dalam 

pembelajaran PAI menjadi sebuah keniscayaan yang tidak dapat 

ditawar. Pendekatan dan metode yang digunakan haruslah lincah, 

adaptif, dan selaras dengan bahasa serta realitas kehidupan 

generasi Z dan Alpha. Pembelajaran PAI harus didesain untuk 

tidak hanya transfer ilmu (transfer of knowledge) tetapi juga 

sebagai ruang dialog, eksplorasi, dan internalisasi nilai yang 

kontekstual.  

 Diantara metode dan pendekatan yang tepat akan di jelas 

dalam beberapa pembahasan ke depan, diharapkan metode dan 

pendekatan berikut dapat menjawab tantangan zaman sekaligus 

menyentuh hati dan pikiran peserta didik masa kini. 

A. Metode pembelajaran aktif (active learning) dalam PAI 

 Metode pembelajaran aktif (active learning) merupakan 

pendekatan pedagogis yang menempatkan peserta didik sebagai 

subjek sentral dalam proses konstruksi pengetahuan, berbeda 

dengan metode ceramah yang bersifat pasif dan satu arah. Dalam 

konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), penerapan active learning 

dinilai sangat strategis untuk mengaktualisasikan nilai-nilai 

ajaran Islam yang tidak hanya bersifat kognitif tetapi juga afektif 

dan psikomotorik (Silberman, 2011). Pendekatan ini sejalan 

dengan prinsip dalam pendidikan Islam yang mendorong peserta 

didik untuk berpikir kritis (tafakkur), bertanya (su’āl), dan 

menggali pemahaman secara mandiri, sebagaimana termaktub 

dalam berbagai ayat Al-Qur’an yang berbunyi:  

 

Artinya:” Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi dan 

bergantinya siang dan malam terdapat tanda-tandan bagi orang 

yang berakal”.  

 Ayat diatas mengajak manusia untuk menggunakan akal 

pikirannya dalam memahami ciptaan Allah swt.  Dengan demikian, 

active learning bukan sekadar strategi mengajar, tetapi juga 

merupakan manifestasi dari nilai-nilai Islam itu sendiri. 

 Penerapan active learning dalam PAI berfungsi untuk 

mentransformasi pembelajaran dari sekadar menghafal materi 



Solihah Sari Rahayu 

65 

 

keagamaan menjadi proses internalisasi nilai yang bermakna. 

Menurut Bonwell dan Eison (1991), aktivitas dalam pembelajaran 

aktif mendorong peserta didik untuk terlibat dalam melakukan 

sesuatu (doing) dan memikirkan secara mendalam tentang apa 

yang mereka lakukan (thinking about what they are doing). Dalam 

PAI, hal ini dapat diwujudkan melalui simulasi sikap empati seperti 

pada kisah Nabi, praktik langsung ibadah mahdhah, atau debat 

konstruktif mengenai isu-isu kontemporer dalam perspektif 

hukum Islam. Melalui pengalaman langsung, peserta didik tidak 

hanya mengetahui suatu hukum, tetapi juga memahami hikmah 

dan konteks penerapannya dalam kehidupan nyata. 

 Generasi Z dan Alpha yang merupakan digital native 

cenderung memiliki pola pikir yang cepat, adaptif, namun mudah 

terdistraksi. Penelitian oleh Oblinger dan Oblinger (2005) 

menunjukkan bahwa generasi ini lebih responsif terhadap 

pembelajaran yang bersifat eksperiensial, interaktif, dan 

memberikan umpan balik secara cepat. Metode ceramah yang 

monoton tidak lagi efektif untuk menangkap perhatian mereka. 

Oleh karena itu, active learning menjadi solusi pedagogis yang 

tepat untuk menciptakan engagement yang tinggi, di mana peserta 

didik dapat memanfaatkan perangkat digital mereka untuk 

mencari referensi keislaman, berkolaborasi, dan 

mempresentasikan pemahaman mereka secara kreatif. 

 Salah satu bentuk implementasi active learning dalam PAI 

adalah melalui metode role-playing atau simulasi. Peserta didik 

dapat memerankan tokoh-tokoh dalam sejarah Islam, seperti 

simulasi proses musyawarah dalam Perjanjian Hudaibiyah, atau 

role-play sebagai dai yang menyampaikan ceramah tentang 

toleransi. Menurut Brown (2001), simulasi tidak hanya 

meningkatkan pemahaman kognitif, tetapi juga mengembangkan 

keterampilan komunikasi, empati, dan kemampuan 

menyelesaikan masalah secara Islami. Aktivitas ini mengajarkan 

nilai-nilai akhlakul karimah secara langsung dan kontekstual, 

sehingga lebih membekas dalam diri peserta didik. 

 Selain simulasi, teknik think-pair-share juga sangat efektif 

diterapkan dalam pembelajaran PAI, khususnya untuk materi yang 

memerlukan perenungan dan diskusi nilai. Peserta didik diberikan 

pertanyaan stimulan terkait dengan suatu ayat atau hadis, 



Solihah Sari Rahayu 

66 

 

kemudian diminta untuk memikirkannya secara individu, 

mendiskusikan dengan pasangan, dan akhirnya menyampaikan 

hasil diskusinya di depan kelas. Teknik ini, seperti yang 

diungkapkan oleh Lyman (1981), mendorong partisipasi aktif 

seluruh peserta didik, termasuk yang pemalu, dan melatih 

kemampuan mereka dalam mengartikulasikan pemikiran 

keislamannya secara sistematis dan logis. 

 Dalam perspektif pendidikan Islam, active learning juga 

mendukung terwujudnya proses belajar yang mengintegrasikan 

tiga domain pendidikan: iman, ilmu, dan amal. Ketika peserta didik 

aktif melakukan observasi, analisis, dan praktik, mereka 

sebenarnya sedang menjalani proses pembentukan pengetahuan 

yang utuh (integrated knowledge) yang merupakan tujuan utama 

dari pendidikan Islam (Al-Attas, 1980). Pembelajaran tidak 

berhenti pada tahu (knowing), tetapi berlanjut pada melakukan 

(doing) dan menjadi (being) pribadi yang beriman dan berakhlak 

mulia, yang sesuai dengan karakter generasi Islam yang 

diharapkan. 

 Evaluasi dalam pembelajaran aktif PAI juga harus bersifat 

autentik dan multidimensi. Penilaian tidak hanya difokuskan pada 

hasil akhir berupa nilai ujian, tetapi juga pada proses engagement, 

kolaborasi, kreativitas, dan internalisasi nilai yang terjadi selama 

kegiatan pembelajaran. Menurut Wiggins (1990), penilaian 

autentik seperti penilaian proyek, portofolio, atau observasi 

perilaku lebih mampu mengukur pencapaian kompetensi sikap 

spiritual dan sosial dalam PAI. Pendekatan ini memungkinkan 

pendidik untuk melihat perkembangan peserta didik secara lebih 

holistik. 

 Secara keseluruhan, keefektifan metode active learning 

dalam PAI sangat bergantung pada kreativitas pendidik dalam 

mendesain pengalaman belajar yang menantang dan relevan 

dengan kehidupan generasi digital. Pendidik harus berperan 

sebagai fasilitator yang memandu peserta didik untuk menggali, 

mengkonstruksi, dan menerapkan nilai-nilai Islam dalam konteks 

kekinian. Dengan demikian, PAI tidak menjadi mata pelajaran yang 

dianggap ketinggalan zaman, tetapi menjadi sumber nilai yang 

dinamis, aplikatif, dan mampu menjawab tantangan zaman 

(Zulkifli, 2019). 



Solihah Sari Rahayu 

67 

 

B. Pendekatan humanis dan konstruktivis untuk generasi 

digital 

Pendekatan humanis dalam pendidikan menekankan pada 

pengembangan seluruh potensi peserta didik secara utuh, baik 

aspek kognitif, afektif, maupun psikomotorik, dengan 

menempatkan kebutuhan, minat, dan pengalaman subjek didik 

sebagai pusat dari proses pembelajaran. Dalam konteks 

Pendidikan Agama Islam (PAI), pendekatan ini sejalan dengan 

konsep tarbiyah yang bertujuan untuk memanusiakan manusia 

(humanization) dan merealisasikan tujuan penciptaannya sebagai 

khalifah di muka bumi yang berakhlak mulia (Al-Syaibany, 1979). 

Bagi Generasi Z dan Alpha yang sering kali terjebak dalam 

interaksi digital yang impersonal, pendekatan humanis hadir 

untuk mengembalikan esensi pendidikan sebagai proses 

penyadaran diri dan penguatan jati diri spiritual yang mungkin 

terabaikan di tengah derasnya arus informasi. 

 Diantara prinsip pendekatan humanistic Adalah sebagai 

berikut: 

a. Manusia mempunyai kemampuan alami untuk belajar 

b. Pembelajaran yang bermakna terjadi ketika pembahasan 

materi dirasakan oleh siswa sebagai relevansi denagn 

tujuan tertentu. 

c. Belajar mengenai perubahan diri 

d. Tugas atau kewajiban belajar yang mengintimidasi diri 

sendiri akan lebih mudah di targetkan jika Tingkat 

ancamannya rendah. 

e. Jika Tingkat ancamannya rendah, peserta didik akan 

memiliki pengalaman.  

 Dalam praktiknya di kelas PAI, penerapan pendekatan ini 

dapat diwujudkan melalui kegiatan diskusi yang membebaskan 

peserta didik untuk mengekspresikan keraguan, pertanyaan, dan 

pemikirannya tentang isu-isu keislaman tanpa takut dihakimi. 

Guru memfasilitasi diskusi dengan memberikan stimulus berupa 

kasus nyata yang diambil dari fenomena di media sosial atau 

kehidupan sehari-hari yang relevan dengan dunia mereka 

(Supriyatno, 2020). Melalui dialog yang humanis, peserta didik 

didorong untuk mengonstruksi pemahaman mereka tentang 



Solihah Sari Rahayu 

68 

 

hukum, etika, dan spiritualitas Islam dengan berpijak pada dalil-

naqli serta realitas kekinian yang mereka hadapi. 

 Kaitannya dengan generasi digital, pendekatan 

konstruktivis-humanis sangat relevan karena memanfaatkan 

kecenderungan alami mereka untuk berkolaborasi dan berjejaring. 

Platform digital seperti forum diskusi online, collaborative board 

(Miro, Jamboard), dan social media groups dapat digunakan 

sebagai media untuk berinteraksi, berbagi perspektif, dan 

bersama-sama membangun pengetahuan keislaman yang inklusif 

dan dinamis (Prensky, 2010). Guru dapat memanfaatkan teknologi 

ini untuk menciptakan komunitas belajar yang tidak terbatas 

ruang dan waktu, di mana peserta didik merasa aman secara 

psikologis untuk mengkonstruksi pemahaman agamanya. 

 Tantangan utama dalam menerapkan pendekatan ini 

adalah menjaga keseimbangan antara kebebasan bereksplorasi 

dengan bimbingan normatif agar konstruksi pengetahuan yang 

dibangun peserta didik tetap berada dalam koridor akidah dan 

syariat Islam yang benar. Di sinilah peran guru sebagai murabbi 

yang memiliki kompetensi keislaman dan pedagogik yang 

mendalam menjadi krusial (Hashim, 2017). Guru harus mampu 

memandu diskusi dan refleksi sehingga proses konstruksi 

pengetahuan tidak menjurus pada relativisme agama, tetapi pada 

pemahaman yang mendalam dan personal terhadap kebenaran 

objektif ajaran Islam. 

 Secara keseluruhan, pendekatan humanis dan 

konstruktivis menawarkan sebuah paradigma pendidikan agama 

yang progresif dan adaptif bagi generasi digital. Pendekatan ini 

tidak hanya memfasilitasi transfer ilmu keislaman, tetapi lebih 

penting lagi, membentuk peserta didik menjadi muslim yang kritis, 

reflektif, dan humanis, yang siap menghadapi kompleksitas 

kehidupan modern dengan berpegangan pada nilai-nilai Islam 

yang mereka pahami dan hayati secara mendalam, bukan sekadar 

hafalan (Nurdin, 2019). 

C. Strategi pembelajaran berbasis proyek (project-based 

learning) 

 Strategi pembelajaran berbasis proyek (project-based 

learning/PjBL) merupakan pendekatan pedagogis di mana peserta 



Solihah Sari Rahayu 

69 

 

didik memperoleh pengetahuan dan keterampilan melalui proses 

penyelidikan yang diperpanjang terhadap pertanyaan, masalah, 

atau tantangan yang autentik dan kompleks. Dalam konteks 

Pendidikan Agama Islam (PAI), PjBL menawarkan kerangka yang 

efektif untuk mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dengan 

keterampilan abad ke-21 melalui proyek-proyek nyata yang relevan 

dengan kehidupan peserta didik (Thomas, 2000). Pendekatan ini 

memungkinkan peserta didik tidak hanya mempelajari teori-teori 

keagamaan tetapi juga mengaplikasikannya dalam konteks nyata, 

sehingga pembelajaran menjadi lebih bermakna dan berdampak 

langsung pada pembentukan karakter. 

 Penerapan PjBL dalam PAI harus dimulai dengan 

perumusan driving question (pertanyaan pemandu) yang 

menantang dan bersifat terbuka, yang merangsang rasa ingin tahu 

dan mendorong penyelidikan mendalam tentang nilai-nilai Islam. 

Pertanyaan pemandu seperti "Bagaimana merancang kampanye 

digital untuk mempromosikan toleransi beragama di media sosial 

berdasarkan prinsip ukhuwah islamiyah?" atau "Bagaimana 

membuat business plan untuk startup halal yang menjunjung 

tinggi prinsip keadilan ekonomi Islam?" dapat memicu proses 

inquiry yang mendalam (Larmer & Mergendoller, 2015). Pertanyaan 

ini dirancang untuk mengarahkan peserta didik pada eksplorasi 

konsep-konsep dasar akidah, syariah, dan akhlak secara 

terintegrasi. 

 Bagi Generasi Z dan Alpha yang secara alami terlibat 

dengan teknologi dan media digital, PjBL memberikan peluang 

untuk memanfaatkan keahlian digital mereka secara produktif. 

Mereka dapat didorong untuk membuat produk-proyek seperti 

video dokumenter tentang keragaman budaya muslim Indonesia, 

podcast yang membahas isu-isu keislaman kontemporer, atau 

aplikasi mobile yang membantu menghitung zakat (Boss & Krauss, 

2014). melalui proyek-proyek semacam ini, peserta didik tidak 

hanya menguasai konten keagamaan tetapi juga mengembangkan 

literasi digital, kreativitas, dan kemampuan berpikir kritis yang 

sangat dibutuhkan di era revolusi industri 4.0. 

 Dalam implementasinya, PjBL untuk PAI mengharuskan 

peserta didik untuk terlibat dalam proses penelitian autentik yang 

melibatkan sumber-sumber primer dan sekunder, termasuk kitab-



Solihah Sari Rahayu 

70 

 

kitab klasik, fatwa kontemporer, dan wawancara dengan para ahli 

agama. Metode ini sejalan dengan tradisi keilmuan Islam yang kaya 

akan ijtihad dan istinbath al-ahkam (penggalian hukum) (Al-

Qardhawi, 1996). Peserta didik belajar untuk tidak hanya 

menerima informasi secara pasif tetapi secara aktif mengkritisi, 

menganalisis, dan mensintesis berbagai perspektif untuk 

membangun pemahaman mereka sendiri yang komprehensif dan 

kontekstual. 

 Peran guru dalam PjBL bergeser menjadi fasilitator yang 

menyediakan scaffolding (dukungan belajar) yang diperlukan 

tanpa merampas otonomi peserta didik. Guru membantu peserta 

didik mengakses sumber daya yang kredibel, memoderasi diskusi, 

dan memberikan umpan balik yang konstruktif selama proses 

pembuatan proyek (Hammond, 2000). Dalam konteks PAI, guru 

juga memastikan bahwa seluruh proses dan hasil proyek tetap 

sesuai dengan nilai-nilai dan etika Islam, sambil mendorong 

peserta didik untuk berinovasi dan mengekspresikan pemahaman 

keagamaan mereka secara kreatif. 

 Penilaian dalam PjBL untuk PAI harus bersifat autentik dan 

multidimensi, mengevaluasi baik proses maupun produk akhir. 

Penilaian proses mencakup kemampuan penelitian, kolaborasi, 

manajemen waktu, dan refleksi diri yang dilakukan peserta didik 

selama pengerjaan proyek. Sementara penilaian produk berfokus 

pada kedalaman pemahaman keagamaan, keakuratan informasi, 

kreativitas presentasi, dan dampak sosial dari proyek yang 

dihasilkan (Markham, 2011). Rubrik penilaian yang jelas dan 

transparan perlu dikembangkan untuk menilai aspek kognitif, 

afektif, dan psikomotorik secara terintegrasi. 

 Tantangan dalam menerapkan PjBL untuk PAI termasuk 

kebutuhan akan waktu yang lebih panjang, sumber daya yang 

memadai, dan penyesuaian dengan target kurikulum yang padat. 

Namun, manfaat yang diperoleh jauh lebih besar, karena PjBL 

mampu menciptakan pengalaman belajar yang transformatif 

dimana peserta didik dapat mengalami langsung relevansi nilai-

nilai Islam dalam menyelesaikan masalah kehidupan nyata 

(Abdullah, 2018). Pembelajaran tidak lagi abstrak dan teoritis, 

tetapi menjadi konkret dan aplikatif, yang pada akhirnya 

memperkuat keyakinan dan komitmen keagamaan peserta didik. 



Solihah Sari Rahayu 

71 

 

 Secara keseluruhan, strategi PjBL dalam PAI merupakan 

respons pedagogis yang tepat terhadap karakter dan kebutuhan 

Generasi Z dan Alpha. Melalui pendekatan ini, peserta didik tidak 

hanya menjadi konsumen pengetahuan keagamaan tetapi menjadi 

produsen yang aktif, kreatif, dan bertanggung jawab, yang mampu 

berkontribusi positif bagi masyarakat dengan berlandaskan nilai-

nilai Islam yang mereka internalisasi melalui pengalaman proyek 

yang bermakna (Kemdikbud, 2017). 

D. Pemanfaatan metode kolaboratif dan diskusi kritis 

 Metode pembelajaran kolaboratif dalam Pendidikan Agama 

Islam (PAI) merupakan pendekatan yang menekankan pada 

interdependensi positif antar peserta didik dalam mencapai tujuan 

belajar bersama. Berbeda dengan pembelajaran kooperatif yang 

cenderung lebih terstruktur, pembelajaran kolaboratif 

memberikan otonomi lebih besar kepada peserta didik untuk 

mengkonstruksi pengetahuan secara bersama-sama melalui 

dialog, negosiasi makna, dan saling ketergantungan intelektual 

(Laal & Ghodsi, 2012). Dalam konteks PAI, pendekatan ini 

merefleksikan nilai-nilai ukhuwah islamiyah dan prinsip syura 

yang mengedepankan musyawarah untuk mencapai kebenaran 

kolektif, sekaligus melatih peserta didik untuk mengembangkan 

keterampilan sosial yang essential dalam kehidupan 

bermasyarakat. 

 Metode kolaboratif dan diskusi kritis mengacu kepada ayat-

ayat al-Quran, seperti yang terdapat dalam surat al-Maidah ayat 2 

yang berbunyi: 

 

Artinya:” …Dan saling tolong menolonglah kamu dalam kebaikan 

dan taqwa, dan janganlah saling menolong dalam dosa dan 

permusuhan…”. 

Serta dalam  al-Quran surat al-Imron ayat 159 yang berbunyi: 

 

Artinya:” … Dan bermusyawarahlah kamu dalam suatu urusan..”. 



Solihah Sari Rahayu 

72 

 

Generasi Z dan Alpha yang terbiasa dengan lingkungan digital yang 

terhubung secara global menunjukkan kecenderungan alami 

untuk berkolaborasi dalam jejaring sosial mereka. Penelitian oleh 

Dede (2005) mengungkapkan bahwa generasi digital native ini 

lebih menyukai pembelajaran yang bersifat interaktif, networked, 

dan participatory daripada pembelajaran yang isolatif dan 

kompetitif. Metode kolaboratif memanfaatkan kecenderungan 

alami ini dengan mendorong peserta didik untuk bekerja dalam 

kelompok untuk menganalisis teks-teks keagamaan, memecahkan 

masalah etis kontemporer, atau mengembangkan proyek sosial 

yang berdampak pada masyarakat, sehingga pembelajaran PAI 

menjadi lebih kontekstual dan relevan dengan kehidupan mereka. 

 Salah satu teknik kolaboratif yang efektif dalam PAI adalah 

collaborative reasoning, di mana peserta didik secara kolektif 

mendiskusikan persoalan moral dan spiritual berdasarkan 

sumber-sumber otoritatif Islam. Melalui teknik ini, peserta didik 

tidak hanya belajar menghargai perspektif yang berbeda tetapi juga 

mengembangkan kemampuan argumentasi yang logis dan 

berdasar pada dalil yang sahih (Chinn, 2011). Guru berperan 

sebagai moderator yang memastikan diskusi tetap produktif dan 

sesuai dengan nilai-nilai Islam, sambil mendorong peserta didik 

untuk mengeksplorasi kompleksitas suatu masalah dari berbagai 

sudut pandang fikih tanpa terjebak pada black-and-white thinking. 

 Diskusi kritis (critical discourse) dalam PAI berfungsi untuk 

mengembangkan higher-order thinking skills peserta didik dengan 

mendorong mereka untuk melakukan analisis, evaluasi, dan 

sintesis terhadap berbagai isu keislaman kontemporer. Menurut 

Freire (1970), dialog kritis merupakan instrumen emancipatory 

yang membebaskan peserta didik dari pemikiran dogmatis menuju 

pemahaman yang reflektif dan transformatif. Dalam konteks PAI, 

diskusi kritis dapat difasilitasi melalui analisis kritis terhadap 

konten media sosial, film, atau fenomena sosial yang terkait 

dengan identitas muslim modern, sehingga peserta didik mampu 

mengambil posisi yang informed dan principled terhadap berbagai 

isu tersebut. 

 Integrasi antara metode kolaboratif dan diskusi kritis 

menciptakan ekosistem belajar yang dinamis dimana peserta didik 

dapat menguji dan mempertajam pemahaman keagamaan mereka 



Solihah Sari Rahayu 

73 

 

melalui dialektika yang sehat. Lingkungan belajar semacam ini 

sesuai dengan tradisi ilmiah dalam Islam yang menghargai 

perbedaan pendapat (ikhtilaf) selama didasarkan pada metodologi 

yang valid dan etika diskusi yang baik (adab al-ikhtilaf) (Al-Alwani, 

1991). Peserta didik belajar bahwa perbedaan pendapat dalam hal 

furu'iyyah adalah keniscayaan yang justru memperkaya khazanah 

keilmuan Islam, asalkan didasarkan pada dalil dan metode 

istinbath yang benar. 

 Dalam praktiknya, guru dapat memanfaatkan teknologi 

digital untuk memfasilitasi kolaborasi dan diskusi kritis yang 

melampaui batas ruang kelas. Platform seperti Google Workspace 

for Education, Padlet, atau forum diskusi online memungkinkan 

peserta didik untuk berkolaborasi secara asynchronous, berbagi 

sumber referensi, dan melanjutkan diskusi kritis di luar jam 

pelajaran (Haris & Kumar, 2019). Pemanfaatan teknologi ini tidak 

hanya meningkatkan engagement tetapi juga melatih peserta didik 

untuk menerapkan etika komunikasi digital (adab al-hiwar al-

elektroni) dalam menyampaikan pendapat keagamaan mereka. 

 Evaluasi terhadap pembelajaran kolaboratif dan diskusi 

kritis harus memperhatikan baik proses maupun hasil. Penilaian 

proses dapat dilakukan melalui observasi partisipasi dalam 

diskusi, kemampuan mendengarkan secara aktif, kontribusi dalam 

kelompok, dan penghargaan terhadap perbedaan pendapat. 

Sementara penilaian hasil dapat difokuskan pada kedalaman 

analisis, ketepatan penggunaan sumber referensi, dan 

kemampuan menyimpulkan hasil diskusi secara kolektif (Johnson 

& Johnson, 2009). Rubrik penilaian yang jelas perlu disusun untuk 

menilai aspek kognitif dan afektif secara terintegrasi. 

 Secara keseluruhan, pemanfaatan metode kolaboratif dan 

diskusi kritis dalam PAI merupakan strategi yang powerful untuk 

membentuk generasi muslim yang kritis, kolaboratif, dan 

komunikatif. Melalui pendekatan ini, peserta didik tidak hanya 

menguasai konten keislaman secara mendalam tetapi juga 

mengembangkan keterampilan abad ke-21 yang diperlukan untuk 

menjadi pemimpin masa depan yang dapat berkontribusi positif 

dalam masyarakat global yang kompleks dan multikultural (Tan, 

2021). 



Solihah Sari Rahayu 

74 

 

E. Pendekatan spiritual dan reflektif dalam pembelajaran 

PAI 

 Pendekatan spiritual dalam Pendidikan Agama Islam 

merupakan suatu metodologi yang menekankan pada 

pengembangan dan penguatan dimensi batiniah peserta didik 

melalui pengalaman keagamaan yang bersifat transendental dan 

transformatif. Berbeda dengan pendekatan kognitif yang hanya 

menekankan penguasaan materi, pendekatan spiritual berfokus 

pada pembentukan kesadaran ketuhanan (God-consciousness) 

dan penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) sebagai inti dari proses 

pendidikan Islam (Al-Ghazali, 2011). Pendekatan ini 

mengintegrasikan unsur-unsur dzikir, doa, dan kontemplasi dalam 

proses pembelajaran untuk menciptakan pengalaman religius yang 

mendalam dan personal, sehingga nilai-nilai agama tidak hanya 

dipahami secara intelektual tetapi dihayati dan diinternalisasi 

dalam kehidupan sehari-hari. 

 Generasi digital yang hidup dalam era distraksi dan 

hiperkonektivitas justru mengalami kelaparan spiritual dan 

kerinduan akan makna yang lebih dalam di balik rutinitas 

kehidupan mereka yang serba cepat. Penelitian oleh Rokhman 

(2019) menunjukkan bahwa Generasi Z dan Alpha menunjukkan 

minat yang tinggi terhadap praktik-praktik spiritualitas yang 

autentik dan meaningful, meskipun seringkali diekspresikan 

melalui medium dan bahasa yang berbeda dengan generasi 

sebelumnya. Pendekatan spiritual dalam PAI merespons 

kebutuhan ini dengan menciptakan ruang untuk refleksi, 

keheningan, dan pengalaman transendental yang membantu 

peserta didik menemukan ketenangan batin dan makna 

eksistensial di tengah hingar-bingar dunia digital.  

 Kecerdasan spiritual memberikan landasan bagi siswa 

untuk menjalani hidup dengan integritas yang kuat, karena 

mereka mampu menyeimbangkan antara kebutuhan duniawi dan 

spiritual. Siswa yang memiliki keseimbangan ini lebih mampu 

manjaga perilaku yang sesuai dengan prinsip-prinsip moral dan 

agama, serta menghindari godaan yang dapat merugikan diri 

mereka sendiri maupun orang lain. Siswa yang memiliki 

kecerdasan spiritual  yang baik, cenderung memiliki sikap antara 

lain: 



Solihah Sari Rahayu 

75 

 

a. Memiliki tingkat ketenangan batin yang tinggi dalam 

menghadapi berbagai tantangan hidup. Terutama dalam  

mengelola stress, kecemasan, dan konflik dengan cara yang 

lebih konstruktif. 

b. Menunjukkan sikap empati yang lebih tinggi terhadap 

orang lain. Empati, yang merupakan kemampuan untuk 

merasakan dan memahami perasaan orang lain, menjadi 

salah satu aspek penting dalam kehidupan sosial. 

c. Mampu mengatasi berbagai masalah kehidupan, baik yang 

bersifat pribadi maupun sosial. 

d. Mampu beradaptasi dengan perubahan dan tantangan 

yang terjadi dalam hidup mereka. Kecerdasan spiritual 

membantu siswa untuk tetap teguh dalam menghadapi 

situasi yang sulit, serta memberikan kekuatan untuk 

bangkit dan terus maju. 

 Dalam konteks pembelajaran, guru dapat memandu 

peserta didik untuk melakukan refleksi tertulis atau diskusi 

kelompok tentang bagaimana mereka mengaplikasikan nilai-nilai 

Islam dalam interaksi digital, menghadapi tekanan sosial, atau 

membuat keputusan moral dalam kehidupan sehari-hari. 

 Metode reflektif lainnya yang efektif adalah penggunaan 

cerita spiritual (spiritual storytelling) dan studi kasus yang 

mengajak peserta didik untuk tidak hanya memahami peristiwa 

sejarah Islam secara faktual, tetapi juga merenungkan hikmah dan 

pelajaran spiritual yang terkandung di dalamnya. Penelitian oleh 

Soleh (2018) membuktikan bahwa pendekatan naratif dalam 

mengajarkan sirah nabawiyah dan kisah-kisah para nabi dapat 

membangkitkan respons emosional dan spiritual yang lebih dalam 

dibandingkan dengan metode ceramah konvensional. Peserta didik 

diajak untuk mengidentifikasi diri dengan perjuangan spiritual 

para tokoh tersebut dan merefleksikan relevansinya dengan 

tantangan yang mereka hadapi di era modern. 

 Peran guru dalam pendekatan spiritual-reflektif adalah 

sebagai pembimbing rohani (murabbi) yang tidak hanya 

mentransfer pengetahuan tetapi juga menjadi teladan dalam 

praktik spiritual dan kedalaman refleksi. Guru perlu menciptakan 

lingkungan yang aman secara psikologis dan kondusif untuk 

sharing pengalaman spiritual tanpa rasa takut dihakimi (Azra, 



Solihah Sari Rahayu 

76 

 

2012). Keautentikan guru dalam menjalankan nilai-nilai spiritual 

yang diajarkan menjadi faktor kritis yang menentukan 

keberhasilan pendekatan ini, karena generasi digital sangat peka 

terhadap ketidaksesuaian antara perkataan dan perbuatan. 

 Integrasi teknologi dalam pendekatan spiritual-reflektif 

dapat dilakukan melalui pengembangan digital spiritual journal, 

aplikasi pengingat dzikir, atau konten multimedia yang inspiratif. 

Namun, menurut observasi oleh Fithriyah (2020), penggunaan 

teknologi harus didesain sedemikian rupa sehingga tidak justru 

menjadi distraksi dari proses kontemplasi yang membutuhkan 

keheningan dan fokus. Teknologi seharusnya berfungsi sebagai 

enabler yang memfasilitasi pengalaman spiritual yang lebih dalam, 

bukan sebagai pengganggu yang menurunkan kualitas refleksi dan 

kesadaran metakognitif peserta didik. 

 Secara keseluruhan, pendekatan spiritual dan reflektif 

dalam PAI berfungsi sebagai penyeimbang bagi kecenderungan 

pembelajaran yang terlalu kognitif dan teknosentris di era digital. 

Melalui pendekatan ini, PAI tidak hanya menghasilkan peserta 

didik yang paham ajaran Islam secara intelektual, tetapi juga 

mencetak generasi yang memiliki kedalaman spiritual, 

kematangan emosional, dan kemampuan refleksi diri yang kuat, 

yang pada akhirnya membentuk muslim yang kaffah dan mampu 

menghadapi kompleksitas zaman dengan ketangguhan spiritual 

(Zarkasyi, 2015). 

 

 

 

 

 



77 

 

 

 

 

 

 

BAB 5 

MEDIA DAN TEKNOLOGI 

PEMBELAJARAN PAI 
 

A. Pengertian Media Pembelajaran 

Secara etimologis, istilah media berasal dari 

bahasa Latin medium yang berarti “perantara” atau 

“penghubung.” Dalam konteks pendidikan, media 

pembelajaran diartikan sebagai segala sesuatu yang 

dapat menyalurkan pesan dari sumber pesan (guru) 

kepada penerima pesan (peserta didik) dengan 

tujuan agar proses pembelajaran berlangsung secara 

efektif dan efisien (Arsyad, 2020). Media berfungsi 

sebagai jembatan komunikasi antara pendidik dan 

peserta didik sehingga pesan pembelajaran dapat 

dipahami dengan lebih mudah, menarik, dan 

bermakna. 

Dalam pandangan klasik, media sering 

diidentikkan dengan alat bantu mengajar, seperti 

papan tulis, peta, atau gambar. Namun, dalam 

perkembangan ilmu pendidikan modern, pengertian 

media pembelajaran menjadi lebih luas. Heinich, 

Molenda, Russell, dan Smaldino (2013) 

mendefinisikan media pembelajaran sebagai segala 

bentuk dan saluran yang digunakan untuk 

menyalurkan pesan atau informasi dalam proses 

pembelajaran. Artinya, media pembelajaran tidak 

terbatas pada alat fisik seperti buku atau video, 

tetapi juga mencakup teknologi digital, perangkat 



78 

 

lunak, lingkungan belajar virtual, hingga interaksi 

sosial yang dirancang sebagai sarana belajar. 

Lebih lanjut, Gerlach dan Ely (dalam Sadiman, 

2019) menegaskan bahwa media mencakup manusia, 

materi, atau kejadian yang membangun kondisi yang 

memungkinkan peserta didik memperoleh 

pengetahuan, keterampilan, dan sikap. Dengan kata 

lain, media tidak hanya berbentuk benda mati, tetapi 

juga bisa berupa manusia (misalnya guru, tutor, atau 

narasumber), serta peristiwa yang dirancang untuk 

menumbuhkan pengalaman belajar. 

Media pembelajaran dalam perspektif 

teknologi pendidikan mencakup tiga unsur utama: 

pesan, peralatan, dan teknik. Pesan merupakan 

informasi yang ingin disampaikan kepada peserta 

didik, peralatan adalah sarana fisik yang digunakan 

untuk menyampaikan pesan (seperti komputer, 

proyektor, atau aplikasi digital), sedangkan teknik 

merupakan cara atau strategi untuk menggunakan 

media tersebut agar pesan tersampaikan secara 

efektif. Oleh karena itu, keberhasilan pembelajaran 

tidak hanya ditentukan oleh ketersediaan media, 

tetapi juga oleh bagaimana media itu digunakan 

secara pedagogis sesuai dengan karakteristik peserta 

didik dan tujuan pembelajaran (Seels & Richey, 1994). 

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), 

media pembelajaran memiliki peran yang sangat 

penting. Materi PAI sering kali bersifat abstrak, 

seperti iman, akhlak, dan nilai-nilai spiritual, 

sehingga sulit dipahami hanya melalui penjelasan 

verbal. Penggunaan media seperti video kisah nabi, 

simulasi ibadah, peta perjalanan dakwah Rasulullah, 

atau aplikasi Al-Qur’an digital dapat membantu 

peserta didik memahami konsep-konsep tersebut 

dengan lebih konkret dan kontekstual. Selain itu, 

media juga dapat membangkitkan emosi dan refleksi 

spiritual yang lebih mendalam, menjadikan proses 



79 

 

belajar agama bukan hanya kognitif, tetapi juga 

afektif dan psikomotorik. 

Sebagai alat bantu dalam proses 

pembelajaran, media memiliki beberapa fungsi 

utama. Pertama, fungsi atensi, yaitu menarik 

perhatian peserta didik terhadap materi yang 

diajarkan. Kedua, fungsi afektif, yaitu 

menumbuhkan motivasi dan minat belajar. Ketiga, 

fungsi kognitif, yaitu membantu pemahaman dan 

retensi informasi. Keempat, fungsi kompensatoris, 

yaitu memberikan bantuan bagi peserta didik yang 

memiliki kesulitan dalam memahami materi secara 

verbal (Arsyad, 2020). Dalam pembelajaran PAI, 

misalnya, siswa yang kesulitan memahami bacaan 

Al-Qur’an dapat terbantu melalui media audio-visual 

yang menampilkan cara membaca dan melafalkan 

ayat dengan benar. 

Selain itu, perkembangan teknologi informasi 

dan komunikasi (TIK) telah memperluas pengertian 

media pembelajaran ke ranah digital. Kini, media 

tidak hanya berupa alat bantu statis seperti gambar 

atau teks, tetapi juga mencakup bentuk interaktif 

seperti video pembelajaran berbasis YouTube, 

aplikasi mobile learning, Learning Management 

System (LMS), simulasi berbasis komputer, hingga 

teknologi virtual reality (VR) dan augmented reality 

(AR). Teknologi tersebut memungkinkan terjadinya 

pengalaman belajar yang bersifat personal, fleksibel, 

dan imersif, yang dapat meningkatkan pemahaman 

serta keterlibatan peserta didik. 

Dari berbagai pengertian tersebut, dapat 

disimpulkan bahwa media pembelajaran adalah 

segala bentuk sarana, alat, metode, dan lingkungan 

yang digunakan untuk menyalurkan pesan 

pembelajaran sehingga memungkinkan terjadinya 

proses belajar yang efektif dan efisien. Media tidak 

sekadar berfungsi sebagai alat bantu teknis, tetapi 



80 

 

juga sebagai komponen integral dalam sistem 

pembelajaran yang memengaruhi cara berpikir, cara 

berinteraksi, dan cara belajar peserta didik.  

Dengan demikian, pemahaman terhadap 

konsep media pembelajaran menjadi fondasi penting 

bagi guru PAI untuk merancang strategi 

pembelajaran yang kreatif, inovatif, dan relevan 

dengan kebutuhan zaman. Pemanfaatan media 

secara tepat dapat menjadikan pembelajaran agama 

lebih menarik, menyentuh, dan bermakna, serta 

menumbuhkan kesadaran spiritual yang kontekstual 

di era digital. 

 

B. Peran Media dalam Pembelajaran PAI 

Media pembelajaran memiliki peran yang 

sangat vital dalam meningkatkan kualitas proses dan 

hasil belajar peserta didik, terutama dalam konteks 

Pendidikan Agama Islam (PAI) yang sarat dengan 

nilai-nilai spiritual, moral, dan sosial. Melalui 

penggunaan media yang tepat, pesan-pesan 

keagamaan yang bersifat abstrak dapat dikonkretkan, 

difasilitasi, dan disampaikan dengan cara yang lebih 

menarik dan bermakna. Dalam pembelajaran 

modern, media tidak hanya dipandang sebagai alat 

bantu, melainkan sebagai bagian integral dari sistem 

pembelajaran yang berfungsi menghubungkan 

antara pendidik, peserta didik, materi, dan 

lingkungan belajar (Majid, 2018). 

a. Menarik Perhatian Siswa terhadap Nilai-

Nilai Islam 

Salah satu fungsi utama media dalam 

pembelajaran PAI adalah fungsi atensi, yaitu 

menarik dan memusatkan perhatian peserta 

didik terhadap pesan yang disampaikan oleh 

guru. Dalam era digital yang penuh distraksi, 

perhatian siswa sering terpecah oleh berbagai 

hal di luar kelas, seperti media sosial dan 



81 

 

hiburan daring. Penggunaan media 

pembelajaran yang menarik—misalnya video 

inspiratif tentang kehidupan Rasulullah, 

infografik nilai-nilai Islam, atau animasi 

tentang kejujuran dan amanah—dapat 

menghidupkan suasana kelas dan 

membangkitkan minat belajar siswa terhadap 

ajaran Islam. 

Menurut Arsyad (2020), media visual 

yang menarik secara signifikan dapat 

memperkuat fokus dan memperpanjang 

rentang perhatian siswa terhadap materi 

pelajaran. Dalam konteks PAI, ketika siswa 

melihat visualisasi nyata tentang praktik 

ibadah atau kisah perjuangan sahabat Nabi, 

mereka lebih mudah menumbuhkan rasa 

ingin tahu, empati, dan keteladanan. Dengan 

demikian, media berfungsi tidak hanya 

sebagai alat bantu, tetapi juga sebagai 

jembatan emosional antara nilai Islam dan 

kehidupan sehari-hari siswa. 

b. Mempermudah Pemahaman Konsep-

Konsep Abstrak seperti Iman, Takwa, dan 

Akhlak 

Konsep-konsep utama dalam ajaran 

Islam seperti iman, takwa, tauhid, dan 

akhlakul karimah merupakan materi yang 

sering kali bersifat abstrak dan sulit dipahami 

hanya melalui penjelasan verbal. Di sinilah 

peran media pembelajaran menjadi sangat 

penting. Melalui media visual, audio, maupun 

audiovisual, konsep yang abstrak dapat 

dikonkretkan sehingga lebih mudah dipahami 

dan dihayati oleh peserta didik. 

Misalnya, penjelasan tentang konsep 

iman kepada malaikat dapat diperkaya 

dengan tayangan video yang menggambarkan 



82 

 

peran malaikat dalam kehidupan manusia. 

Atau pembelajaran tentang takwa dapat 

disajikan melalui kisah-kisah animatif yang 

menampilkan tokoh berakhlak mulia dalam 

berbagai situasi kehidupan. Dengan cara ini, 

siswa tidak hanya memahami konsep secara 

kognitif, tetapi juga merasakannya secara 

emosional dan spiritual (Sanjaya, 2016). 

Media juga memungkinkan guru 

untuk menggunakan pendekatan 

multisensori (visual, auditori, dan kinestetik) 

yang memperkuat proses internalisasi nilai. 

Ketika siswa melihat, mendengar, dan bahkan 

berinteraksi dengan media, mereka 

mengalami pembelajaran yang lebih 

mendalam dan holistik, sesuai dengan 

karakteristik pembelajaran Islam yang 

menekankan keseimbangan antara akal, hati, 

dan perbuatan. 

c. Menanamkan Nilai-Nilai Spiritual melalui 

Simulasi dan Refleksi Interaktif 

Media pembelajaran juga memiliki 

peran penting dalam menanamkan nilai-nilai 

spiritual secara aplikatif dan reflektif. 

Pembelajaran PAI tidak cukup berhenti pada 

pemahaman konsep, tetapi harus mengarah 

pada pembentukan kepribadian dan perilaku 

islami (character building). Melalui media 

digital seperti simulasi ibadah, video refleksi, 

atau aplikasi pembelajaran berbasis nilai, 

guru dapat menciptakan pengalaman belajar 

yang menumbuhkan kesadaran spiritual 

peserta didik. 

Contohnya, dalam materi tentang 

shalat, guru dapat menggunakan video 

interaktif yang menampilkan langkah-

langkah gerakan dan bacaan shalat yang 



83 

 

benar, disertai dengan penjelasan makna di 

balik setiap gerakan. Media semacam ini tidak 

hanya meningkatkan pemahaman, tetapi juga 

menanamkan kekhusyukan dan makna 

spiritual dari ibadah. Selain itu, media 

berbasis reflektif seperti journaling apps atau 

digital diary islami dapat membantu siswa 

merefleksikan perilaku harian mereka dalam 

cahaya nilai-nilai keislaman (Munir, 2017). 

Dalam konteks pendidikan karakter 

Islami, media berfungsi sebagai wahana 

internalisasi nilai (value internalization). Nilai-

nilai seperti kejujuran, disiplin, dan kasih 

sayang dapat disampaikan melalui narasi 

digital, film pendek, atau kisah interaktif yang 

mengandung pesan moral. Ketika siswa 

terlibat secara emosional dengan tokoh atau 

peristiwa dalam media tersebut, proses 

pembelajaran menjadi lebih bermakna dan 

membekas dalam ingatan jangka panjang. 

d. Meningkatkan Motivasi Belajar Siswa 

terhadap Pelajaran Agama 

Peran penting lainnya dari media 

pembelajaran adalah meningkatkan motivasi 

belajar siswa. Motivasi merupakan faktor 

internal yang sangat menentukan 

keberhasilan pembelajaran. Media yang 

menarik, relevan, dan sesuai dengan dunia 

peserta didik dapat menumbuhkan rasa ingin 

tahu dan semangat belajar. Misalnya, 

penggunaan aplikasi kuis Islami berbasis 

game (gamifikasi) dapat membuat 

pembelajaran PAI terasa menyenangkan dan 

menantang. 

Majid (2018) menjelaskan bahwa 

media dapat berfungsi sebagai stimulus 

eksternal yang mendorong munculnya 



84 

 

motivasi intrinsik siswa untuk belajar. Ketika 

siswa merasa bahwa pembelajaran agama 

disajikan secara menarik dan relevan dengan 

kehidupan mereka—misalnya melalui media 

digital yang menampilkan fenomena sosial 

terkini dalam perspektif Islam—mereka akan 

lebih antusias untuk mengikuti proses 

pembelajaran. 

Selain itu, media juga dapat 

menciptakan suasana pembelajaran yang 

aktif dan partisipatif. Dalam pembelajaran 

berbasis proyek, misalnya, siswa dapat 

diminta membuat video dakwah pendek atau 

poster digital bertema akhlak mulia. Aktivitas 

ini tidak hanya meningkatkan motivasi dan 

kreativitas, tetapi juga memperkuat 

internalisasi nilai-nilai PAI secara nyata. 

e. Meningkatkan Kualitas Interaksi Guru dan 

Siswa 

Media pembelajaran juga memperluas 

dimensi komunikasi antara guru dan siswa. 

Dengan memanfaatkan media digital seperti 

Learning Management System (LMS), grup 

diskusi daring, atau platform video konferensi, 

guru PAI dapat berinteraksi dengan siswa 

secara lebih intensif, bahkan di luar jam tatap 

muka. Komunikasi dua arah ini 

memungkinkan pembelajaran PAI 

berlangsung lebih fleksibel dan kontekstual 

sesuai kebutuhan siswa (Hafidhuddin, 2020).  

Dalam konteks ini, media bukan 

hanya alat bantu mengajar, tetapi juga sarana 

untuk membangun hubungan edukatif yang 

humanis antara guru dan siswa. Guru dapat 

memantau perkembangan spiritual siswa, 

memberikan bimbingan pribadi, serta 

menanamkan nilai-nilai Islam dalam situasi 



85 

 

nyata kehidupan digital mereka media dalam 

pembelajaran PAI berperan sebagai jembatan 

antara nilai-nilai Islam yang abstrak dengan 

realitas kehidupan peserta didik. Media tidak 

hanya memperkuat pemahaman kognitif, 

tetapi juga menumbuhkan pengalaman afektif 

dan spiritual yang mendalam. Melalui media 

yang kreatif dan inovatif, pembelajaran PAI 

dapat menjadi lebih menarik, inspiratif, dan 

kontekstual dengan tantangan era digital. 

 

C. Prinsip Pemilihan Media PAI 

Pemilihan media pembelajaran merupakan 

salah satu tahapan penting dalam proses 

perencanaan dan pelaksanaan kegiatan belajar 

mengajar. Media tidak dapat dipilih secara 

sembarangan, karena efektivitasnya sangat 

bergantung pada kesesuaian antara media, tujuan 

pembelajaran, karakteristik peserta didik, isi materi, 

strategi pembelajaran, serta kondisi lingkungan 

belajar. Media yang tepat akan mempermudah 

tercapainya tujuan pembelajaran, sedangkan media 

yang tidak sesuai justru dapat menghambat proses 

pemahaman dan menurunkan motivasi belajar 

peserta didik. 

Menurut Arsyad (2020), pemilihan media 

harus dilandasi oleh prinsip pedagogis dan teknologis. 

Secara pedagogis, media harus mendukung 

pencapaian kompetensi yang telah ditetapkan dalam 

kurikulum. Secara teknologis, media harus sesuai 

dengan kemampuan guru dan peserta didik dalam 

mengoperasikannya serta dengan fasilitas yang 

tersedia. Dengan demikian, pemilihan media bukan 

hanya soal “apa yang digunakan”, tetapi juga 

“mengapa” dan “bagaimana” media itu digunakan 

secara efektif. 



86 

 

a. Tujuan Pembelajaran sebagai Landasan 

Utama 

Tujuan pembelajaran merupakan 

dasar utama dalam menentukan jenis media 

yang akan digunakan. Setiap media memiliki 

kekuatan dan keterbatasan dalam 

menyampaikan jenis pesan tertentu. Misalnya, 

untuk tujuan pembelajaran yang 

menekankan aspek pengetahuan konseptual 

(kognitif), media teks atau visual mungkin 

sudah cukup efektif. Namun, untuk tujuan 

afektif seperti menanamkan nilai keimanan, 

ketakwaan, atau empati dalam PAI, media 

audiovisual yang menyentuh perasaan akan 

lebih sesuai. 

Sebagai contoh, dalam pembelajaran 

tentang hikmah zakat, video dokumenter 

tentang kehidupan kaum dhuafa dapat 

menumbuhkan empati dan kesadaran sosial 

yang tidak mungkin dicapai hanya dengan 

membaca teks. Dengan demikian, pemilihan 

media harus mempertimbangkan kesesuaian 

antara tujuan belajar dan bentuk pengalaman 

belajar yang diharapkan (Heinich et al., 2013). 

b. Karakteristik Peserta Didik 

Setiap peserta didik memiliki gaya 

belajar, kemampuan, dan latar belakang yang 

berbeda. Prinsip penting dalam pemilihan 

media adalah menyesuaikannya dengan 

karakteristik peserta didik. Menurut Fleming 

(2001), terdapat tiga gaya belajar utama: 

visual (melalui penglihatan), auditori (melalui 

pendengaran), dan kinestetik (melalui 

gerakan dan praktik langsung). Guru PAI 

perlu memahami gaya belajar siswa untuk 

menentukan media yang paling efektif. 



87 

 

Sebagai contoh, siswa dengan gaya 

belajar visual akan lebih mudah memahami 

materi akhlak melalui infografik, gambar, 

atau video animasi. Sementara siswa auditori 

lebih cocok menggunakan media audio seperti 

ceramah, podcast, atau murottal Al-Qur’an. 

Adapun siswa kinestetik akan belajar lebih 

baik melalui kegiatan praktik seperti simulasi 

ibadah atau permainan edukatif interaktif. 

Selain gaya belajar, usia dan tingkat 

perkembangan kognitif juga memengaruhi 

pemilihan media. Peserta didik di tingkat 

sekolah dasar memerlukan media yang 

konkret, menarik, dan penuh warna, 

sedangkan mahasiswa di perguruan tinggi 

lebih menyukai media yang menantang 

kemampuan analisis dan refleksi. Dalam 

konteks PAI, pemahaman ini penting agar 

penyampaian nilai-nilai Islam dapat 

disesuaikan dengan tahapan psikologis dan 

kebutuhan spiritual peserta didik. 

c. Kesesuaian dengan Materi Pelajaran 

Materi pelajaran memiliki 

karakteristik yang berbeda-beda sehingga 

membutuhkan jenis media yang berbeda pula. 

Materi yang bersifat verbal seperti hukum-

hukum fikih dapat disampaikan melalui teks, 

tabel, atau diagram. Sementara materi yang 

bersifat prosedural seperti tata cara wudhu, 

shalat, atau haji akan lebih efektif 

menggunakan media demonstrasi, video, atau 

simulasi interaktif. 

Dalam konteks PAI, banyak konsep 

yang bersifat abstrak seperti tauhid, iman, 

dan takdir. Untuk menjembatani keabstrakan 

tersebut, guru dapat menggunakan media 

visualisasi atau cerita digital agar siswa 



88 

 

mampu memahami makna spiritualnya 

dengan lebih mendalam. Misalnya, dalam 

menjelaskan konsep qadha dan qadar, guru 

dapat menayangkan video reflektif yang 

mengaitkan konsep takdir dengan kehidupan 

sehari-hari. 

Menurut Seels & Glasgow (1998), 

prinsip utama dalam memilih media 

berdasarkan materi adalah “the message 

must fit the medium”—pesan harus 

disesuaikan dengan bentuk media agar dapat 

diterima secara optimal oleh peserta didik. 

d. Ketersediaan Sarana dan Waktu 

Keterbatasan sarana dan waktu 

merupakan faktor praktis yang tidak bisa 

diabaikan dalam pemilihan media 

pembelajaran. Media yang canggih dan 

menarik sekalipun tidak akan bermanfaat 

apabila sulit diakses atau membutuhkan 

peralatan yang tidak tersedia di sekolah. Oleh 

karena itu, guru PAI harus 

mempertimbangkan kondisi fasilitas, 

dukungan teknologi, serta alokasi waktu 

pembelajaran. 

Media sederhana seperti papan tulis, 

gambar, dan alat peraga buatan tangan tetap 

memiliki nilai strategis apabila digunakan 

dengan kreatif. Dalam beberapa konteks, 

terutama di sekolah dengan sumber daya 

terbatas, media tradisional justru lebih efektif 

karena mudah dibuat dan digunakan. Prinsip 

efisiensi waktu juga penting: media yang 

dipilih tidak boleh memakan waktu terlalu 

banyak dalam persiapan atau penggunaan, 

sehingga mengurangi waktu interaksi 

pembelajaran (Sadiman, 2019). 

e. Kesesuaian dengan Strategi Pembelajaran 



89 

 

Media harus selaras dengan strategi 

atau metode pembelajaran yang digunakan. 

Misalnya, metode ceramah akan efektif jika 

disertai media visual seperti slide PowerPoint 

atau peta konsep, sedangkan metode diskusi 

atau problem-based learning akan lebih cocok 

menggunakan media video kasus, forum 

daring, atau simulasi digital. Dalam 

pembelajaran PAI, guru dapat memadukan 

metode storytelling dengan media film pendek 

bertema keislaman agar pesan moral lebih 

kuat tersampaikan. 

f. Model ASSURE sebagai Panduan Pemilihan 

Media 

Salah satu model yang dapat 

digunakan dalam merancang pembelajaran 

berbasis media adalah Model ASSURE yang 

dikembangkan oleh Heinich, Molenda, Russell, 

dan Smaldino (2013). Model ini memberikan 

panduan sistematis bagi guru dalam memilih 

dan menggunakan media pembelajaran 

secara efektif. 

Langkah-langkah dalam model 

ASSURE adalah sebagai berikut: 

1. Analyze Learners (Analisis Peserta 

Didik) 

Guru harus memahami siapa 

peserta didiknya, meliputi usia, 

kemampuan awal, gaya belajar, dan latar 

belakang sosial-budaya. Dalam konteks 

PAI, analisis ini penting agar media yang 

dipilih dapat menyesuaikan tingkat 

pemahaman keagamaan siswa. 

2. State Objectives (Menetapkan Tujuan 

Pembelajaran) 

Tujuan harus dirumuskan 

dengan jelas, spesifik, dan terukur. 



90 

 

Tujuan ini menjadi dasar dalam 

menentukan jenis media yang relevan 

dengan hasil belajar yang diharapkan. 

3. Select Methods, Media, and Materials 

(Memilih Metode, Media, dan Materi) 

Guru memilih media yang sesuai 

dengan tujuan dan karakteristik peserta 

didik. Misalnya, untuk pembelajaran 

sejarah Islam, media video dokumenter 

atau peta interaktif sangat membantu. 

4. Utilize Media and Materials 

(Memanfaatkan Media dan Materi) 

Guru harus memastikan media berfungsi 

dengan baik, memahami cara 

penggunaannya, serta menyiapkan 

langkah-langkah penggunaannya dalam 

pembelajaran. 

5. Require Learner Participation 

(Melibatkan Peserta Didik) 

Media tidak boleh hanya digunakan 

secara pasif. Siswa harus berinteraksi 

dengan media, baik melalui diskusi, 

tanya jawab, refleksi, atau proyek 

berbasis media. 

6. Evaluate and Revise (Evaluasi dan 

Revisi) 

Guru mengevaluasi efektivitas media 

yang digunakan berdasarkan hasil 

belajar dan umpan balik siswa. Jika 

ditemukan kelemahan, guru perlu 

memperbaiki atau mengganti media yang 

lebih tepat. 

Model ASSURE membantu guru PAI 

agar pemilihan media tidak hanya 

berdasarkan selera, tetapi atas dasar analisis 

yang sistematis dan berorientasi pada tujuan 

pembelajaran. 



91 

 

Dari berbagai prinsip di atas, dapat 

disimpulkan bahwa pemilihan media 

pembelajaran harus bersifat rasional, 

kontekstual, dan terencana. Media yang 

efektif adalah media yang mampu 

menjembatani pesan keagamaan dengan 

pengalaman nyata peserta didik, sekaligus 

memfasilitasi keterlibatan aktif, reflektif, dan 

spiritual dalam proses belajar. Guru PAI perlu 

bersikap bijak dalam memilih media, dengan 

mempertimbangkan aspek pedagogis, 

teknologis, serta nilai-nilai Islam yang 

terkandung di dalamnya. 

 

D. Klasifikasi Media 

Dalam dunia pendidikan, media 

pembelajaran memiliki beragam bentuk dan 

karakteristik yang disesuaikan dengan tujuan 

pembelajaran serta karakter peserta didik. Menurut 

Arsyad (2020), media pembelajaran dapat 

diklasifikasikan ke dalam beberapa jenis 

berdasarkan bentuk penyajian pesan dan alat yang 

digunakan, yaitu media visual, media audio, media 

audiovisual, dan media interaktif digital. Masing-

masing jenis media memiliki kelebihan dan fungsi 

yang khas dalam mendukung proses pembelajaran, 

termasuk dalam pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam (PAI). 

 

a. Media Visual 

Media visual adalah media yang hanya 

mengandalkan indra penglihatan dalam proses 

penerimaan pesan. Jenis media ini menampilkan 

informasi dalam bentuk visual seperti gambar, 

grafik, bagan, diagram, foto, peta, dan video 

tanpa suara. Tujuan utama dari penggunaan 

media visual adalah membantu peserta didik 



92 

 

memahami konsep secara lebih konkret, 

memperjelas pesan verbal, serta menumbuhkan 

daya tarik terhadap materi pembelajaran. 

Dalam konteks pembelajaran PAI, media 

visual dapat digunakan untuk memperlihatkan 

gambar tata cara ibadah, peta perjalanan 

dakwah Rasulullah SAW, atau diagram silsilah 

para nabi. Misalnya, ketika menjelaskan tentang 

rukun haji, guru dapat menampilkan peta 

lokasi-lokasi penting di Makkah dan Madinah 

seperti Ka’bah, Arafah, dan Mina. Dengan 

demikian, siswa tidak hanya mendengar 

penjelasan, tetapi juga dapat melihat gambaran 

nyata dari kegiatan tersebut, sehingga 

pengetahuan menjadi lebih mudah dipahami dan 

diingat. 

Selain itu, media visual seperti infografis 

nilai-nilai Islam, poster akhlak mulia, dan kartu 

ayat atau hadis tematik juga efektif untuk 

meningkatkan motivasi dan minat belajar siswa. 

Bentuk visual yang menarik dapat menanamkan 

nilai-nilai agama secara halus dan berkesan, 

terutama pada siswa usia dasar dan menengah 

yang cenderung lebih responsif terhadap 

rangsangan visual. 

b. Media Audio 

Media audio merupakan media yang 

menyampaikan pesan pembelajaran melalui 

indra pendengaran. Bentuknya dapat berupa 

rekaman suara, ceramah, murottal Al-Qur’an, 

podcast Islami, atau narasi pembelajaran. 

Media audio sangat berguna dalam melatih 

kemampuan mendengar, memahami intonasi, 

dan menumbuhkan kepekaan terhadap nilai-

nilai spiritual melalui suara. 

Dalam pembelajaran PAI, media audio 

memiliki peran penting dalam memperdalam 



93 

 

aspek tilawah dan pemahaman makna ayat-

ayat Al-Qur’an. Misalnya, guru dapat 

menggunakan rekaman murottal dari qari 

terkenal untuk melatih pelafalan dan tajwid 

yang benar. Selain itu, podcast Islami atau 

ceramah digital juga dapat dijadikan sumber 

inspirasi untuk menumbuhkan kesadaran 

religius dan semangat beribadah di kalangan 

peserta didik. 

Kelebihan media audio adalah 

fleksibilitasnya—peserta didik dapat 

mendengarkan di mana saja dan kapan saja, 

bahkan sambil melakukan aktivitas lain. 

Namun, kelemahannya adalah tidak dapat 

menyajikan unsur visual, sehingga 

pemahaman terhadap konsep yang bersifat 

konkret terkadang kurang optimal. Oleh karena 

itu, dalam praktiknya, media audio sering 

dipadukan dengan media visual atau 

audiovisual agar hasil pembelajaran lebih 

maksimal. 

 

c. Media Audiovisual 

Media audiovisual menggabungkan 

unsur suara dan gambar secara bersamaan, 

sehingga mampu memberikan pengalaman 

belajar yang lebih kaya dan menarik. 

Bentuknya dapat berupa film, video 

pembelajaran, animasi, dokumenter keislaman, 

atau simulasi interaktif. Media jenis ini sangat 

efektif dalam menumbuhkan perhatian, emosi, 

serta pemahaman yang mendalam terhadap 

materi pembelajaran. 

Dalam pembelajaran PAI, media 

audiovisual memiliki potensi besar untuk 

menghidupkan nilai-nilai Islam melalui narasi 

visual dan suara yang menyentuh. Misalnya, 



94 

 

guru dapat menayangkan film sejarah Nabi 

Muhammad SAW, video tentang kisah sahabat 

Rasulullah, atau animasi mengenai akhlak 

terpuji dalam kehidupan sehari-hari. Tayangan 

semacam ini tidak hanya memberikan 

informasi, tetapi juga membangun kesan 

emosional dan spiritual yang mendalam pada 

diri peserta didik. 

Kelebihan media audiovisual adalah 

kemampuannya menyajikan pengalaman 

belajar yang menyeluruh dan realistik. Melalui 

kombinasi suara dan gambar, siswa dapat 

“merasakan” situasi yang sebenarnya seolah 

mereka terlibat langsung dalam peristiwa yang 

ditayangkan. Hal ini sangat sesuai dengan 

tujuan PAI yang tidak hanya menekankan 

aspek kognitif, tetapi juga afektif dan 

psikomotorik. 

d. Media Interaktif Digital 

Perkembangan teknologi informasi dan 

komunikasi telah melahirkan media interaktif 

digital, yang memungkinkan terjadinya 

interaksi dua arah antara pengguna (peserta 

didik) dan media itu sendiri. Bentuk media ini 

meliputi e-learning, aplikasi PAI berbasis 

mobile, game edukatif Islami, simulasi 3D 

ibadah, hingga platform pembelajaran daring 

(LMS). 

Media interaktif memberikan 

kesempatan bagi peserta didik untuk belajar 

secara mandiri, fleksibel, dan menyenangkan. 

Mereka tidak hanya menjadi penerima 

informasi, tetapi juga dapat berinteraksi 

dengan materi pembelajaran secara aktif—

misalnya menjawab kuis, mengerjakan 

simulasi, atau berdiskusi secara daring dengan 

guru dan teman sekelas. 



95 

 

Dalam pembelajaran PAI, media 

interaktif digital dapat dimanfaatkan untuk 

berbagai kegiatan, seperti: 

• E-learning PAI berbasis Moodle atau 

Google Classroom, yang memudahkan 

guru mengunggah materi, video, atau 

evaluasi online. 

• Aplikasi belajar Al-Qur’an digital yang 

membantu siswa memahami tajwid, makna, 

dan tafsir ayat-ayat suci. 

• Game edukatif Islami, seperti permainan 

tentang kisah nabi atau simulasi tata cara 

ibadah, yang menanamkan nilai-nilai Islam 

dengan cara menyenangkan dan sesuai 

dengan karakteristik generasi digital (digital 

native). 

Kelebihan utama media interaktif digital 

adalah kemampuannya menciptakan 

pembelajaran yang personalized dan adaptif 

terhadap kecepatan belajar masing-masing 

siswa. Selain itu, media ini juga dapat 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam 

konteks teknologi modern, sehingga siswa tidak 

hanya melek digital, tetapi juga memiliki etika 

dan tanggung jawab dalam menggunakan 

teknologi. 

Namun, pemanfaatan media digital juga 

memerlukan pendampingan yang baik dari 

guru PAI agar siswa tidak terjebak pada 

penggunaan teknologi yang berlebihan atau 

tidak sesuai dengan nilai-nilai Islam. Di sinilah 

pentingnya integrasi antara literasi digital dan 

literasi spiritual, sehingga teknologi benar-

benar menjadi sarana dakwah dan penguatan 

iman, bukan sebaliknya. 

Klasifikasi media pembelajaran yang 

dikemukakan oleh Arsyad (2020) menunjukkan 



96 

 

bahwa setiap jenis media memiliki potensi 

tersendiri dalam memperkaya pengalaman 

belajar. Dalam konteks PAI, penggunaan 

berbagai jenis media tersebut tidak hanya 

bertujuan untuk menyampaikan pengetahuan 

agama, tetapi juga untuk menanamkan nilai-

nilai Islam melalui pengalaman belajar yang 

menyentuh akal, emosi, dan spiritualitas 

peserta didik. Kombinasi antara media visual, 

audio, audiovisual, dan interaktif digital secara 

seimbang akan menciptakan pembelajaran 

yang holistik, menarik, dan bermakna, serta 

mampu menjawab tantangan pendidikan Islam 

di era digital. 

 

2. Integrasi Teknologi dan Nilai Islam 

Perkembangan teknologi digital yang begitu 

pesat pada abad ke-21 membawa pengaruh besar 

terhadap seluruh aspek kehidupan manusia, 

termasuk dalam dunia pendidikan. Teknologi kini 

menjadi bagian integral dari proses pembelajaran, 

termasuk dalam Pendidikan Agama Islam (PAI). 

Namun demikian, penggunaan teknologi tidak dapat 

dilepaskan dari nilai-nilai etika dan moral yang 

menjadi landasan ajaran Islam. Dalam konteks ini, 

integrasi antara teknologi dan nilai-nilai Islam 

menjadi sangat penting agar kemajuan teknologi 

tidak hanya menghasilkan kecerdasan intelektual, 

tetapi juga membentuk karakter dan akhlak yang 

mulia. 

Islam memandang teknologi sebagai hasil dari 

kemampuan berpikir manusia yang dianugerahkan 

oleh Allah SWT. Dalam Al-Qur’an, manusia disebut 

sebagai khalifah fil ardh (pemimpin di muka bumi) 

yang memiliki tanggung jawab untuk memakmurkan 

dan menjaga bumi. Hal ini berarti segala bentuk 

inovasi dan pemanfaatan teknologi harus diarahkan 



97 

 

untuk kemaslahatan umat manusia, bukan 

sebaliknya. Oleh karena itu, penggunaan teknologi 

dalam pembelajaran PAI harus diorientasikan untuk 

memperkuat nilai-nilai keimanan, ketaqwaan, 

kejujuran, tanggung jawab, serta amanah. 

Nilai amanah dalam penggunaan teknologi 

menuntut peserta didik untuk bertanggung jawab 

atas apa yang mereka lakukan di dunia digital. 

Misalnya, ketika menggunakan media sosial, siswa 

diajarkan untuk tidak menyebarkan hoaks, ujaran 

kebencian, atau konten yang tidak sesuai dengan 

ajaran Islam. Sebaliknya, mereka diarahkan untuk 

menggunakan teknologi sebagai sarana dakwah, 

berbagi pengetahuan, dan menyebarkan kebaikan. 

Prinsip ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. Al-

Isra’ [17]:36, “Dan janganlah kamu mengikuti sesuatu 

yang kamu tidak mempunyai pengetahuan 

tentangnya. Sesungguhnya pendengaran, 

penglihatan, dan hati, semuanya itu akan diminta 

pertanggungjawabannya.” Ayat ini mengajarkan 

pentingnya tanggung jawab dalam setiap tindakan, 

termasuk dalam aktivitas digital. 

Selain amanah, nilai kejujuran juga menjadi 

pilar utama dalam etika digital menurut perspektif 

Islam. Di era digital, godaan untuk melakukan 

plagiarisme, manipulasi data, atau menyalin karya 

tanpa izin semakin besar. Guru PAI memiliki peran 

strategis dalam menanamkan nilai kejujuran 

akademik melalui pembelajaran berbasis teknologi. 

Misalnya, ketika siswa membuat tugas dengan 

bantuan internet, guru perlu membimbing mereka 

untuk mencantumkan sumber, memahami konsep 

intellectual property rights, serta menghargai karya 

orang lain. Dengan demikian, penggunaan teknologi 

tidak hanya berfungsi untuk mempermudah 

pembelajaran, tetapi juga menjadi sarana 



98 

 

pembentukan karakter islami yang menjunjung 

tinggi integritas. 

Sementara itu, nilai tanggung jawab digital 

(digital responsibility) menjadi aspek penting dalam 

pendidikan Islam kontemporer. Guru PAI harus 

mampu membekali peserta didik dengan kesadaran 

bahwa segala aktivitas digital mereka—baik yang 

bersifat pribadi maupun publik—akan 

dipertanggungjawabkan di hadapan Allah SWT. 

Konsep ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. Az-

Zalzalah [99]:7–8, “Barang siapa mengerjakan 

kebaikan seberat zarrah pun, niscaya dia akan 

melihat (balasannya). Dan barang siapa mengerjakan 

kejahatan seberat zarrah pun, niscaya dia akan 

melihat (balasannya).” Ayat ini menegaskan bahwa 

setiap perbuatan manusia, termasuk yang dilakukan 

di dunia maya, tidak akan luput dari pengawasan 

Allah. 

Guru PAI dalam hal ini berperan sebagai 

pendidik karakter digital yang bertugas tidak hanya 

mengajarkan literasi teknologi, tetapi juga 

membentuk literasi etika. Integrasi nilai Islam dalam 

penggunaan teknologi dapat dilakukan melalui 

beberapa strategi, antara lain: 

1. Pembelajaran berbasis proyek keislaman 

digital, seperti membuat konten dakwah 

kreatif di media sosial atau video 

pembelajaran Islami. 

2. Refleksi nilai Islam dalam penggunaan 

teknologi, misalnya melalui diskusi tentang 

bagaimana teknologi dapat digunakan untuk 

amar ma’ruf nahi munkar. 

3. Pembiasaan etika digital Islami, seperti 

menjaga adab komunikasi daring, 

menghormati privasi orang lain, dan 

menggunakan teknologi untuk menebar 

manfaat. 



99 

 

Integrasi teknologi dengan nilai Islam juga 

harus memperhatikan prinsip keseimbangan antara 

aspek duniawi dan ukhrawi. Rasulullah SAW 

bersabda, “Sebaik-baik manusia adalah yang paling 

bermanfaat bagi manusia lainnya.” (HR. Ahmad). 

Prinsip ini dapat menjadi dasar etika dalam 

mengembangkan dan menggunakan teknologi agar 

selalu berorientasi pada kemaslahatan sosial, bukan 

hanya pada kepentingan pribadi atau komersial. 

Selain itu, dalam konteks pendidikan modern, 

guru PAI harus menjadi teladan dalam penggunaan 

teknologi yang bijak (uswah hasanah). Mereka harus 

menunjukkan bagaimana teknologi dapat digunakan 

untuk memperkuat spiritualitas, memperluas 

wawasan keislaman, dan meningkatkan 

produktivitas ilmiah. Misalnya, guru dapat 

menggunakan aplikasi Al-Qur’an digital dalam 

pembelajaran tafsir, memanfaatkan learning 

management system (LMS) untuk mengelola kelas 

secara interaktif, atau mengajak siswa berdiskusi 

melalui forum daring dengan etika Islami. 

Dengan demikian, integrasi teknologi dan 

nilai Islam bukan hanya tentang penggunaan alat 

modern dalam pembelajaran, tetapi juga tentang 

bagaimana teknologi dapat menjadi sarana untuk 

memperkuat iman, memperluas dakwah, dan 

membangun peradaban yang beradab. Integrasi ini 

memastikan bahwa teknologi tetap berada dalam 

kendali nilai-nilai ilahiah, bukan sebaliknya, 

sehingga pendidikan Islam mampu melahirkan 

generasi yang cerdas digital dan berakhlak mulia. 

 



Ika Sofia Rizqiani 

100 

 

 

 

 

 

BAB 6 

Pengembangan Karakter dan Akhlak 

Generasi Z & Alpha 

 

A. Pentingnya Pendidikan Akhlak di Era Modern 

 Perkembangan teknologi di era modern membawa 

dampak yang sangat besar terhadap kehidupan manusia. 

Internet, media sosial, dan berbagai aplikasi digital telah 

mengubah pola interaksi, cara berpikir, hingga gaya hidup 

generasi muda. Generasi Z dan Alpha, yang tumbuh dan 

berkembang dalam era digital, dihadapkan pada tantangan 

besar dalam menjaga nilai moral dan akhlak. Di satu sisi, 

mereka memiliki peluang besar untuk berkembang melalui 

akses informasi yang cepat dan luas, namun di sisi lain, 

arus globalisasi yang sarat dengan nilai hedonisme, 

individualisme, dan materialisme dapat mengikis identitas 

moral mereka (Hamzah, 2020). Oleh sebab itu, pendidikan 

akhlak menjadi kebutuhan mendesak agar generasi muda 

tidak tersesat dalam derasnya arus globalisasi. 

 

 Pentingnya pendidikan akhlak di era modern dapat 

dijelaskan melalui beberapa aspek berikut: 

 

1. Akhlak sebagai Benteng Moral di Era Globalisasi 

 Tanpa penguatan akhlak, generasi muda rentan 

terjebak dalam perilaku menyimpang. Misalnya, 

perundungan siber (cyberbullying), ujaran kebencian, dan 

penyebaran berita bohong (hoaks) yang marak di media 

sosial. Yusuf dan Anwar (2021) menekankan bahwa 



Ika Sofia Rizqiani 

101 

 

pendidikan akhlak berfungsi sebagai benteng moral untuk 

menghadapi tantangan tersebut. Peserta didik bukan 

hanya perlu cerdas secara intelektual, tetapi juga harus 

memiliki kepribadian yang beradab dan bertanggung 

jawab. 

 

2. Akhlak dan Literasi Digital Islami 

 Generasi Z dan Alpha bukan hanya dituntut untuk 

mahir menggunakan teknologi, tetapi juga harus mampu 

memilah informasi secara kritis serta menjaga etika 

komunikasi. Pendidikan akhlak yang terintegrasi dengan 

literasi digital akan menuntun mereka menggunakan 

teknologi secara positif. Hasanah et al. (2024) 

membuktikan bahwa literasi digital berbasis nilai Islami 

dapat memperkuat karakter generasi muda agar tidak 

mudah terpengaruh oleh konten negatif. Hal ini menjadikan 

media digital bukan sekadar ruang hiburan, tetapi juga 

sarana dakwah dan penyebaran kebaikan. 

 

3. Akhlak sebagai Penyeimbang Kemajuan Ilmu dan 

Moral 

 Tujuan pendidikan Islam adalah melahirkan insan 

kamil, yakni manusia paripurna yang seimbang antara 

akal, moral, dan spiritual. Tanpa pendidikan akhlak, 

generasi yang unggul dalam ilmu pengetahuan bisa 

kehilangan arah dan memanfaatkan kecerdasannya untuk 

hal-hal yang merugikan. Menurut Pranoto dan Haryanto 

(2023), penguatan akhlak yang diintegrasikan dengan 

pendidikan teknologi dapat membentuk warga digital yang 

beretika dan bertanggung jawab. 

 

4. Akhlak dalam Menghadapi Budaya Global 

 Arus globalisasi menghadirkan budaya populer 

yang seringkali tidak sesuai dengan nilai-nilai Islam, seperti 

gaya hidup konsumtif, hedonis, dan individualistik. Adeni 

dan Harahap (2023) menegaskan bahwa lembaga 

pendidikan dan keluarga harus berperan aktif dalam 

menanamkan etika digital berbasis agama agar generasi 

muda tidak kehilangan identitasnya. Pendidikan akhlak di 

sini berfungsi sebagai filter budaya, sehingga generasi 



Ika Sofia Rizqiani 

102 

 

digital tetap mampu beradaptasi dengan kemajuan zaman 

tanpa meninggalkan nilai keislaman. 

 

5. Akhlak sebagai Etika Bermedia Sosial 

 Media sosial kini menjadi ruang utama interaksi 

generasi muda. Namun, seringkali ruang ini diwarnai 

ujaran kasar, fitnah, hingga penyebaran kebencian. 

Daimah, Mutala’liah, dan Huda (2024) menunjukkan 

bahwa Al-Qur’an telah memberikan prototipe etika 

bermedia, seperti larangan menyebarkan kabar bohong dan 

perintah menjaga adab komunikasi. Jika prinsip-prinsip 

Qur’ani ini diinternalisasi melalui pendidikan akhlak, 

generasi digital akan mampu menjadikan media sosial 

sebagai ruang yang produktif dan beradab. 

 

6. Akhlak dan Pembangunan Peradaban 

 Lebih dari sekadar urusan pribadi, pendidikan 

akhlak juga berkontribusi pada pembangunan peradaban. 

Generasi muda yang berakhlak baik akan menjadi teladan 

dan agen perubahan sosial yang membawa kemaslahatan. 

Pendidikan akhlak tidak boleh dipandang sebagai pelajaran 

tambahan, melainkan inti dari strategi pembangunan 

bangsa. Dengan penguatan akhlak, generasi emas 

Indonesia dapat menghadapi tantangan global dengan tetap 

berpegang pada identitas moral dan spiritualnya (Hamzah, 

2020). 

 

 Pendidikan akhlak di era modern memiliki urgensi 

yang sangat tinggi. Ia berfungsi sebagai benteng moral, 

penguat literasi digital Islami, penyeimbang antara ilmu 

dan moral, serta filter budaya global. Pendidikan akhlak 

juga menuntun generasi muda dalam etika bermedia sosial 

sekaligus menjadi fondasi pembangunan peradaban. Oleh 

karena itu, pendidikan akhlak harus diintegrasikan ke 

dalam semua aspek kehidupan, mulai dari keluarga, 

sekolah, hingga masyarakat, agar generasi Z dan Alpha 

tidak hanya cerdas dalam teknologi, tetapi juga berkarakter 

mulia. 

 

B. Nilai-Nilai Utama Akhlak Islami untuk Generasi Digital 



Ika Sofia Rizqiani 

103 

 

 Era digital telah menghadirkan perubahan besar 

dalam cara manusia berpikir, berkomunikasi, dan 

bertindak. Generasi Z dan Alpha, yang tumbuh bersamaan 

dengan perkembangan teknologi, menghadapi peluang 

sekaligus ancaman yang signifikan. Di satu sisi, teknologi 

membuka akses informasi, pendidikan, dan hiburan yang 

luas. Namun di sisi lain, arus globalisasi dan modernisasi 

sering kali menggiring mereka pada pola hidup hedonis, 

individualis, dan jauh dari nilai-nilai moral. Dalam situasi 

ini, akhlak Islami menjadi benteng utama agar generasi 

digital tetap terarah, beretika, dan mampu memanfaatkan 

teknologi untuk kebaikan. 

 

 Berikut adalah nilai-nilai utama akhlak Islami yang 

relevan dan harus ditanamkan dalam kehidupan generasi 

digital: 

 

1. Kejujuran (Ṣidq) 

 Kejujuran adalah fondasi utama dalam akhlak 

seorang Muslim. Di era digital, kejujuran sangat erat 

kaitannya dengan cara seseorang menyampaikan 

informasi, menggunakan data, dan berinteraksi di media 

sosial. Fenomena maraknya berita palsu (hoaks), 

manipulasi konten, hingga plagiarisme menjadi tantangan 

nyata yang hanya dapat diatasi dengan komitmen pada 

nilai kejujuran. 

 Menurut Nurhayati & Rahman (2021), kejujuran 

membentuk integritas personal yang sangat dibutuhkan 

dalam dunia maya. Generasi digital harus dibiasakan 

untuk tidak menyebarkan informasi tanpa verifikasi, 

menghargai karya orang lain, dan bersikap transparan 

dalam menyampaikan opini. Dengan membiasakan diri 

pada kejujuran, mereka tidak hanya menjaga diri dari dosa, 

tetapi juga turut membangun ekosistem digital yang sehat. 

 

2. Tanggung Jawab (Mas’ūliyyah) 

 Setiap tindakan di ruang digital meninggalkan jejak 

yang bisa berdampak luas, baik positif maupun negatif. 

Oleh sebab itu, nilai tanggung jawab harus menjadi bagian 



Ika Sofia Rizqiani 

104 

 

dari karakter generasi digital. Mereka perlu menyadari 

bahwa setiap komentar, unggahan, atau konten yang 

mereka bagikan memiliki konsekuensi. 

 Putri & Fadhilah (2020) menegaskan bahwa 

tanggung jawab digital mencakup etika dalam 

berkomunikasi, menjaga privasi orang lain, hingga 

menghindari ujaran kebencian. Misalnya, ketika 

menggunakan media sosial, seorang Muslim dituntut 

untuk berpikir terlebih dahulu sebelum menulis, serta 

menghindari konten yang dapat menyinggung atau 

merugikan pihak lain. 

 

3. Disiplin dan Pengendalian Diri 

 Kecanggihan teknologi membuat banyak generasi 

muda menghabiskan waktu berlebihan untuk media sosial, 

game daring, atau hiburan digital lainnya. Hal ini dapat 

berdampak negatif terhadap produktivitas, kesehatan 

mental, bahkan hubungan sosial. 

 Nilai disiplin dalam Islam menuntut umatnya untuk 

menghargai waktu dan memanfaatkannya untuk hal-hal 

bermanfaat. Hidayat & Rachman (2022) menyebutkan 

bahwa disiplin digital membantu siswa mengatur waktu 

belajar, mengurangi kecanduan gawai, serta meningkatkan 

konsentrasi. Disiplin juga mengajarkan generasi digital 

untuk menyeimbangkan antara penggunaan teknologi 

untuk hiburan dan untuk kegiatan produktif seperti 

belajar, bekerja, atau berdakwah. 

 

4. Saling Menghormati (Iḥtirām al-Ākhirīn) 

 Dunia digital sering kali memunculkan fenomena 

ujaran kebencian (hate speech), cyberbullying, dan 

perundungan daring. Padahal, Islam mengajarkan 

pentingnya menjaga adab dan menghormati martabat 

sesama. 

 Siregar (2021) menjelaskan bahwa sikap saling 

menghormati di ruang digital dapat memperkuat harmoni 

sosial dan mencegah konflik. Generasi digital perlu dilatih 

untuk menggunakan bahasa yang sopan, menghindari 

komentar merendahkan, serta menghormati perbedaan 



Ika Sofia Rizqiani 

105 

 

pendapat. Menghormati orang lain di media sosial bukan 

sekadar etika, tetapi juga bagian dari implementasi akhlak 

mulia. 

 

5. Amanah dan Profesionalitas 

 Amanah adalah nilai yang mencakup kepercayaan 

dan tanggung jawab terhadap sesuatu yang diemban. 

Dalam konteks digital, amanah bisa diwujudkan dengan 

menjaga kerahasiaan data pribadi, menggunakan 

perangkat lunak secara legal, hingga melaksanakan 

pekerjaan secara profesional meskipun dilakukan secara 

daring. 

 Ramadhan (2023) menekankan bahwa amanah 

menjadi landasan penting dalam membangun kepercayaan 

sosial di era digital. Misalnya, ketika seorang mahasiswa 

diberi tugas kelompok secara online, ia harus 

menyelesaikan bagian pekerjaannya dengan jujur dan tepat 

waktu. Amanah juga menuntut generasi digital untuk tidak 

menyalahgunakan akses teknologi untuk tujuan yang 

merugikan orang lain. 

 

6. Moderasi (Wasatiyyah) 

 

 Moderasi adalah sikap seimbang yang sangat 

relevan bagi generasi digital. Dunia maya penuh dengan 

konten ekstrem, baik dalam bentuk ideologi maupun gaya 

hidup. Tanpa sikap moderat, generasi muda bisa terjebak 

pada sikap berlebihan, baik dalam konsumsi hiburan 

maupun dalam menyikapi perbedaan. 

 Fitria & Anwar (2020) menyatakan bahwa nilai 

moderasi beragama dalam dunia digital mampu mencegah 

radikalisme sekaligus memperkuat identitas keislaman. 

Generasi digital perlu didorong untuk kritis terhadap 

informasi, selektif dalam memilih konten, dan tetap 

berpegang pada prinsip Islam yang rahmatan lil ‘alamin. 

 

7. Kasih Sayang (Raḥmah) 

 Kasih sayang adalah nilai universal Islam yang 

harus selalu ditanamkan. Dalam konteks digital, rahmah 



Ika Sofia Rizqiani 

106 

 

diwujudkan dengan menghadirkan konten positif, memberi 

dukungan emosional melalui interaksi daring, serta 

menggunakan media digital untuk menyebarkan kebaikan. 

 Latifah (2022) menemukan bahwa konten digital 

berbasis kasih sayang dapat menekan intoleransi dan 

meningkatkan solidaritas sosial. Misalnya, dengan 

membuat kampanye online untuk membantu korban 

bencana, generasi digital dapat menunjukkan bahwa media 

sosial bisa menjadi sarana dakwah yang penuh cinta kasih. 

 

 Nilai-nilai utama akhlak Islami seperti kejujuran, 

tanggung jawab, disiplin, saling menghormati, amanah, 

moderasi, dan kasih sayang bukan hanya relevan dalam 

kehidupan nyata, tetapi juga sangat krusial di dunia digital. 

Generasi Z dan Alpha yang akrab dengan teknologi harus 

diarahkan agar menjadikan akhlak sebagai pedoman dalam 

setiap aktivitas digital mereka. Dengan demikian, mereka 

tidak hanya menjadi generasi yang cerdas dalam teknologi, 

tetapi juga berakhlak mulia, produktif, dan mampu 

memberi kontribusi positif bagi masyarakat dan peradaban. 

 

C. Strategi Internalisasi Nilai Moral dalam Kehidupan 

Sehari-Hari 

 Internalisasi nilai moral dalam kehidupan sehari-

hari merupakan sebuah proses untuk menanamkan, 

membiasakan, dan menghidupkan nilai-nilai Islami 

sehingga menyatu dalam perilaku dan kepribadian 

seseorang. Dalam konteks generasi digital, strategi 

internalisasi ini sangat penting agar nilai moral tidak hanya 

berhenti pada teori, tetapi benar-benar menjadi pedoman 

dalam menghadapi arus globalisasi, perkembangan 

teknologi, serta perubahan sosial yang cepat. 

 

1. Keteladanan (Uswah Hasanah) 

 Keteladanan merupakan strategi paling 

fundamental dalam internalisasi nilai moral. Generasi 

muda cenderung meniru apa yang mereka lihat daripada 

sekadar mendengar nasihat. Oleh karena itu, peran orang 

tua, guru, dan tokoh masyarakat menjadi sangat krusial. 



Ika Sofia Rizqiani 

107 

 

Jika orang dewasa mampu menunjukkan perilaku jujur, 

disiplin, dan penuh kasih sayang, maka generasi muda 

akan belajar secara alami melalui pengamatan. 

 Sebagai contoh, seorang guru yang konsisten 

datang tepat waktu, mengajarkan dengan sabar, dan 

berinteraksi dengan bahasa sopan secara tidak langsung 

menanamkan nilai kedisiplinan, kesabaran, dan 

kesopanan kepada muridnya. Penelitian Ramadhani (2021) 

menunjukkan bahwa keteladanan guru berperan signifikan 

dalam membentuk karakter siswa, terutama dalam aspek 

tanggung jawab dan integritas. Dengan demikian, 

keteladanan bukan sekadar metode, melainkan fondasi 

internalisasi nilai moral. 

 

2. Pembiasaan dalam Aktivitas Harian 

 Selain keteladanan, pembiasaan merupakan 

strategi yang tidak kalah penting. Nilai moral dapat melekat 

melalui rutinitas sehari-hari seperti mengucapkan salam, 

menjaga kebersihan, berkata sopan, dan berperilaku jujur. 

Pembiasaan ini jika dilakukan secara konsisten akan 

membentuk pola perilaku yang menetap dalam diri 

seseorang. 

 

 Menurut Putri dan Hidayat (2020), pembiasaan 

berulang menjadikan nilai moral tidak sekadar aturan 

eksternal, melainkan bagian dari kebutuhan internal 

individu. Misalnya, anak yang sejak kecil dibiasakan untuk 

shalat berjamaah, akan tumbuh dengan kesadaran bahwa 

ibadah merupakan bagian penting dari hidupnya. 

Demikian juga dengan kebiasaan sederhana seperti berbagi 

makanan atau menolong teman, yang kelak membentuk 

pribadi peduli dan empati terhadap orang lain. 

 

3. Integrasi dalam Pendidikan Formal dan Non-Formal 

 Sekolah dan lembaga pendidikan memiliki peran 

besar dalam internalisasi nilai moral. Pendidikan akhlak 

seharusnya tidak hanya terbatas pada mata pelajaran 

agama, tetapi diintegrasikan ke dalam seluruh aspek 

pembelajaran. Nilai kejujuran, misalnya, bisa ditanamkan 



Ika Sofia Rizqiani 

108 

 

saat ujian dengan menekankan pentingnya tidak 

menyontek; nilai disiplin bisa ditanamkan melalui aturan 

masuk kelas tepat waktu; sementara nilai kerja sama bisa 

dipraktikkan dalam kerja kelompok. 

 Di sisi lain, pendidikan non-formal seperti 

pesantren, majelis taklim, dan komunitas sosial juga 

memberikan ruang yang lebih intensif bagi generasi muda 

untuk mempraktikkan nilai-nilai Islami secara langsung. 

Hasanah (2022) menekankan bahwa pendidikan non-

formal memiliki keunggulan dalam membentuk kebiasaan 

religius dan akhlak mulia melalui aktivitas rutin seperti 

kajian, doa bersama, dan kegiatan sosial berbasis nilai 

Islami. 

 

4. Pendekatan Emosional dan Spiritual 

 Internalisasi nilai moral tidak bisa hanya 

mengandalkan logika, tetapi juga harus menyentuh 

dimensi emosional dan spiritual. Pendekatan ini 

menghubungkan perilaku moral dengan perasaan cinta, 

empati, dan ketaatan kepada Allah SWT. Misalnya, melalui 

tadabbur alam, seseorang dilatih untuk merasakan 

kebesaran Allah sehingga tumbuh rasa syukur dan rendah 

hati. 

 

 Hasanah (2022) menjelaskan bahwa pendekatan 

spiritual memperkuat kesadaran individu bahwa perilaku 

baik adalah bentuk ibadah. Hal ini menjadikan moralitas 

bukan hanya norma sosial, tetapi juga tuntunan agama 

yang bernilai ibadah. Dengan cara ini, generasi muda akan 

lebih terdorong untuk mempraktikkan nilai moral karena 

memiliki dimensi transendental. 

 

5. Pemanfaatan Teknologi dan Media Digital secara 

Positif 

 Di era digital, strategi internalisasi moral harus 

menyesuaikan dengan kebiasaan generasi Z dan Alpha 

yang sangat akrab dengan internet. Media sosial bisa 

dijadikan sarana edukasi moral melalui penyebaran konten 



Ika Sofia Rizqiani 

109 

 

positif, dakwah kreatif, maupun kampanye sosial yang 

inspiratif. 

 Yusuf dan Anwar (2021) menegaskan bahwa literasi 

digital berbasis akhlak sangat penting untuk membentuk 

etika bermedia. Dengan literasi ini, generasi muda 

diajarkan untuk memilah informasi, menghormati orang 

lain di ruang digital, serta menggunakan teknologi untuk 

menyebarkan kebaikan. Hal ini mencegah mereka dari 

perilaku negatif seperti cyberbullying, ujaran kebencian, 

atau penyebaran hoaks. 

 

6. Penghargaan dan Hukuman yang Mendidik 

 Strategi lain yang penting adalah pemberian reward 

(penghargaan) dan punishment (hukuman) yang bersifat 

mendidik. Reward diberikan untuk memperkuat perilaku 

positif, sementara punishment berfungsi sebagai 

konsekuensi atas perilaku yang menyimpang. Namun, 

keduanya harus dilakukan secara proporsional agar tidak 

menimbulkan ketakutan berlebihan maupun 

ketergantungan pada imbalan. 

 Rahmawati (2022) menekankan bahwa reward dan 

punishment yang tepat dapat memperkuat internalisasi 

moral karena mengajarkan peserta didik bahwa setiap 

tindakan memiliki konsekuensi. Dengan begitu, generasi 

muda dilatih untuk bertanggung jawab atas pilihan 

perilakunya sendiri. 

 

 Strategi internalisasi nilai moral dalam kehidupan 

sehari-hari mencakup keteladanan, pembiasaan, integrasi 

pendidikan, pendekatan emosional-spiritual, pemanfaatan 

teknologi digital, serta sistem penghargaan dan hukuman 

yang mendidik. Semua strategi ini saling melengkapi dan 

harus dilakukan secara konsisten agar nilai moral benar-

benar menjadi bagian integral dari kehidupan generasi 

muda. Dengan demikian, mereka tidak hanya cerdas secara 

akademik, tetapi juga kuat dalam karakter dan akhlak. 

 

D. Peran Keluarga, Sekolah, dan Lingkungan dalam 

Pembentukan Akhlak 



Ika Sofia Rizqiani 

110 

 

 Pembentukan akhlak Islami pada generasi muda 

merupakan proses yang kompleks dan berkesinambungan. 

Di era modern yang ditandai dengan perkembangan 

teknologi digital, tantangan moral semakin meningkat. 

Akses informasi yang terbuka lebar tidak hanya membawa 

dampak positif berupa kemudahan memperoleh ilmu, 

tetapi juga dapat menjadi pintu masuk bagi degradasi 

moral apabila tidak diimbangi dengan pendidikan akhlak 

yang kuat. Karena itu, peran keluarga, sekolah, dan 

lingkungan menjadi pilar utama yang tidak bisa dipisahkan 

dalam membangun fondasi akhlak Islami pada generasi Z 

dan Alpha. 

 

1. Peran Keluarga: Madrasah Pertama bagi Anak 

 Keluarga merupakan lingkungan pendidikan utama 

yang paling awal membentuk karakter anak. Anak sejak 

lahir belajar dari perilaku orang tua melalui interaksi 

sehari-hari. Peran keluarga dalam pembentukan akhlak 

dapat dijabarkan sebagai berikut: 

 Keteladanan (uswah hasanah). Anak-anak 

meniru sikap orang tuanya, baik secara sadar maupun 

tidak. Orang tua yang jujur, disiplin, dan sabar akan 

melahirkan anak dengan akhlak serupa. Sebaliknya, 

perilaku kasar dan tidak konsisten dapat mengganggu 

pembentukan moral. Penelitian Isnaini (2022) 

menunjukkan bahwa orang tua yang konsisten 

menerapkan komunikasi Islami berbasis kasih sayang 

mampu menumbuhkan sikap religius dan empati pada 

anak. 

 Pembiasaan nilai Islami. Sejak kecil, anak 

sebaiknya dibiasakan dengan praktik ibadah harian seperti 

shalat berjamaah, membaca doa, dan tilawah Al-Qur’an. 

Pembiasaan ini melahirkan karakter yang kuat karena 

anak tidak hanya tahu konsep akhlak, tetapi juga terbiasa 

melaksanakannya. 

 Pendampingan digital. Di era gawai, anak-anak 

menghabiskan banyak waktu di internet. Peran orang tua 

bukan sekadar melarang, melainkan mengawasi dan 

mendampingi agar anak mampu menggunakan teknologi 



Ika Sofia Rizqiani 

111 

 

secara sehat. Rahmawati & Suhartini (2021) menegaskan 

bahwa pola asuh yang mengombinasikan kasih sayang dan 

pengawasan digital terbukti efektif dalam menekan risiko 

cyberbullying dan konten negatif. 

 Komunikasi keluarga Islami. Hubungan keluarga 

yang harmonis akan memperkuat pembentukan akhlak. 

Anak yang merasa didengar dan dihargai akan lebih 

terbuka menerima arahan. Komunikasi yang keras, 

otoriter, atau penuh tekanan justru sering memicu perilaku 

menyimpang. 

 Dengan demikian, keluarga dapat dianggap sebagai 

fondasi pertama dan terpenting dalam proses internalisasi 

akhlak Islami. 

 

2. Peran Sekolah: Penguatan Akhlak melalui Pendidikan 

Formal 

 Sekolah berfungsi sebagai lembaga formal yang 

melanjutkan peran keluarga sekaligus memperluas 

cakupan pembentukan karakter. Di sekolah, anak 

berinteraksi dengan guru, teman sebaya, dan kurikulum 

yang terstruktur. Beberapa peran sekolah dalam 

membentuk akhlak adalah: 

 

 Integrasi kurikulum berbasis akhlak. Pendidikan 

akhlak tidak hanya melalui mata pelajaran agama, tetapi 

juga dapat disisipkan dalam semua bidang studi. Zubaidah 

(2020) menekankan pentingnya pendidikan karakter 

terintegrasi sehingga nilai moral dapat dipraktikkan di 

berbagai konteks, misalnya kejujuran saat ujian, peduli 

lingkungan dalam sains, atau etika komunikasi dalam 

bahasa. 

 Keteladanan guru. Guru bukan hanya pengajar 

ilmu, tetapi juga teladan akhlak. Penelitian Suryana & Aziz 

(2022) menyebutkan bahwa siswa lebih mudah meniru 

perilaku guru yang konsisten dalam hal kedisiplinan, 

kejujuran, dan sopan santun dibanding sekadar nasihat 

verbal. 

 Kegiatan religius dan sosial. Sekolah dapat 

menguatkan nilai akhlak melalui kegiatan rutin seperti 



Ika Sofia Rizqiani 

112 

 

shalat dhuha, kajian Islami, kerja bakti, dan kegiatan sosial 

lainnya. Aktivitas ini tidak hanya menanamkan nilai secara 

teoritis, tetapi juga melatih siswa mengamalkannya. 

 Budaya sekolah Islami. Suasana sekolah yang 

religius, disiplin, dan kolaboratif menciptakan iklim positif. 

Siswa belajar menghargai perbedaan, bekerja sama, serta 

menghormati guru dan teman sebaya. 

 Dengan demikian, sekolah menjadi ruang sistematis 

untuk menanamkan nilai Islami sekaligus 

mengembangkan potensi akademik anak. 

 

3. Peran Lingkungan Sosial dan Digital 

 Lingkungan sosial memperluas ruang pembentukan 

akhlak di luar keluarga dan sekolah. Generasi muda sangat 

dipengaruhi oleh masyarakat sekitar, teman sebaya, 

bahkan komunitas digital. Peran lingkungan dapat dilihat 

dari beberapa aspek: 

 Masyarakat religius. Lingkungan yang 

menegakkan norma Islami seperti gotong royong, 

solidaritas, dan kepedulian sosial akan memengaruhi anak 

untuk berperilaku positif. Sebaliknya, lingkungan permisif 

terhadap perilaku menyimpang berpotensi merusak akhlak 

generasi muda. 

 

 Pengaruh teman sebaya. Remaja lebih banyak 

menghabiskan waktu bersama teman sebaya. Hasanah 

(2021) menegaskan bahwa kualitas akhlak remaja sangat 

dipengaruhi oleh komunitasnya. Teman yang baik dapat 

menjadi pendorong akhlak mulia, sementara pergaulan 

bebas sering menjadi pintu masuk degradasi moral. 

 Lingkungan digital. Media sosial adalah bagian 

penting dari kehidupan generasi Z dan Alpha. Jika 

diarahkan dengan benar, media digital dapat menjadi 

sarana dakwah, literasi, dan motivasi moral. Fatimah & 

Nurhaliza (2022) mencatat bahwa konten Islami di media 

sosial berperan besar dalam membangun kesadaran akhlak 

generasi muda, meski tetap perlu pendampingan untuk 

menghindari hoaks dan ujaran kebencian. 



Ika Sofia Rizqiani 

113 

 

 Lingkungan sosial yang sehat akan melengkapi 

peran keluarga dan sekolah dalam membentuk karakter 

anak. 

 

4. Sinergi Keluarga, Sekolah, dan Lingkungan 

 Ketiga unsur (keluarga, sekolah, dan lingkungan) 

tidak dapat bekerja sendiri-sendiri. Mereka harus 

bersinergi agar pembentukan akhlak berjalan efektif. 

Keluarga menanamkan fondasi dasar, sekolah memperkuat 

melalui pendidikan formal, sementara lingkungan menjadi 

tempat penerapan nilai secara nyata. Jika salah satu unsur 

melemah, maka pembentukan akhlak akan timpang. 

 Sebagai contoh, anak yang mendapat pendidikan 

moral di sekolah tetapi tidak mendapat dukungan keluarga 

cenderung kesulitan mempertahankan nilai yang dipelajari. 

Demikian pula, anak yang tumbuh di lingkungan sosial 

negatif akan mudah terpengaruh meskipun sudah dibina di 

rumah dan sekolah. Oleh karena itu, sinergi ketiga pilar ini 

merupakan kunci keberhasilan pembentukan akhlak 

Islami generasi muda di era modern. 

 

 

 Peran keluarga, sekolah, dan lingkungan 

merupakan tiga pilar utama dalam pembentukan akhlak 

Islami generasi muda, khususnya di era modern yang 

penuh tantangan moral akibat derasnya arus globalisasi 

dan digitalisasi. Keluarga berperan sebagai fondasi awal 

melalui keteladanan, pembiasaan, serta pendampingan 

digital. Sekolah berfungsi memperkuat nilai moral lewat 

integrasi kurikulum, keteladanan guru, budaya sekolah 

Islami, dan berbagai kegiatan religius maupun sosial. 

Sementara itu, lingkungan, baik masyarakat nyata 

maupun ruang digital, menjadi wadah implementasi akhlak 

yang telah ditanamkan. 

 

E. Studi kasus penguatan akhlak generasi muda di era 

digital 



Ika Sofia Rizqiani 

114 

 

 Penguatan akhlak generasi muda di era digital tidak 

dapat dilepaskan dari tantangan globalisasi, penetrasi 

media sosial, serta perubahan gaya hidup yang cepat. 

Meskipun demikian, berbagai studi kasus menunjukkan 

bahwa melalui strategi yang tepat, penguatan akhlak masih 

sangat mungkin dilakukan. Studi kasus ini penting untuk 

memberikan gambaran nyata bagaimana nilai moral Islami 

dapat diinternalisasi dalam kehidupan generasi Z dan 

Alpha. 

 

1. Studi Kasus di Lingkungan Keluarga: Pendampingan 

Digital Islami 

 Salah satu contoh nyata datang dari program Digital 

Parenting yang diterapkan oleh komunitas keluarga Muslim 

di Jakarta. Dalam program ini, orang tua didorong untuk: 

• Membatasi penggunaan gawai dengan aturan waktu 

(screen time). 

• Mendampingi anak dalam memilih konten Islami, 

seperti aplikasi belajar Al-Qur’an dan video dakwah 

anak muda. 

• Mengadakan kegiatan rutin seperti tilawah bersama 

atau diskusi ringan seputar etika bermedia sosial. 

 

 Penelitian Rahmawati & Suhartini (2021) 

menunjukkan bahwa orang tua yang terlibat aktif dalam 

pendampingan digital mampu menurunkan risiko anak 

terpapar konten negatif dan meningkatkan kesadaran 

mereka dalam menggunakan teknologi untuk hal-hal 

bermanfaat. Hal ini menjadi bukti bahwa penguatan akhlak 

di era digital tidak cukup hanya dengan larangan, tetapi 

melalui pendampingan dan pembiasaan Islami. 

 

2. Studi Kasus di Sekolah: Integrasi Kurikulum Digital 

Islami 

 Sekolah Islam Terpadu (SIT) di beberapa kota besar 

Indonesia telah menerapkan kurikulum berbasis akhlak 

yang terintegrasi dengan literasi digital. Misalnya, dalam 

mata pelajaran Teknologi Informasi, siswa tidak hanya 

diajarkan keterampilan teknis, tetapi juga etika 



Ika Sofia Rizqiani 

115 

 

penggunaan internet, seperti larangan plagiarisme, 

pentingnya menghormati privasi orang lain, serta 

kewajiban menyebarkan konten positif. 

 Menurut penelitian Suryana & Aziz (2022), 

penerapan kurikulum berbasis akhlak yang terintegrasi 

dengan literasi digital dapat meningkatkan kesadaran 

siswa untuk menggunakan media sosial secara produktif, 

seperti membuat konten dakwah kreatif atau kampanye 

sosial. Hal ini menunjukkan bahwa sekolah dapat menjadi 

motor utama dalam membangun generasi yang melek 

teknologi sekaligus berakhlak mulia. 

 

3. Studi Kasus di Lingkungan Sosial: Komunitas Digital 

Islami 

 Di era digital, banyak komunitas dakwah anak 

muda bermunculan melalui platform seperti Instagram, 

TikTok, dan YouTube. Salah satu contoh adalah gerakan 

#PemudaHijrah yang dipelopori oleh komunitas masjid di 

Bandung. Gerakan ini berhasil menarik ribuan anak muda 

untuk kembali mendekatkan diri pada Islam melalui 

konten kreatif seperti podcast, video singkat, dan kajian 

interaktif berbasis digital. 

 Fatimah & Nurhaliza (2022) mencatat bahwa 

komunitas dakwah digital berkontribusi besar dalam 

meningkatkan kesadaran akhlak generasi muda. Mereka 

memanfaatkan bahasa ringan, gaya visual modern, dan 

pendekatan persuasif sehingga ajakan moral lebih mudah 

diterima oleh anak muda. Hal ini membuktikan bahwa 

ruang digital tidak selalu identik dengan degradasi moral, 

melainkan juga dapat menjadi medium efektif untuk 

internalisasi akhlak Islami. 

 

4. Studi Kasus Internasional: Literasi Digital Islami di 

Malaysia 

 Di Malaysia, pemerintah melalui Kementerian 

Pendidikan menerapkan program Islamic Digital Literacy 

yang bertujuan membekali siswa dengan keterampilan 

bermedia sosial berbasis nilai Islam. Program ini 

mengajarkan siswa cara memilah informasi, menghindari 



Ika Sofia Rizqiani 

116 

 

ujaran kebencian, serta memanfaatkan platform digital 

untuk berdakwah. 

 Menurut Hasyim et al. (2023), program ini berhasil 

meningkatkan kesadaran moral siswa sekolah menengah, 

terutama dalam menghindari penyebaran hoaks dan 

konten provokatif. Model ini dapat menjadi inspirasi bagi 

Indonesia untuk lebih serius mengintegrasikan literasi 

digital Islami dalam kurikulum nasional. 

 

5. Implikasi dari Studi Kasus 

 Dari berbagai studi kasus tersebut, dapat ditarik 

beberapa pelajaran penting: 

• Peran aktif orang tua dalam mendampingi anak 

menggunakan media digital sangat berpengaruh 

pada kualitas akhlak generasi muda. 

• Sekolah yang mengintegrasikan akhlak dengan 

literasi digital dapat melahirkan siswa yang cerdas 

sekaligus berakhlak mulia. 

• Komunitas digital Islami membuktikan bahwa 

media sosial dapat menjadi ruang dakwah yang 

efektif apabila dikelola secara kreatif. 

• Kebijakan pemerintah seperti yang dilakukan di 

Malaysia menunjukkan pentingnya dukungan 

sistemik untuk penguatan akhlak generasi muda di 

era digital. 

 

 

 Studi kasus di atas menunjukkan bahwa penguatan 

akhlak generasi muda di era digital membutuhkan 

keterlibatan berbagai pihak: keluarga, sekolah, komunitas, 

hingga pemerintah. Tantangan berupa arus informasi yang 

deras tidak seharusnya dipandang sebagai ancaman 

semata, melainkan peluang untuk memperkuat dakwah 

dan nilai Islami dengan pendekatan yang relevan bagi anak 

muda. Apabila strategi ini dijalankan secara konsisten dan 

sinergis, maka generasi Z dan Alpha tidak hanya akan 

cerdas secara intelektual, tetapi juga kuat secara spiritual 

dan berakhlak mulia. 

 



117 

 

 

 

BAB 7 

Integrasi Pendidikan Karakter dan 

Literasi Digital 

 

A. Konsep literasi digital dalam perspektif Islam 

Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi 

dalam dua dekade terakhir telah menghasilkan perubahan 

radikal pada cara manusia mengakses, mengolah, dan 

menyebarkan informasi. Transformasi digital tidak hanya 

memengaruhi bidang pendidikan, sosial, dan ekonomi, 

tetapi juga dimensi moral dan budaya masyarakat. Dalam 

konteks ini, literasi digital muncul sebagai kompetensi 

penting yang harus dimiliki setiap individu agar mampu 

berpartisipasi secara efektif dan bertanggung jawab di era 

digital. Literasi digital, sebagaimana dipahami secara umum, 

bukan hanya tentang kemampuan teknis menggunakan 

perangkat digital, tetapi juga mencakup keterampilan 

kognitif dan etis dalam mengelola informasi (Gilster, 1997). 

Dalam perspektif Islam, literasi digital memiliki makna 

yang lebih luas dan lebih mendalam. Konsep ini tidak hanya 

berkaitan dengan kemampuan intelektual dan teknologis, 

tetapi juga terkait erat dengan nilai spiritual dan moral yang 

bersumber dari Al-Qur’an dan hadis. Dengan demikian, 

literasi digital dalam Islam adalah sebuah proses holistik 

yang mengintegrasikan kecakapan digital dengan nilai-nilai 

keislaman, sehingga teknologi digital dapat memberikan 

maslahah dan menghindarkan mafsadah bagi individu 

maupun masyarakat. Integrasi ini penting mengingat dunia 



118 

 

digital adalah ruang yang sangat dinamis, di mana informasi 

dapat diproduksi, dimanipulasi, dan disebarkan secara 

instan. Tanpa landasan moral yang kuat, dunia digital 

berpotensi menjadi sumber disinformasi, konflik sosial, dan 

degradasi nilai. 

Fondasi Qur’ani dalam Literasi Digital 

Konsep literasi digital dalam Islam berakar pada 

prinsip iqra’ yang merupakan perintah pertama dalam 

wahyu Al-Qur’an. QS. Al-‘Alaq (96:1–5) tidak hanya 

memerintahkan manusia untuk membaca teks, tetapi juga 

untuk merenungkan, memahami, dan mengolah informasi 

secara kritis. Dalam konteks modern, perintah ini dapat 

diperluas pada kemampuan membaca “teks digital”—

meliputi data, informasi, dan pesan yang tersebar di 

internet. Kemampuan untuk membaca dalam pengertian 

luas berarti kemampuan memahami informasi secara 

mendalam, tidak terjebak pada permukaan, serta mampu 

menilai kebenaran dan relevansinya. 

Selain iqra’, prinsip tabayyun sebagaimana disebutkan 

dalam QS. Al-Hujurat (49:6) menjadi pilar utama literasi 

digital dalam Islam. Prinsip ini menegaskan kewajiban 

untuk memverifikasi informasi, terutama ketika informasi 

tersebut berpotensi menimbulkan kerugian atau fitnah. 

Dalam dunia digital yang dipenuhi hoaks, disinformasi, dan 

propaganda, tabayyun merupakan mekanisme etik dan 

epistemologis yang sangat relevan untuk mencegah salah 

paham dan konflik. Menurut Al-Rifa’i (2020), ayat tersebut 

secara eksplisit memberikan kerangka bagi Muslim untuk 

menerapkan kecermatan (due diligence) dalam menerima 

dan menyebarkan informasi. 

Etika Digital dalam Perspektif Islam 

Dimensi etis merupakan aspek penting dalam literasi 

digital menurut Islam. Etika bermedia digital tidak dapat 

dipisahkan dari prinsip umum akhlak Islam, terutama yang 

berkaitan dengan menjaga lisan, kehormatan, dan amanah. 

Nabi Muhammad SAW bersabda bahwa seorang Muslim 

adalah orang yang selamat dari gangguan lisan dan 



119 

 

tangannya (HR. Bukhari). Dalam konteks digital, “lisan” 

dapat dipahami sebagai segala bentuk komunikasi, seperti 

komentar di media sosial, unggahan, pesan, dan distribusi 

konten. Dengan demikian, etika Islam menuntun pengguna 

digital agar berhati-hati dalam setiap tindakan yang dapat 

memengaruhi orang lain. 

Prinsip-prinsip etika digital dalam Islam mencakup: 

1. Kejujuran (ṣ idq) – menghindari penyebaran informasi 

palsu, manipulatif, atau menyesatkan. 

2. Amanah – menjaga kerahasiaan data pribadi dan tidak 

menyalahgunakan informasi rahasia. 

3. Menjaga kehormatan (ḥ ifẓ  al-‘ird) – menghindari ghibah, 

fitnah, dan ujaran kebencian. 

4. Keadilan (ʿadl) – bersikap objektif dalam diskusi digital 

dan tidak memprovokasi. 

5. Tanggung jawab (mas’uliyyah) – mempertimbangkan 

dampak jangka panjang dari setiap aktivitas digital. 

Menurut Rahmawati (2022), etika dalam komunikasi 

digital tidak hanya berlaku pada konten yang diproduksi, 

tetapi juga pada bagaimana seseorang merespons informasi. 

Sikap terburu-buru, emosional, dan reaktif dalam 

merespons informasi digital dapat memicu konflik dan 

penyebaran hoaks. 

Dimensi Spiritualitas dalam Literasi Digital 

Literasi digital dalam Islam bukan hanya persoalan 

teknis dan etis, tetapi juga terkait dengan aspek spiritual. 

Teknologi digital memiliki potensi besar untuk mendukung 

perkembangan spiritual, misalnya melalui aplikasi Al-

Qur’an, kajian daring, atau media dakwah. Namun, 

teknologi juga dapat menjadi penghalang spiritual jika tidak 

digunakan secara bijak. Fenomena kecanduan gawai, doom-

scrolling, konsumsi hiburan berlebihan, dan paparan konten 

negatif merupakan tantangan nyata yang perlu diwaspadai. 

Prinsip tawazun (keseimbangan) menjadi pedoman 

agar penggunaan teknologi tetap proporsional dan tidak 

mengganggu kewajiban ibadah maupun kualitas hubungan 

sosial. Sementara itu, konsep muhasabah (evaluasi diri) 



120 

 

dapat diterapkan untuk menilai sejauh mana aktivitas 

digital kita memberikan manfaat atau justru mudarat. 

Menurut Hidayat (2021), penerapan nilai-nilai spiritual 

Islam dalam penggunaan teknologi merupakan bagian 

integral dari literasi digital yang berorientasi pada 

kemaslahatan. 

Pemanfaatan Teknologi Digital untuk Kemaslahatan 

Salah satu tujuan utama literasi digital dalam 

perspektif Islam adalah memastikan bahwa teknologi 

digunakan sebagai sarana untuk menghasilkan 

kemaslahatan (maslahah). Teknologi digital dapat menjadi 

alat penting dalam pendidikan, dakwah, pemberdayaan 

ekonomi, dan pelayanan sosial. Dalam bidang pendidikan, 

teknologi memungkinkan akses pengetahuan yang lebih 

luas, metode pembelajaran yang lebih interaktif, serta 

kolaborasi ilmiah lintas negara. Dalam dakwah, teknologi 

membuka peluang penyebaran nilai-nilai Islam secara 

moderat dan inklusif. 

Dalam bidang ekonomi, literasi digital membantu 

pelaku usaha Muslim untuk memanfaatkan e-commerce, 

pemasaran digital, dan layanan keuangan digital yang dapat 

meningkatkan kesejahteraan. Namun, semua aktivitas ini 

harus tetap berada dalam kerangka syariah, seperti menjaga 

kejujuran, menghindari transaksi riba, dan memastikan 

transparansi. 

Literasi digital dalam perspektif Islam adalah konsep 

komprehensif yang mengintegrasikan kecakapan teknis, 

kemampuan kritis, etika, dan spiritualitas. Islam 

memberikan landasan konseptual melalui prinsip iqra’ dan 

tabayyun, serta pedoman akhlak melalui ajaran Nabi 

Muhammad SAW tentang pentingnya menjaga lisan dan 

amanah. Dengan demikian, literasi digital bukan hanya alat 

untuk menghadapi tantangan era digital, tetapi juga 

kerangka untuk menciptakan interaksi digital yang beradab, 

santun, dan berorientasi pada kemaslahatan. Di tengah 

derasnya arus informasi, konsep ini sangat relevan untuk 

diterapkan dalam lingkungan pendidikan, keluarga, dan 



121 

 

masyarakat secara luas sebagai upaya membangun 

peradaban digital yang lebih sehat dan berakhlak. 

 

B. Mengajarkan etika bermedia sosial bagi generasi muda 

Perkembangan teknologi informasi telah membawa 

media sosial menjadi ruang baru bagi generasi muda untuk 

berinteraksi, belajar, dan mengekspresikan diri. Platform 

seperti Instagram, TikTok, X, dan YouTube tidak hanya 

menjadi sarana hiburan, tetapi juga ruang pembentukan 

karakter, pola pikir, dan identitas. Namun, kebebasan 

berekspresi ini sering kali tidak diimbangi dengan 

pemahaman etika digital sehingga menimbulkan berbagai 

masalah seperti penyebaran hoaks, cyberbullying, body 

shaming, hingga ujaran kebencian. Dalam konteks ini, nilai-

nilai Islam menawarkan prinsip etik yang komprehensif 

untuk membimbing generasi muda agar menggunakan 

media sosial secara sehat, bertanggung jawab, dan 

berakhlak. 

Dalam Islam, etika bermedia berakar pada konsep 

menjaga lisan (hifzh al-lisan) yang kini meluas menjadi 

penjagaan jejak digital. Rasulullah SAW menyatakan bahwa 

“seorang Muslim adalah orang yang kaum Muslimin selamat 

dari lisan dan tangannya” (HR. Bukhari). Prinsip ini relevan 

dengan perilaku di media sosial, di mana tulisan, komentar, 

dan unggahan dapat menjadi “lisan digital” yang berpotensi 

menyakiti orang lain. Dengan memahami hadis ini, generasi 

muda didorong untuk tidak melakukan tindakan yang dapat 

melukai atau merendahkan martabat sesama, baik secara 

langsung maupun melalui interaksi online (Rahmawati, 

2022). 

Islam juga memberikan pedoman penting tentang 

verifikasi informasi sebelum menyebarkannya. Allah 

berfirman dalam QS. Al-Hujurat ayat 6 agar manusia 

memastikan kebenaran suatu berita sebelum 

menyebarkannya, karena informasi yang tidak benar dapat 

menimbulkan kerugian sosial. Prinsip tabayyun ini harus 

diajarkan kepada generasi muda sebagai bentuk literasi 



122 

 

digital berbasis nilai agama, sehingga mereka mampu 

menjadi pengguna media sosial yang kritis, tidak mudah 

terprovokasi, dan bertanggung jawab atas konten yang 

mereka unggah (Al-Rifa’i, 2020). 

Selain itu, Islam menekankan pentingnya menjaga 

kehormatan diri dan orang lain (hurmat al-insan). Media 

sosial sering kali menjadi ruang yang mendorong perilaku 

narsistik, pamer berlebihan, atau membuka privasi yang 

seharusnya dijaga. Islam mengingatkan agar setiap Muslim 

menjaga aurat, kehormatan, dan harga dirinya dari 

konsumsi publik yang tidak perlu. Generasi muda perlu 

dibimbing untuk memahami batasan-batasan privasi, sopan 

santun digital, serta dampak jangka panjang dari unggahan 

yang bersifat impulsif atau sensitif (Hidayat, 2021). 

Mengajarkan etika bermedia sosial juga mencakup 

aspek niat dan tujuan. Dalam Islam, setiap perbuatan 

didorong untuk bernilai ibadah jika diniatkan untuk 

kebaikan. Media sosial dapat menjadi sarana dakwah, 

berbagi ilmu, menginspirasi kebaikan, dan membangun 

jaringan positif. Oleh karena itu, pendidikan etika digital 

perlu mendorong generasi muda untuk menggunakan 

teknologi sebagai alat untuk maslahah, bukan sebagai 

tempat menebar permusuhan atau kesia-siaan. Pemahaman 

ini membentuk kesadaran bahwa media sosial bukan 

sekadar ruang hiburan, tetapi juga ruang tanggung jawab 

moral. 

Dalam konteks pendidikan, keluarga, sekolah, dan 

lembaga keagamaan memiliki peran strategis dalam 

menanamkan etika bermedia sosial berlandaskan Islam. 

Orang tua perlu memberikan teladan penggunaan media 

digital yang positif dan proporsional, sementara sekolah 

dapat memasukkan literasi digital bernuansa nilai agama 

dalam kurikulum. Pendekatan yang integratif ini membantu 

membangun karakter generasi muda yang tidak hanya 

mahir teknologi, tetapi juga memiliki integritas moral dalam 

penggunaan media sosial. 



123 

 

Dengan demikian, mengajarkan etika bermedia sosial 

bagi generasi muda berdasarkan nilai-nilai Islam 

merupakan upaya penting untuk menciptakan ruang digital 

yang sehat, santun, dan produktif. Nilai-nilai Qur’ani dan 

hadis yang mengajarkan kejujuran, kehati-hatian, tanggung 

jawab, dan penghormatan terhadap sesama menjadi prinsip 

yang relevan untuk membangun perilaku digital yang 

beradab. Dalam arus informasi yang serba cepat dan bebas, 

etika Islam hadir sebagai pedoman komprehensif agar media 

sosial dapat menjadi sarana kebaikan, bukan sumber 

konflik dan kerusakan moral. 

 

C. Sinergi antara pendidikan karakter Islami dan literasi 

digital 

Perkembangan teknologi digital telah membawa 

perubahan besar bagi kehidupan manusia. Generasi muda 

kini tumbuh dalam lingkungan yang dipenuhi informasi 

cepat, interaksi virtual, dan kemudahan akses terhadap 

berbagai bentuk pengetahuan. Namun, kemajuan digital ini 

tidak serta merta menjamin kualitas perkembangan 

karakter. Kehadiran media sosial, permainan daring, dan 

platform komunikasi digital sering kali menjadi ruang 

munculnya tantangan moral seperti penyebaran informasi 

palsu, ujaran kebencian, perundungan siber, dan paparan 

konten yang merusak. Karena itu, dibutuhkan integrasi 

antara literasi digital dan pendidikan karakter Islami agar 

generasi muda tidak hanya kompeten dalam menggunakan 

teknologi, tetapi juga berakhlak dalam memanfaatkannya. 

Pendidikan karakter Islami secara historis telah 

menjadi fondasi dalam membentuk pribadi yang beradab. 

Nilai-nilai seperti kejujuran (sidq), amanah, tanggung jawab, 

adab dalam bersosial, dan pengendalian diri merupakan inti 

dari ajaran Islam. Al-Ghazali (2015) menegaskan bahwa 

pendidikan harus mengarah pada penyempurnaan akhlak 

manusia, bukan hanya pada pencapaian intelektual. Dalam 

Islam, karakter tidak hanya diasah melalui pengajaran teori, 

tetapi juga melalui keteladanan, kebiasaan, dan pengalaman 



124 

 

hidup. Prinsip-prinsip ini sangat relevan ketika seorang 

Muslim memasuki dunia digital, di mana perilaku dan 

keputusan tetap mencerminkan nilai-nilai moral yang 

melekat dalam dirinya. 

Sementara itu, literasi digital muncul sebagai 

kebutuhan penting di era modern. Literasi digital tidak 

hanya mencakup kemampuan menggunakan perangkat 

teknologi, tetapi juga kemampuan berpikir kritis, menilai 

informasi dengan tepat, memahami etika digital, serta 

mampu mencipta konten secara bertanggung jawab 

(UNESCO, 2018). Gilster (1997) bahkan menyebut literasi 

digital sebagai kemampuan kognitif untuk memahami 

realitas dunia maya secara menyeluruh. Di tengah derasnya 

arus informasi yang tidak terkurasi, literasi digital menjadi 

bekal agar seseorang tidak tersesat dalam misinformasi atau 

manipulasi digital. 

Sinergi antara pendidikan karakter Islami dan literasi 

digital sangat penting karena keduanya saling melengkapi. 

Nilai tabayyun, yakni kehati-hatian dalam menerima 

informasi, sebagaimana diperintahkan dalam QS. Al-Hujurat 

ayat 6, memberikan kerangka moral bagi proses verifikasi 

berita. Generasi muda yang menginternalisasi nilai ini tidak 

akan mudah menyebarkan hoaks atau rumor sebelum 

memastikan kebenarannya. Prinsip ini sangat sesuai dengan 

keterampilan literasi digital yang menekankan evaluasi 

sumber informasi dan kredibilitas konten (Hidayat, 2021). 

Dengan demikian, literasi digital memperkuat aspek teknis, 

sementara nilai Islam memperkuat fondasi etikanya. 

Selain itu, Islam menekankan pentingnya menjaga 

kehormatan diri dan orang lain. Dalam konteks digital, hal 

ini mencakup perlindungan privasi, penggunaan bahasa 

yang sopan, serta penghindaran perilaku yang merugikan, 

seperti cyberbullying atau penyebaran konten yang merusak 

reputasi seseorang. Nilai ini sejalan dengan hadis Nabi yang 

menyatakan bahwa seorang Muslim adalah orang yang 

kaum Muslimin selamat dari lisan dan tangannya (HR. 

Bukhari), yang kini dapat diperluas menjadi keselamatan 



125 

 

dari “lisan digital”. Rahmawati (2022) menegaskan bahwa 

prinsip ini sangat relevan dalam membentuk etika 

komunikasi digital bagi generasi muda. 

Pendidikan karakter Islami juga menumbuhkan 

kesadaran bahwa segala tindakan akan 

dipertanggungjawabkan, baik di dunia maupun akhirat. 

Kesadaran ini mendorong seseorang untuk berhati-hati 

dalam meninggalkan jejak digital yang dapat berdampak 

panjang. Pada saat yang sama, literasi digital memberikan 

pemahaman mengenai risiko, rekam jejak, dan keamanan 

digital sehingga generasi muda dapat melindungi diri dari 

ancaman kejahatan siber. Dengan demikian, penggunaan 

teknologi tidak hanya dilakukan dengan kecakapan teknis, 

tetapi juga dengan kesadaran moral dan tanggung jawab 

spiritual. 

Teknologi digital juga memiliki potensi besar untuk 

menghadirkan kemaslahatan. Generasi muda dapat 

memanfaatkannya untuk berdakwah, menyebarkan 

informasi yang bermanfaat, berwirausaha, berkolaborasi, 

dan mengembangkan kreativitas. Prinsip jalb al-maslahah 

wa dar’ al-mafsadah dalam Islam mendorong agar teknologi 

diposisikan sebagai alat untuk kebaikan dan pembangunan 

sosial. Ketika generasi muda dibimbing dengan nilai 

karakter Islami, mereka akan lebih mampu menyeleksi 

konten yang layak diproduksi dan dibagikan, serta 

memanfaatkan teknologi sebagai sarana kontribusi sosial, 

bukan sebagai medium kerusakan moral. 

Sinergi antara pendidikan karakter Islami dan literasi 

digital sebaiknya ditanamkan sejak dini melalui pendidikan 

formal maupun informal. Sekolah, keluarga, dan lembaga 

keagamaan memiliki peran besar dalam membentuk budaya 

digital yang sehat. Kurikulum yang mengintegrasikan etika 

Islam dengan keterampilan digital dapat membantu siswa 

memahami dunia digital dengan perspektif nilai. Orang tua 

dan guru sebagai teladan juga memiliki peran strategis, 

karena keteladanan mereka memberikan pengaruh kuat 

terhadap kebiasaan digital anak. Di masyarakat, komunitas 



126 

 

digital yang positif perlu dikembangkan agar generasi muda 

memiliki ruang ekspresi yang aman, bermoral, dan 

mendorong kreativitas. 

Pada akhirnya, sinergi ini menghasilkan generasi yang 

tidak hanya cakap teknologi, tetapi juga memiliki integritas, 

tanggung jawab, dan akhlak mulia dalam penggunaan dunia 

digital. Di era yang semakin kompleks dan penuh tantangan, 

integrasi nilai Islam dan literasi digital menjadi jalan untuk 

menciptakan masyarakat yang beradab, kritis, produktif, 

dan berkarakter. Dunia digital yang sehat membutuhkan 

individu yang kompeten dan bermoral, dan Islam 

memberikan fondasi nilai yang sangat relevan untuk 

mencapai tujuan tersebut. 

 

D. Pencegahan degradasi moral akibat penyalahgunaan 

teknologi 

Perkembangan teknologi digital telah menjadi bagian 

tak terpisahkan dari kehidupan manusia modern. Internet, 

media sosial, kecerdasan buatan, dan berbagai perangkat 

digital menawarkan kemudahan dalam komunikasi, 

informasi, dan hiburan. Namun, di balik potensi positif 

tersebut, muncul tantangan besar berupa degradasi moral 

yang dialami sebagian generasi muda maupun dewasa. 

Penyalahgunaan teknologi menjadi salah satu faktor yang 

memicu turunnya kualitas perilaku, seperti penyebaran 

informasi palsu, perundungan siber, pornografi, kekerasan 

digital, kecanduan gim, hingga penipuan daring. Kondisi ini 

mengindikasikan bahwa kemampuan menggunakan 

teknologi secara teknis belum cukup untuk menjamin 

penggunaan yang bermoral dan bertanggung jawab. 

Fenomena degradasi moral dalam dunia digital telah 

menjadi perhatian para peneliti di berbagai negara. 

Livingstone dan Helsper (2010) menemukan bahwa paparan 

konten berbahaya tanpa pendampingan dapat 

meningkatkan risiko perilaku negatif pada remaja. 

Sementara itu, penelitian oleh Smahel et al. (2020) 

menunjukkan bahwa penggunaan media digital yang tidak 



127 

 

terkontrol berkaitan dengan munculnya agresi online, 

gangguan emosional, dan penurunan empati. Di Indonesia, 

beberapa penelitian juga menunjukkan tren serupa. 

Pratama (2021) mengungkapkan bahwa meningkatnya 

konsumsi media sosial pada remaja berkorelasi dengan 

tingginya perilaku impulsif, rendahnya kontrol diri, dan 

meningkatnya keterlibatan dalam cyberbullying. Dengan 

demikian, penyalahgunaan teknologi bukan lagi fenomena 

individu, tetapi persoalan sosial yang memerlukan 

pendekatan komprehensif untuk pencegahannya. 

Penyebab degradasi moral akibat teknologi tidak dapat 

dilepaskan dari karakteristik dunia digital sendiri. 

Kecepatan informasi, anonimitas, dan ruang privat yang luas 

membuat banyak orang merasa bebas bertindak tanpa 

konsekuensi. Fenomena online disinhibition effect (Suler, 

2004) menjelaskan bahwa pengguna internet cenderung 

berperilaku lebih berani, agresif, dan tidak beretika ketika 

merasa identitasnya tidak terlihat. Hal ini diperparah oleh 

algoritma media sosial yang memperkuat konten 

sensasional, emosional, dan ekstrem karena dianggap lebih 

menarik perhatian pengguna (Wilson, Gosling, & Graham, 

2012). Akumulasi faktor ini membuat nilai moral seseorang 

mudah tergerus jika tidak memiliki kemampuan literasi 

digital dan benteng karakter yang kuat. 

Upaya pencegahan degradasi moral akibat 

penyalahgunaan teknologi harus dimulai dari pendidikan. 

Pendidikan literasi digital menjadi salah satu kunci utama. 

Menurut UNESCO (2018), literasi digital bukan sekadar 

keterampilan teknis, tetapi mencakup kemampuan berpikir 

kritis, memahami etika digital, serta mampu mengevaluasi 

dan memproduksi konten secara bertanggung jawab. 

Pendidikan ini harus diberikan sejak usia dini agar generasi 

muda memiliki kemampuan menyaring informasi, mengenali 

hoaks, memahami risiko digital, dan menghindari perilaku 

merugikan. Namun, literasi digital tidak dapat berdiri 

sendiri. Penelitian oleh Kim dan Yang (2017) menunjukkan 

bahwa penguatan nilai moral melalui pendidikan karakter 



128 

 

mampu menekan perilaku negatif di ruang digital, termasuk 

perundungan dan penyebaran konten merusak. 

Peran keluarga menjadi faktor krusial lainnya. Dalam 

berbagai penelitian, keterlibatan orang tua terbukti efektif 

menekan perilaku penyalahgunaan teknologi. Orang tua 

yang menerapkan pengawasan aktif, berdialog secara 

terbuka, dan menetapkan aturan penggunaan internet 

mampu mengurangi risiko paparan konten berbahaya serta 

perilaku menyimpang (Livingstone, Mascheroni, & Staksrud, 

2018). Di Indonesia, penelitian oleh Yuliani dan Rahmawati 

(2020) juga menunjukkan bahwa komunikasi keluarga yang 

baik berkontribusi pada terbentuknya kontrol diri digital 

pada remaja. Dengan demikian, keluarga menjadi 

lingkungan pertama dan utama dalam membentuk perilaku 

bermoral di era digital. 

Institusi pendidikan dan komunitas juga memiliki 

tanggung jawab besar dalam pencegahan degradasi moral. 

Sekolah dapat mengembangkan kurikulum literasi digital 

terintegrasi dengan pendidikan karakter, sehingga siswa 

bukan hanya diajarkan bagaimana menggunakan teknologi, 

tetapi juga bagaimana berperilaku etis dalam ruang digital. 

Banyak sekolah di dunia telah menerapkan program anti-

bullying digital yang terbukti efektif mengurangi agresi 

online (Hinduja & Patchin, 2013). Selain itu, komunitas 

masyarakat, pesantren, lembaga dakwah, dan organisasi 

sosial dapat menciptakan kampanye literasi digital beretika, 

memberikan pendampingan, dan membentuk ruang digital 

yang sehat. 

Di tingkat kebijakan, negara juga memiliki peran 

penting dalam menciptakan lingkungan digital yang aman. 

Regulasi mengenai perlindungan data pribadi, penindakan 

kejahatan siber, dan program edukasi publik menjadi 

komponen vital. Negara-negara Skandinavia misalnya, 

berhasil menurunkan angka cyberbullying melalui 

kebijakan nasional yang berfokus pada pelatihan guru, 

program literasi media, dan sistem pelaporan yang 

terintegrasi (Máñez, 2019). Di Indonesia, upaya serupa dapat 



129 

 

diperkuat melalui kolaborasi antara pemerintah, lembaga 

pendidikan, organisasi masyarakat, dan platform digital. 

Pada akhirnya, pencegahan degradasi moral akibat 

penyalahgunaan teknologi membutuhkan pendekatan yang 

komprehensif dan kolaboratif. Teknologi itu sendiri bukan 

sumber kerusakan moral; perilaku manusialah yang 

menentukan arah dampaknya. Oleh karena itu, 

pembangunan moral harus berjalan seiring dengan 

perkembangan teknologi. Generasi masa depan 

membutuhkan bukan hanya kecakapan digital, tetapi juga 

nilai-nilai etika, integritas, dan tanggung jawab sosial. 

Dengan sinergi antara keluarga, sekolah, masyarakat, dan 

kebijakan negara, penyalahgunaan teknologi dapat 

diminimalkan, dan digitalisasi dapat menjadi sarana 

pengembangan manusia yang lebih bermakna. 

 

E. Model integrasi karakter dan literasi digital dalam PAI 

Perubahan besar dalam lanskap pendidikan era abad 

ke-21 ditandai oleh berkembangnya teknologi digital sebagai 

katalis utama transformasi sosial dan budaya. Kehidupan 

manusia—mulai dari komunikasi, pembelajaran, hingga 

pembentukan identitas diri—kini tidak dapat dilepaskan 

dari dunia digital. Peserta didik tumbuh dalam lingkungan 

yang dipenuhi perangkat pintar, konektivitas tanpa batas, 

serta banjir informasi yang mengalir setiap saat. Kondisi ini 

menuntut sistem pendidikan, khususnya Pendidikan Agama 

Islam (PAI), untuk hadir sebagai kekuatan moral yang 

mampu mengarahkan penggunaan teknologi ke arah yang 

produktif, beradab, dan bernilai ibadah. Pada titik inilah 

urgensi integrasi pendidikan karakter Islami dan literasi 

digital muncul sebagai suatu keharusan pedagogis. 

Dalam Islam, pendidikan bukan hanya transmisi 

pengetahuan, tetapi juga proses pembentukan akhlak, 

kepribadian, dan kesadaran spiritual. Perintah iqra’ dalam 

QS. Al-‘Alaq (1–5) merupakan fondasi epistemologis bahwa 

umat Islam diperintahkan untuk belajar, membaca, 

merenungkan, dan mengolah informasi secara kritis. Prinsip 



130 

 

ini sangat relevan dengan kompetensi literasi digital, yakni 

kemampuan memahami, mengkreasi, dan mengevaluasi 

informasi secara bertanggung jawab. Semangat Qur’ani 

tersebut sejalan dengan konsep literasi digital dalam kajian 

modern yang menekankan pemikiran kritis, kesadaran etis, 

dan keterampilan teknologis sebagai satu kesatuan utuh 

(Livingstone, 2019). Akan tetapi, literasi digital dalam 

perspektif Islam tidak berhenti pada kemampuan teknis, 

melainkan juga menyangkut kesadaran moral dan spiritual 

akan konsekuensi setiap tindakan digital. 

Perkembangan teknologi menyediakan peluang 

sekaligus ancaman. Penelitian menunjukkan bahwa 

generasi muda rentan terhadap misinformasi, radikalisme 

online, cyberbullying, pornografi digital, dan kecanduan 

gawai (Huda et al., 2018). Tanpa penguatan karakter 

religius, teknologi dapat menjadi ruang gelap tempat nilai 

etis mudah tereduksi dan identitas moral tergantikan oleh 

budaya instan dan permisif. Pendidikan Agama Islam 

memiliki mandat moral untuk menghadirkan nilai-nilai 

akhlak sebagai filter, pemandu, dan penuntun dalam 

interaksi digital. Konsep amar ma’ruf nahi munkar dapat 

dipahami sebagai kewajiban untuk memanfaatkan teknologi 

secara maslahat sambil menjauhi potensi kemudaratannya. 

Dengan demikian, integrasi karakter Islami dan literasi 

digital menjadi strategi terbaik untuk mencegah disorientasi 

moral dalam kehidupan digital. 

Penerapan integrasi ini memerlukan pengembangan 

model pendidikan yang menggabungkan aspek kognitif, 

afektif, dan psikomotor secara bersamaan. Dari aspek 

kognitif, peserta didik perlu memahami prinsip-prinsip etika 

informasi dalam Islam seperti kejujuran, verifikasi, larangan 

menyebarkan hoaks, menjaga kehormatan pribadi, serta 

adab berbicara. Prinsip ini berakar pada QS. Al-Hujurat: 6 

yang menegaskan pentingnya tabayyun serta hadis Nabi 

SAW tentang larangan menyakiti orang lain melalui lisan 

dan tindakan. Dalam konteks digital, lisan modern dapat 

berupa status, komentar, caption, maupun konten digital 



131 

 

yang dibagikan secara luas. Dengan demikian, etika Islam 

menyediakan landasan konseptual yang kuat untuk 

membentuk tanggung jawab digital. 

Dari aspek afektif, nilai-nilai karakter seperti 

integritas, empati, pengendalian diri, dan rasa tanggung 

jawab harus ditanamkan melalui proses internalisasi. 

Peserta didik perlu diajak memahami bahwa setiap aktivitas 

di ruang digital berada dalam pengawasan Allah SWT dan 

memiliki konsekuensi moral yang nyata. Konsep muraqabah 

(kesadaran akan pengawasan Ilahi) menjadi kunci penting 

untuk membentuk perilaku digital yang berorientasi pada 

kebaikan. Kesadaran spiritual inilah yang membedakan 

literasi digital Islami dengan literasi digital umum. 

Dari aspek psikomotor, pembelajaran PAI perlu 

dirancang agar peserta didik mampu mempraktikkan nilai 

moral dalam penggunaan teknologi. Proyek pembelajaran 

berbasis digital seperti pembuatan video edukatif, kampanye 

literasi digital bernuansa Islami, analisis konten keagamaan 

di internet, hingga simulasi etika bermedia dapat membantu 

peserta didik memahami bagaimana nilai Islam diterapkan 

secara konkret dalam dunia digital. Studi Nugrahani dan 

Indriastuti (2020) menunjukkan bahwa pendekatan berbasis 

proyek digital efektif meningkatkan pemahaman etis, 

kreativitas, dan kemampuan literasi digital peserta didik 

secara seimbang. 

Dalam implementasinya, guru PAI memegang peran 

kunci sebagai teladan digital (digital role model). Guru tidak 

hanya berfungsi sebagai pengajar, tetapi juga pembimbing 

moral dan figur yang menunjukkan bagaimana bersikap 

bijak di media sosial. Penelitian Ribble (2020) menegaskan 

bahwa keteladanan digital guru memiliki dampak signifikan 

pada perilaku digital siswa, termasuk dalam hal etika, 

aktivitas berjejaring, dan penyaringan informasi. Oleh 

karena itu, penguatan kompetensi digital guru PAI menjadi 

keharusan, agar mereka dapat memberikan bimbingan yang 

relevan dengan tantangan era digital. 



132 

 

Model integrasi ini memerlukan dukungan lingkungan 

keluarga dan sekolah. Keluarga berfungsi sebagai kontrol 

primer yang menjaga konsistensi pendidikan karakter Islami 

di rumah, sementara sekolah menyediakan ekosistem 

pembelajaran yang menggabungkan teknologi dengan nilai-

nilai keagamaan. Sinergi keduanya sangat penting. Studi 

Fauzi dan Hashim (2021) menunjukkan bahwa kolaborasi 

orang tua dan sekolah meningkatkan pembentukan karakter 

digital yang positif dalam perspektif Islam. Ketika pendidikan 

PAI di sekolah diperkuat oleh pola asuh digital yang berbasis 

nilai di rumah, peserta didik akan memiliki fondasi moral 

yang lebih kuat dalam menghadapi ruang digital yang 

kompleks. 

Pada akhirnya, model integrasi karakter dan literasi 

digital dalam PAI bukanlah sekadar inovasi pembelajaran, 

tetapi merupakan investasi peradaban. Dunia digital 

menyediakan peluang besar dalam dakwah, pendidikan, 

ekonomi, dan kreativitas, tetapi tanpa iman dan akhlak, 

ruang digital dapat berubah menjadi arena penyimpangan 

moral. Melalui model integratif ini, PAI dapat membentuk 

generasi Muslim yang tidak hanya cakap teknologi, tetapi 

juga memiliki kekuatan moral, kecerdasan spiritual, dan 

komitmen terhadap nilai-nilai Islam. Generasi inilah yang 

akan mampu menjadi khaira ummah yang menebarkan 

rahmat, kebijaksanaan, dan kemaslahatan dalam dunia 

digital yang terus berkembang. 

 



133 

 

 

 

 

BAB 8 

EVALUASI DAN PENILAIAN DALAM 

PAI 

 

A. Konsep evaluasi berbasis kompetensi dan karakter 

Evaluasi dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) 

kontemporer tengah mengalami pergeseran paradigma yang 

fundamental dan tak terelakkan, bergerak dinamis dari 

sekadar pengukuran retensi pengetahuan teologis yang 

bersifat hafalan menuju asesmen holistik yang 

mengintegrasikan kompetensi praktis dan internalisasi 

karakter (Arifin, 2012; Prihantoro & Suyadi, 2021). Dalam 

konteks generasi Z dan Alpha yang hidup di era disrupsi 

informasi—di mana akses terhadap dalil dan teori agama 

dapat diperoleh dalam hitungan detik melalui mesin pencari 

(Khanip et al., 2024)—evaluasi tidak lagi dapat didefinisikan 

secara sempit sebagai aktivitas pengumpulan nilai akhir 

(summative) untuk mengisi rapor. Sebaliknya, evaluasi 

harus dimaknai sebagai proses berkelanjutan (continuous 

process) untuk memetakan kemampuan peserta didik dalam 

menerjemahkan nilai-nilai agama ke dalam realitas 

kehidupan yang kompleks (Hasniah & Sugeng, 2025). 

Konsep evaluasi berbasis kompetensi dalam PAI 

mensyaratkan adanya keselarasan sinergis antara 

knowledge (pengetahuan agama), skill (keterampilan 

beribadah dan bermuamalah), serta attitude (sikap 

keberagamaan). Hal ini sejalan dengan tujuan akhir 

pendidikan Islam yang komprehensif sebagaimana 



134 

 

dijelaskan oleh Muhaimin (2009), yakni mencetak individu 

yang tidak hanya alim (memiliki wawasan keislaman yang 

luas), tetapi juga abid (konsisten dalam peribadatan) dan 

muhsin (berkomitmen dalam perbuatan baik). Oleh karena 

itu, instrumen dan pendekatan evaluasi harus dirancang 

secara presisi untuk mengukur apakah peserta didik 

mampu menggunakan pengetahuan agamanya sebagai 

instrumen pemecahan masalah kehidupan nyata (problem 

solving)(Isnaini & Jannah, 2024), bukan sekadar 

kemampuan menghafal teks dalil tanpa pemahaman 

kontekstual yang seringkali menguap setelah ujian usai 

(Majid, 2014). Pendekatan ini menuntut pendidik untuk 

merumuskan indikator ketercapaian yang terukur secara 

akademis namun tetap menyentuh dimensi esoteris 

keberagamaan yang mendalam. 

Spesifikasi evaluasi berbasis kompetensi dalam PAI 

menekankan pada demonstrasi kemampuan atau 

performansi nyata yang dapat diamati dan diukur secara 

objektif, melampaui sekadar pemahaman teoretis (Sudiyanto 

et al., 2015). Berbeda dengan pembelajaran tradisional yang 

seringkali terhenti pada ranah kognitif tingkat rendah (Lower 

Order Thinking Skills) seperti mengingat dan memahami, 

evaluasi berbasis kompetensi menuntut peserta didik untuk 

mendaki ranah kognitif tingkat tinggi (Higher Order Thinking 

Skills) seperti menganalisis, mengevaluasi, dan mencipta. 

Sebagai contoh konkret, dalam materi fiqh muamalah, 

evaluasi tidak cukup hanya menanyakan rukun dan syarat 

sah jual beli secara tekstual. Lebih jauh dari itu, instrumen 

evaluasi harus menguji kemampuan peserta didik dalam 

menelaah validitas transaksi digital kontemporer, seperti 

mekanisme cashback, paylater, atau e-commerce, dengan 

menerapkan analisis prinsip syariah untuk menentukan 

kehalalan akadnya (Ridwan et al., 2025). Kompetensi analitis 

ini menjadi krusial bagi Generasi Z dan Alpha yang setiap 

hari terpapar kompleksitas kehidupan modern dan ekonomi 

digital (Seemiller & Grace, 2016). Dengan demikian, evaluasi 

berfungsi sebagai alat diagnostik vital untuk memastikan 



135 

 

bahwa pemahaman agama peserta didik bersifat operasional, 

fungsional, dan solutif. Anderson & Krathwohl dalam revisi 

Taksonomi Bloom menegaskan pentingnya dimensi 

pengetahuan metakognitif, di mana peserta didik menyadari 

bagaimana mereka belajar dan bagaimana menggunakan 

pengetahuan tersebut dalam konteks yang relevan 

(Anderson & Krathwohl, 2021; Nafiati, 2021). Dalam PAI, ini 

berarti evaluasi harus mampu memotret kecakapan literasi 

agama yang adaptif terhadap perkembangan zaman tanpa 

kehilangan pijakan teologis yang kokoh, menjadikan agama 

sebagai pedoman hidup yang nyata, bukan sekadar artefak 

sejarah . 

Sementara itu, dimensi karakter dalam evaluasi PAI 

menempati posisi yang sama pentingnya, bahkan menjadi 

core value atau nilai inti yang membedakan mata pelajaran 

PAI dengan disiplin ilmu lainnya. Evaluasi berbasis karakter 

berfokus pada transformasi nilai-nilai ilahiyah menjadi 

perilaku nyata atau akhlaq karimah yang tercermin dalam 

interaksi sehari-hari. Tantangan mendasar terbesar dalam 

evaluasi ini, menurut pandangan Zubaedi (2011), adalah 

mengukur aspek afektif yang cenderung abstrak, internal, 

dan tersembunyi (covert behavior) menjadi indikator yang 

tampak dan terukur (overt behavior). Konsep ini menolak 

keras dikotomi antara kesalehan ritual (habluminallah) dan 

kesalehan sosial (habluminannas); sebaliknya, evaluasi 

karakter memandang keduanya sebagai satu kesatuan yang 

integratif dan tak terpisahkan (Ma’arif, 2018). Misalnya, 

penilaian terhadap karakter jujur (siddiq) tidak dapat 

dilakukan validasinya melalui tes tertulis semata, melainkan 

harus melalui observasi longitudinal (jangka panjang) 

terhadap perilaku peserta didik, seperti kejujuran dalam 

mengerjakan tugas, integritas saat ujian, hingga cara 

berinteraksi dengan teman sebaya dan guru (Uno & Koni, 

2024). Evaluasi karakter menuntut konsistensi penilaian 

yang melibatkan sinergi tri pusat pendidikan (sekolah, 

keluarga, dan masyarakat) untuk mendapatkan gambaran 

profil karakter peserta didik yang autentik dan menyeluruh 



136 

 

(Adzim, 2021). Dalam bingkai Kurikulum Merdeka, hal ini 

terejawantahkan secara eksplisit dalam Profil Pelajar 

Pancasila yang beririsan kuat dengan nilai-nilai moderasi 

beragama, menuntut instrumen penilaian yang mampu 

menangkap nuansa perubahan sikap (attitude 

transformation) dari waktu ke waktu, bukan sekadar potret 

statis sesaat di akhir semester (Rusnaini et al., 2021). 

Melengkapi paradigma tersebut, evaluasi PAI modern 

perlu memperluas cakupannya dengan mengadopsi 

pendekatan Assessment as Learning, sebuah pendekatan 

progresif di mana peserta didik dilibatkan secara aktif 

sebagai subjek evaluasi, bukan sekadar objek (Sudiyanto et 

al., 2015). Dalam pendekatan ini, siswa diajak untuk 

merumuskan target capaian pribadi dan melakukan refleksi 

diri (self-reflection) yang jujur atas perkembangan spiritual 

dan akademik mereka. Earl (2013) menekankan bahwa 

pelibatan siswa dalam proses evaluasi akan menumbuhkan 

kemampuan metakognisi dan rasa kepemilikan (ownership) 

yang kuat terhadap proses belajar mereka sendiri. Hal ini 

sangat selaras dengan karakteristik psikologis Gen Z yang 

menghargai otonomi, transparansi, dan keterlibatan 

langsung (Perangin-Angin & Oktavia, 2025; Seemiller & 

Grace, 2016). Selain itu, sebelum proses pembelajaran 

dimulai, pendidik dituntut untuk melakukan asesmen 

diagnostik non-kognitif secara komprehensif guna 

memetakan profil keberagamaan, gaya belajar, dan latar 

belakang psikologis siswa (Silvia et al., 2024). Data ini 

menjadi landasan untuk merancang pendekatan 

pembelajaran yang dipersonalisasi (differentiated learning), 

sehingga materi agama dapat disampaikan dengan cara yang 

paling resonan bagi setiap individu. Lebih jauh lagi, dalam 

konteks keindonesiaan yang majemuk, evaluasi PAI juga 

memikul tanggung jawab strategis sebagai instrumen 

rekayasa sosial untuk mengukur indikator moderasi 

beragama (wasathiyah) (Purwanto et al., 2019). Evaluasi 

harus mampu mendeteksi sejauh mana komitmen 

kebangsaan, toleransi, sikap anti-kekerasan, dan 



137 

 

kemampuan akomodasi terhadap budaya lokal telah 

terinternalisasi dalam diri siswa (Kementerian Agama RI, 

2019). Dengan demikian, evaluasi PAI bertransformasi 

fungsi: tidak hanya sebagai alat ukur capaian akademik 

semata, tetapi juga sebagai mekanisme penjagaan kualitas 

moral bangsa untuk memastikan lahirnya generasi 

beragama yang moderat, inklusif, dan berkontribusi positif 

bagi peradaban. 

B. Instrumen penilaian kognitif, afektif, dan 

psikomotorik 

Pengembangan instrumen penilaian dalam 

Pendidikan Agama Islam (PAI) menuntut integrasi yang 

seimbang dan sinergis antara ranah kognitif, afektif, dan 

psikomotorik untuk memastikan ketercapaian profil peserta 

didik yang utuh atau kaffah. Pada ranah kognitif, paradigma 

penilaian harus bertransformasi secara radikal dari sekadar 

pengukuran kemampuan mengingat (recall) dan 

pemahaman dasar (understanding) menuju pengukuran 

kemampuan berpikir tingkat tinggi atau Higher Order 

Thinking Skills (HOTS). Tes tertulis, baik berupa pilihan 

ganda maupun esai, tidak boleh lagi hanya mengandalkan 

pertanyaan "apa" dan "kapan", melainkan perlu dirancang 

dengan stimulus yang kaya dan kontekstual (Hasiana & 

Pitasari, 2025). Stimulus ini dapat berupa studi kasus, data 

statistik fenomena sosial, atau kutipan berita aktual yang 

menuntut peserta didik untuk menganalisis dalil naqli, 

mengevaluasi validitas argumen fikih dalam konteks modern, 

atau merumuskan solusi kreatif atas problematika umat 

kontemporer (Anderson & Krathwohl, 2021; Ichsan et al., 

2019). Sebagai contoh konkret, dalam materi fiqh muamalah, 

soal tidak sekadar menanyakan definisi riba, tetapi 

menyajikan skenario transaksi paylater atau dropshipping di 

marketplace, lalu menugaskan siswa untuk menelaah status 

hukumnya berdasarkan prinsip syariah yang telah dipelajari 

(Ahmadi et al., 2024; Ridwan et al., 2025). Selain itu, 

penggunaan instrumen tes diagnostik kognitif secara 



138 

 

berkala menjadi sangat krusial untuk memetakan 

miskonsepsi teologis atau misunderstanding sejak dini. Hal 

ini memungkinkan pendidik untuk merancang intervensi 

pedagogis yang presisi dan personal, sehingga validitas dan 

reliabilitas instrumen tidak hanya berhenti pada angka, 

melainkan merefleksikan kedalaman pemahaman substantif 

peserta didik terhadap ajaran agama (Silvia et al., 2024). 

Berbeda dengan ranah kognitif yang cenderung lebih 

mudah dikuantifikasi, penilaian ranah afektif dalam PAI 

memiliki kompleksitas dan tantangan tersendiri karena 

sasarannya adalah internalisasi nilai yang bersifat abstrak 

dan personal. Instrumen penilaian afektif bertujuan untuk 

memotret sikap spiritual (spiritual attitude) terkait hubungan 

hamba dengan Tuhan, serta sikap sosial (social attitude) 

yang mencakup interaksi dengan sesama manusia dan 

lingkungan (Hidayah et al., 2025). Mengingat sifatnya yang 

covert, teknik non-tes menjadi pendekatan utama, meliputi 

observasi perilaku berkelanjutan menggunakan catatan 

anekdotal (anecdotal records), penilaian diri (self-assessment) 

untuk melatih kejujuran introspektif, penilaian antar teman 

(peer assessment), hingga jurnal reflektif yang merekam jejak 

spiritual siswa (Suhendra, 2021). Skala penilaian, seperti 

skala Likert atau skala Thurstone, dapat digunakan secara 

efektif untuk mengukur gradasi kecenderungan sikap 

peserta didik terhadap isu-isu sensitif, seperti toleransi 

antarumat beragama atau integritas akademik. Namun, 

tantangan terbesar dalam instrumen ini adalah potensi bias 

sosial atau social desirability bias, di mana peserta didik 

cenderung memberikan jawaban normatif agar terlihat baik 

(faking good). Untuk memitigasi hal ini, rubrik penilaian 

afektif harus disusun dengan indikator perilaku yang sangat 

spesifik dan operasional, serta dilakukan trianggulasi 

sumber data (guru, siswa, teman sejawat) (Setiawan et al., 

2019). Penilaian ini harus mengacu pada tahapan 

internalisasi nilai menurut taksonomi Krathwohl, bergerak 

dari sekadar penerimaan (receiving) dan penanggapan 

(responding), menuju penilaian (valuing), pengorganisasian 



139 

 

(organization), hingga akhirnya menjadi karakter yang 

menetap (characterizing) (Irmawati & Khozin, 2024). 

Ranah psikomotorik dalam PAI tidak hanya terbatas 

pada mekanika gerakan, tetapi berkaitan erat dengan 

keterampilan praktis dalam menjalankan syariat (ibadah 

mahdhah) serta keterampilan sosial-keagamaan (ibadah 

ghairu mahdhah). Instrumen penilaian psikomotorik 

umumnya berupa tes unjuk kerja (performance test) yang 

dilengkapi dengan instrumen pendukung seperti daftar cek 

(checklist) untuk kelengkapan prosedur atau skala penilaian 

(rating scale) untuk kualitas pelaksanaan (Sari & Nengsi, 

2023). Dalam konteks ibadah praktis seperti wudu, salat, 

atau membaca Al-Qur'an, penilaian difokuskan pada aspek 

teknis seperti ketepatan gerakan tuma'ninah, kefasihan 

makharijul huruf, dan ketertiban urutan rukun, namun 

tetap memperhatikan kekhusyukan sebagai jiwa dari ibadah 

tersebut (Fauziah, 2024). Lebih jauh lagi, bagi Generasi Z 

yang lekat dengan teknologi, ruang lingkup psikomotorik 

perlu diekspansi hingga meliputi keterampilan kontemporer 

seperti dakwah digital dan manajemen proyek sosial. 

Instrumen penilaian berbasis proyek (project-based 

assessment) menjadi sangat relevan untuk mengukur 

kemampuan peserta didik dalam merancang, mengeksekusi, 

dan melaporkan kegiatan sosial-keagamaan (Maulana et al., 

2025; Safiqo & Ghofur, 2025). Contohnya adalah proyek 

pengelolaan dana zakat di lingkungan sekolah atau 

pembuatan konten video moderasi beragama yang viral 

namun edukatif. Rubrik penilaian untuk proyek semacam 

ini harus sangat mendetail, mencakup aspek perencanaan 

(ide dan strategi), proses pelaksanaan (kerjasama dan 

penggunaan teknologi), hingga kualitas hasil akhir (dampak 

dan estetika). Simpson (1970) menekankan pentingnya 

adaptasi dan orisinalitas dalam keterampilan psikomotorik; 

dalam PAI, ini bermakna kemampuan peserta didik untuk 

menerapkan prinsip syariah secara luwes namun tetap 

akurat dalam menghadapi berbagai situasi kehidupan yang 

dinamis (Nasrudin et al., 2025). 



140 

 

Seiring dengan implementasi kurikulum yang lebih 

fleksibel, instrumen penilaian PAI juga harus beradaptasi 

dengan mengadopsi Kriteria Ketercapaian Tujuan 

Pembelajaran (KKTP) sebagai pengganti Kriteria Ketuntasan 

Minimal (KKM) yang cenderung tunggal dan kaku. KKTP 

tidak lagi direpresentasikan dalam angka mutlak semata 

(misalnya: 75), melainkan melalui deskripsi kualitatif atau 

interval nilai yang memberikan gambaran utuh tentang 

sejauh mana peserta didik telah menguasai kompetensi 

prasyarat (Saputra & Wati, 2025). Dalam konteks ini, 

penyusunan rubrik penilaian holistik menjadi imperatif 

strategis. Rubrik holistik memungkinkan guru PAI untuk 

menilai satu aktivitas pembelajaran—seperti praktik salat 

berjamaah—secara simultan mencakup tiga ranah sekaligus: 

ketepatan gerakan (psikomotorik), kekhusyukan dan adab 

(afektif), serta pemahaman bacaan (kognitif). Menurut 

Brookhart (2013), rubrik yang baik tidak hanya berfungsi 

sebagai alat skoring administratif, tetapi juga sebagai alat 

komunikasi pedagogis yang memperjelas ekspektasi 

pembelajaran kepada siswa sejak awal (Saragih et al., 2024). 

Dengan demikian, instrumen penilaian bertransformasi 

menjadi peta jalan yang memandu siswa mengenali posisi 

capaian belajar mereka dan langkah perbaikan yang 

diperlukan, menggeser paradigma asesmen PAI dari sekadar 

fungsi penghakiman menuju pemberdayaan siswa (Saputra 

& Wati, 2025). 

C. Penilaian autentik dalam pembelajaran agama 

Penilaian autentik dalam Pendidikan Agama Islam 

(PAI) merupakan pendekatan evaluasi transformatif yang 

menuntut peserta didik untuk mendemonstrasikan 

penguasaan pengetahuan dan keterampilan melalui 

penyelesaian tugas-tugas yang relevan dengan konteks 

dunia nyata (real-world context) (Fadlillah & Kusaeri, 2024). 

Berbeda dengan tes standar konvensional yang seringkali 

terisolasi dari realitas dan hanya menguji ingatan jangka 

pendek, penilaian autentik menempatkan pembelajaran 



141 

 

agama sebagai sebuah pengalaman hidup yang dinamis dan 

multidimensi. Menurut pandangan Mueller (2005), penilaian 

ini mengharuskan siswa untuk tidak sekadar memilih 

jawaban dari opsi yang tersedia secara pasif, melainkan 

secara aktif mendemonstrasikan pemahaman yang mereka 

bangun dalam situasi yang bermakna. Dalam konteks PAI 

bagi Generasi Z, hal ini berarti menggeser fokus pedagogis 

dari sekadar "mengetahui agama" (knowing) menjadi 

"mempraktikkan agama" (doing) dalam situasi kontemporer 

yang kompleks (Idris & Asyafah, 2020). Sebagai ilustrasi 

konkret, daripada sekadar menghafal dalil-dalil tentang 

ukhuwah islamiyah, peserta didik ditantang untuk 

merancang strategi resolusi konflik yang terjadi di 

lingkungan media sosial mereka, atau menginisiasi 

kampanye anti-bullying yang mengintegrasikan dalil naqli 

dengan pendekatan psikologi remaja. Urgensi fundamental 

dari penilaian autentik terletak pada kemampuannya untuk 

menjembatani kesenjangan epistemologis antara 

pemahaman teologis yang abstrak dan pengamalan praktis 

yang konkret, memastikan bahwa nilai agama tidak berhenti 

sebagai wacana di ruang kelas tetapi terinternalisasi secara 

organik dalam interaksi sosial sehari-hari (Hamdi & 

Muslimah, 2022; Majid, 2014). Dengan demikian, validitas 

penilaian autentik diukur dari sejauh mana tugas tersebut 

mencerminkan tantangan moral dan sosial yang sebenarnya 

akan dihadapi peserta didik di tengah masyarakat global. 

Salah satu instrumen strategis dalam penerapan 

penilaian autentik PAI adalah penggunaan portofolio 

(portfolio assessment) yang berfungsi sebagai rekaman jejak 

perkembangan spiritual dan akademik peserta didik secara 

longitudinal (Nurhayani et al., 2023). Portofolio tidak 

dimaknai secara reduktif sebagai kumpulan tugas fisik 

semata, melainkan sebagai koleksi bukti kinerja yang dipilih 

secara cermat dan strategis untuk memvisualisasikan 

pertumbuhan kompetensi dari waktu ke waktu. O’Malley & 

Pierce (1996) mendefinisikan portofolio sebagai 

pengumpulan sistematis karya siswa yang dianalisis untuk 



142 

 

melihat kemajuan, upaya, dan pencapaian dalam area 

tertentu. Dalam ekosistem PAI, portofolio dapat berisi 

spektrum karya yang luas, mulai dari jurnal refleksi ibadah 

harian (yaumiyah), dokumentasi keterlibatan dalam 

kegiatan sosial kemasyarakatan, hingga karya kreatif digital 

seperti vlog dakwah, podcast kajian, atau infografis fikih 

kontemporer (Khalil & Razif, 2022). Bagi Generasi Alpha 

yang merupakan digital natives, e-portfolio menjadi sarana 

yang sangat efektif untuk melatih kemampuan metakognisi 

tingkat tinggi. Mereka tidak hanya diminta mengumpulkan 

tugas, tetapi diajak untuk menyeleksi (curating) karya 

terbaik mereka dan menyusun narasi reflektif yang 

mendalam tentang mengapa karya tersebut bermakna bagi 

perkembangan religiusitas mereka (Syafii & Azhari, 2025). 

Proses kurasi dan refleksi diri ini mendorong peserta didik 

untuk mengambil tanggung jawab penuh atas pembelajaran 

mereka sendiri (self-regulated learning), sekaligus 

memberikan data kualitatif yang komprehensif bagi guru 

untuk menilai aspek afektif dan perkembangan kedewasaan 

beragama yang seringkali luput dalam instrumen tes objektif. 

Selain portofolio, penilaian autentik dalam PAI juga 

diimplementasikan secara efektif melalui penilaian berbasis 

kinerja (performance assessment) yang menuntut 

demonstrasi kompetensi dalam situasi simulasi atau situasi 

nyata (Idris & Asyafah, 2020). Wiggins (1993) menegaskan 

bahwa penilaian kinerja harus memberikan tantangan 

intelektual yang mendorong siswa mendayagunakan 

khazanah pengetahuan mereka secara efektif dan adaptif. 

Dalam kurikulum PAI, ini dapat diwujudkan melalui 

simulasi sidang bahtsul masail untuk memecahkan masalah 

hukum Islam kontemporer—seperti hukum mata uang 

kripto atau transplantasi organ—di mana siswa berperan 

sebagai musyawirin yang harus mempertahankan argumen 

berbasis turats namun kontekstual (Husnawadi, 2025). 

Contoh lainnya adalah praktik pengurusan jenazah yang 

mengintegrasikan standar syariat dengan protokol medis 

modern, atau proyek kewirausahaan berbasis syariah 



143 

 

(shariapreneur) yang menuntut penerapan etika bisnis Islam. 

Penilaian jenis ini sangat krusial untuk mengukur 

keterampilan kompleks seperti kolaborasi tim, komunikasi 

persuasif, dan pemecahan masalah kritis (critical problem 

solving) yang terintegrasi dengan nilai-nilai agama (Musadad 

et al., 2025). Rubrik penilaian yang digunakan harus bersifat 

multidimensi dan holistik, tidak hanya menilai hasil akhir 

produk, tetapi juga memberikan bobot signifikan pada 

proses penalaran (reasoning process) dan sikap etis (adab) 

yang ditunjukkan selama pengerjaan tugas. Dengan 

menghadirkan konteks yang autentik dan menantang, 

peserta didik tidak lagi memandang PAI sebagai mata 

pelajaran hafalan doktriner yang kaku, melainkan sebagai 

pedoman hidup (way of life) yang aplikatif dan solutif 

terhadap dinamika zaman (Kunandar, 2021). Hal ini pada 

akhirnya memperkuat resiliensi spiritual peserta didik 

dalam menghadapi tantangan moral di era global. 

Melengkapi instrumen di atas, spektrum penilaian 

autentik dalam PAI perlu diperluas hingga mencakup Service 

Learning atau pembelajaran berbasis pelayanan umat 

(Khidmah) (Diana et al., 2020). Berbeda dengan simulasi di 

kelas yang terkontrol, pendekatan ini menempatkan peserta 

didik sebagai aktor perubahan yang terjun langsung ke 

masyarakat untuk memberikan dampak nyata dan 

merasakan denyut nadi persoalan umat. Instrumen 

penilaian dalam fase ini difokuskan pada kontribusi riil dan 

dampak sosial yang dihasilkan siswa, misalnya melalui 

partisipasi aktif mengajar di Taman Pendidikan Al-Qur'an 

(TPA) di lingkungan rumah, inisiasi gerakan kebersihan 

masjid berbasis eco-masjid, atau pengelolaan manajemen 

bakti sosial yang terstruktur dan transparan. Dalam konteks 

ini, dimensi kolaborasi atau Amal Jama'i menjadi variabel 

kunci yang dinilai, mengingat kesalehan sosial dalam Islam 

seringkali menuntut kerja kolektif yang mensyaratkan 

empati dan pengendalian ego (Ardiansyah & Basuki, 2023). 

Penilaian antarteman (peer assessment) menjadi sangat 

relevan dan krusial di sini untuk mengukur seberapa efektif 



144 

 

siswa berkontribusi dalam tim, kemampuan menekan ego 

pribadi demi tujuan bersama, serta keterampilan 

membangun sinergi untuk kemaslahatan (Zaqiah et al., 

2024). Hal ini selaras dengan penguatan dimensi Bergotong 

Royong dalam Profil Pelajar Pancasila, di mana asesmen PAI 

tidak hanya mencetak individu yang saleh secara ritual 

(kesalehan individu), tetapi juga warga negara yang peduli, 

responsif, dan solutif terhadap kebutuhan sosial 

lingkungannya (Furco, 2016). 

D. Pemanfaatan teknologi dalam asesmen PAI 

Integrasi teknologi digital dalam asesmen Pendidikan 

Agama Islam (PAI) bukan sekadar alternatif komplementer 

untuk modernisasi semu, melainkan imperatif strategis 

untuk menyelaraskan ekosistem pendidikan dengan habitat 

natural Generasi Z dan Alpha yang serba terhubung 

(Abubakari et al., 2023; Halimatussakdiah et al., 2025) 

(Abubakari et al., 2023; Siregar et al., 2025). Transformasi 

ini mengubah lanskap evaluasi secara fundamental dari 

sistem manual berbasis kertas (paper-based test) yang kaku, 

logistiknya rumit, dan lambat dalam memberikan umpan 

balik, menuju sistem berbasis komputer (Computer-Based 

Test/CBT) dan aplikasi seluler yang menawarkan efisiensi 

tinggi, akurasi penilaian, dan kecepatan umpan balik (real-

time feedback) (Nursalim, 2024). Pemanfaatan Learning 

Management System (LMS) canggih seperti Moodle, Google 

Classroom, atau platform khusus madrasah memungkinkan 

pendidik untuk tidak hanya mengelola bank soal yang 

dinamis, tetapi juga melakukan analisis butir soal (tingkat 

kesukaran dan daya beda) secara otomatis, 

mendistribusikan tugas secara terstruktur, dan 

merekapitulasi nilai tanpa risiko kesalahan manusia. 

Menurut Arsyad (2013), penggunaan media berbasis 

teknologi dalam pembelajaran tidak hanya mempermudah 

administrasi guru, tetapi juga secara signifikan 

meningkatkan motivasi intrinsik peserta didik karena 

antarmuka yang interaktif, visual yang menarik, dan relevan 



145 

 

dengan gaya hidup mereka yang screen-oriented. Dalam 

konteks PAI, teknologi membuka dimensi baru dengan 

memungkinkan variasi soal yang lebih kaya multimedia dan 

imersif; misalnya, menyisipkan audio qari' internasional 

untuk menguji kepekaan telinga terhadap hukum bacaan 

mad dan ghunnah, atau video simulasi tata cara 

penyembelihan kurban untuk soal fikih yang meminta siswa 

mengidentifikasi kesalahan prosedur, sebuah kedalaman 

evaluasi yang mustahil dicapai dalam format cetak 

konvensional (Putra & Ayyaisy, 2025). 

Lebih jauh lagi, tren gamification atau gamifikasi 

dalam asesmen telah terbukti secara empiris efektif 

meningkatkan keterlibatan (engagement) peserta didik 

secara drastis dalam evaluasi formatif PAI (Safitri et al., 2025; 

Zulfa, 2025). Platform interaktif populer seperti Quizizz, 

Kahoot!, atau Wordwall mampu mentransformasi atmosfer 

evaluasi yang biasanya menegangkan dan penuh tekanan 

menjadi arena kompetisi yang menyenangkan, kolaboratif, 

namun tetap sarat nilai edukatif (Anwar & Inayati, 2025; 

Sakdiah et al., 2025). Dalam perspektif neurosains 

pendidikan, elemen permainan seperti perolehan poin instan, 

lencana penghargaan (badges), dan papan peringkat 

(leaderboard) menstimulasi pelepasan neurotransmiter 

dopamin di otak, yang berfungsi memperkuat motivasi 

belajar, mereduksi tingkat stres akademik, dan 

meningkatkan retensi memori jangka panjang terhadap 

materi pelajaran (Kapp, 2012). Bagi materi PAI yang kerap 

dipersepsikan berat karena didominasi oleh hafalan teks, 

pendekatan ini sangat membantu dalam mengevaluasi 

penguasaan kosakata bahasa Arab (mufradat), urutan 

kronologi tarikh Islam, atau pemahaman dalil-dalil pendek 

dengan cara yang cair dan tidak membebani beban kognitif 

(cognitive load) siswa (Hasanah, 2024). Namun, pendidik 

perlu menerapkan prinsip kehati-hatian dan estetika religius 

agar penggunaan gamifikasi tidak mereduksi sakralitas 

materi agama menjadi sekadar permainan trivial atau 

hiburan semata. Desain gamifikasi harus tetap menjaga 



146 

 

substansi keilmuan, kekhusyukan, dan adab—misalnya 

dengan tidak menggunakan musik latar yang bertentangan 

dengan suasana ayat suci—untuk memastikan bahwa 

"menang" dalam permainan tetap berkorelasi linier dengan 

"paham" secara substansi (Norman et al., 2025). 

Terobosan paling signifikan dan futuristik dalam 

teknologi asesmen PAI saat ini adalah penerapan kecerdasan 

buatan (Artificial Intelligence/AI) dan Computerized Adaptive 

Testing (CAT) (Musolin et al., 2025; Salim & Rajabiyah, 2025). 

Teknologi CAT memungkinkan personalisasi evaluasi yang 

presisi, di mana tingkat kesulitan soal menyesuaikan secara 

otomatis dengan kemampuan peserta didik secara real-time; 

jika siswa menjawab benar, algoritma akan menyajikan soal 

berikutnya dengan tingkat kesulitan lebih tinggi, dan 

sebaliknya (Achruh et al., 2024). Mekanisme ini 

mengakomodasi keragaman kecepatan belajar peserta didik 

secara optimal, mencegah kebosanan pada siswa cerdas 

istimewa dan frustrasi pada siswa yang membutuhkan 

pendampingan lebih. Dalam ranah psikomotorik yang lebih 

spesifik, khususnya kemampuan membaca Al-Qur'an, 

aplikasi berbasis speech recognition dan natural language 

processing (NLP) kini mampu mendeteksi ketepatan makhraj 

(tempat keluarnya huruf), shifatul huruf, dan hukum tajwid 

peserta didik dengan akurasi yang sangat tinggi. Teknologi 

ini dapat memberikan koreksi instan (instant feedback) 

dengan memvisualisasikan letak kesalahan bacaan—

misalnya mewarnai huruf yang salah ucap—tanpa harus 

menunggu giliran tatap muka dengan guru (Raya et al., 

2021). Hal ini menjadi solusi efektif dan skalabel atas 

keterbatasan alokasi waktu jam pelajaran PAI di sekolah 

umum. Selain itu, algoritma AI juga dapat digunakan untuk 

menganalisis pola jawaban siswa guna mengidentifikasi 

celah spesifik dalam pemahaman konsep teologis—misalnya, 

kelemahan konsisten pada logika pembagian harta waris 

(faraid)—sehingga guru dapat memberikan remediasi yang 

tepat sasaran (personalized remediation) berbasis data 



147 

 

akurat, bukan sekadar asumsi subjektif (Amilusholihah & 

Ramadhan, 2025). 

Pemanfaatan teknologi dalam asesmen PAI juga 

membuka peluang luas bagi penerapan Learning Analytics 

atau analitik pembelajaran untuk pengambilan keputusan 

pedagogis berbasis data (data-driven decision making) (S, 

2025). Jejak digital (digital footprint) dari seluruh aktivitas 

siswa di LMS—mulai dari durasi waktu pengerjaan tugas 

(time-on-task), frekuensi akses materi pengayaan, 

konsistensi kedisiplinan pengumpulan tugas, hingga 

kualitas partisipasi dalam forum diskusi daring—dapat 

diolah menjadi informasi diagnostik berharga mengenai 

profil belajar dan perilaku siswa. Rusman (2018) 

menekankan bahwa teknologi informasi memberikan 

transparansi dan akuntabilitas yang lebih baik dalam 

penilaian, yang juga dapat diakses oleh orang tua secara 

real-time untuk memantau perkembangan anaknya. Data 

analitik ini membantu guru PAI untuk mengidentifikasi 

peserta didik yang berisiko dropout atau memerlukan 

intervensi akademik lebih dini (early warning system), serta 

memetakan perkembangan karakter disiplin, kejujuran, dan 

tanggung jawab siswa dalam mengelola tugas-tugas mandiri 

mereka (Mazrur et al., 2023). Dengan demikian, teknologi 

memberdayakan guru dengan alat bantu canggih untuk 

melakukan evaluasi yang lebih komprehensif, adil, 

transparan, dan berorientasi pada perkembangan holistik 

peserta didik, melampaui sekadar deretan angka di rapor. 

Menatap masa depan pendidikan yang semakin 

canggih, asesmen PAI kini mulai mengadopsi teknologi 

imersif seperti Virtual Reality (VR) dan Augmented Reality 

(AR) untuk mengatasi keterbatasan ruang, waktu, dan biaya 

dalam penilaian praktik ibadah (Mustafa et al., 2025; Ta’rifin 

et al., 2025). Simulasi VR memungkinkan peserta didik 

untuk "mengalami" langsung ritual kompleks seperti 

manasik haji, melihat Ka'bah secara virtual, atau melakukan 

simulasi pengurusan jenazah di lingkungan virtual yang 

presisi dan higienis, sementara sistem secara otomatis 



148 

 

menilai ketepatan urutan rukun dan bacaan doa mereka 

(Mahliatussikah et al., 2025). Namun, kemajuan ini juga 

membawa tantangan etika baru yang mendesak, terutama 

dengan kehadiran Generative AI seperti ChatGPT yang 

mampu mengerjakan tugas esai teologis dalam hitungan 

detik dengan kualitas tinggi. Fenomena ini menuntut 

redesign mendasar dalam strategi asesmen untuk menjaga 

integritas akademik dan nilai kejujuran (siddiq); guru PAI 

tidak bisa lagi bergantung sepenuhnya pada tugas tertulis 

konvensional yang rentan plagiarisme AI (UNESCO, 2023). 

Evaluasi harus beralih secara strategis menuju metode yang 

lebih autentik dan sulit direplikasi oleh mesin, seperti ujian 

lisan (viva voce) untuk memverifikasi orisinalitas pemikiran, 

penilaian berbasis proses, atau penugasan proyek aksi sosial 

yang menuntut refleksi personal mendalam (Abubakari et al., 

2024). Pendidik PAI dituntut untuk bijak: merangkul AI 

sebagai mitra belajar yang efisien, namun tetap menegakkan 

standar kejujuran sebagai fondasi karakter yang tak bisa 

ditawar, memastikan teknologi menjadi sarana pendukung 

kemaslahatan, bukan entitas yang mendegradasi nilai 

kemanusiaan. 

E. Tantangan evaluasi karakter pada generasi digital 

Evaluasi karakter peserta didik dari kalangan 

Generasi Z dan Alpha menghadapi tantangan multidimensi 

yang semakin kompleks dan belum pernah dialami oleh 

pendidik di era sebelumnya, terutama akibat adanya 

fenomena disosiasi identitas yang tajam antara kehidupan 

nyata (offline) dan kehidupan maya (online). Suler (2004) 

mengidentifikasi fenomena psikologis ini sebagai online 

disinhibition effect, sebuah kondisi di mana individu 

cenderung merasa jauh lebih bebas berekspresi di ruang 

digital karena adanya selubung anonimitas dan minimnya 

kehadiran fisik otoritas yang mengawasi secara langsung. 

Lapidot-Lefler & Barak (2015) memperluas konsep ini 

dengan menunjukkan bahwa faktor situasional tertentu 

dapat memicu baik benign maupun toxic disinhibition, di 



149 

 

mana lingkungan online dapat mendorong perilaku prososial 

atau justru destruktif. Wang et al. (2024) dalam kajian 

sistematisnya menemukan bahwa efek disinhibisi online ini 

menjadi prediktor kuat terjadinya cyberbullying di kalangan 

remaja, sementara Meriläinen & Ruotsalainen (2024) 

mengidentifikasi bagaimana normalisasi permusuhan dan 

toksisitas banal dalam permainan daring telah membentuk 

kultur negatif yang sulit ditembus oleh nilai-nilai moral 

konvensional. Hal ini menciptakan celah validitas yang 

serius dalam evaluasi PAI; seorang peserta didik mungkin 

menunjukkan perilaku yang sangat santun, tawadhu, dan 

kooperatif di ruang kelas, namun berubah menjadi individu 

yang agresif, gemar melakukan perundungan siber 

(cyberbullying), atau menggunakan bahasa kasar saat 

berada di lobi permainan daring (online gaming) dan kolom 

komentar media sosial. Disparitas perilaku ini, yang dalam 

terminologi agama dapat mengarah pada indikasi nifaq amali, 

menyulitkan guru PAI untuk mendapatkan potret utuh dan 

jujur mengenai integritas moral siswa. Jika evaluasi hanya 

dibatasi pada observasi kasat mata di lingkungan sekolah, 

maka penilaian tersebut berisiko besar menjadi bias, parsial, 

dan tidak autentik. Oleh karena itu, tantangan mendasar 

bagi evaluator PAI saat ini adalah bagaimana memperluas 

cakupan asesmen akhlak hingga menyentuh ranah digital 

tanpa melanggar privasi peserta didik, guna memastikan 

bahwa nilai-nilai agama terinternalisasi secara konsisten di 

kedua dimensi kehidupan tersebut. 

Selain masalah inkonsistensi perilaku, tantangan 

krusial lainnya terletak pada masifnya arus informasi yang 

mengaburkan batas antara kebenaran dan kebatilan (post-

truth era), yang secara langsung mempengaruhi standar nilai 

dan cara pandang peserta didik terhadap moralitas. 

Schindler (2020) menganalisis bahwa era post-truth ditandai 

dengan melemahnya otoritas kebenaran objektif dan 

dominasi narasi emosional yang mengalahkan fakta empiris. 

Generasi digital terpapar secara intens pada algoritma media 

sosial yang didesain untuk memancing reaksi emosional, 



150 

 

yang seringkali mempromosikan gaya hidup hedonis, pamer 

kekayaan (flexing), narsistik, dan intoleran yang secara 

diametral bertentangan dengan nilai-nilai Islam seperti 

qana'ah dan tawadhu. Henry (2021) menunjukkan 

bagaimana misinformasi religius menyebar dengan cepat di 

media sosial, menciptakan distorsi pemahaman agama yang 

sulit dikoreksi. Ribble (2015) menekankan pentingnya 

penilaian digital citizenship atau kewargaan digital, namun 

dalam konteks PAI, konsep ini perlu dikontekstualisasikan 

menjadi digital piety atau kesalehan digital sebagaimana 

dikaji oleh Chen et al. (2021) yang menekankan perlunya 

pengukuran kewargaan digital yang sensitif terhadap 

konteks kultural dan religius. Juhaidi et al. (2023) dalam 

studinya tentang mahasiswa Muslim Indonesia menemukan 

bahwa pendidikan tinggi Islam memiliki peran signifikan 

dalam membentuk digital citizenship generasi Z, namun 

masih menghadapi tantangan dalam mengintegrasikan 

nilai-nilai Islam dengan literasi digital. Guru PAI dihadapkan 

pada kesulitan konseptual dan praktis untuk 

mengembangkan instrumen yang mampu mendeteksi 

kemampuan siswa dalam melakukan tabayyun (klarifikasi) 

secara kritis terhadap berita hoaks sebelum membagikannya, 

atau kemampuan menahan diri dari ujaran kebencian (hate 

speech) di tengah provokasi daring. Instrumen lembar 

pengamatan sikap konvensional seringkali gagal menangkap 

nuansa interaksi digital ini. Akibatnya, evaluasi sering kali 

terlambat mendeteksi degradasi karakter, dan baru disadari 

ketika terjadi kasus pelanggaran etik yang viral atau 

berdampak hukum. Kompleksitas ini menuntut redefinisi 

indikator akhlak mulia yang secara eksplisit memasukkan 

etika bermedia sosial—seperti menjaga pandangan mata 

(ghadhul bashar) dari konten negatif dan menjaga lisan 

(hifdzul lisan) dalam komentar—sebagai komponen penilaian 

yang esensial. 

Tantangan lain yang tak kalah pelik adalah 

munculnya paradoks antara tuntutan visibilitas media sosial 

dengan nilai keikhlasan dalam Islam. Ekosistem digital yang 



151 

 

berbasis pada likes, views, dan viralitas mendorong 

terjadinya fenomena "komodifikasi kesalehan", di mana 

aktivitas ibadah seringkali didokumentasikan semata-mata 

demi konten (content-oriented). Marei (2024) dalam studinya 

tentang "God's Influencers" mengungkap bagaimana 

pengguna media sosial membentuk ulang konsep kesalehan 

dan konstruksi diri religius di ruang digital, menciptakan 

ketegangan antara autentisitas spiritual dan performativitas 

online. Qomaruzzaman & Busro (2021) mendokumentasikan 

fenomena "hijrah" di kalangan musisi Indonesia yang 

menunjukkan kompleksitas negosiasi identitas religius di 

media sosial, di mana kesalehan menjadi modal simbolik 

yang dapat dikomodifikasi. Hal ini memunculkan bias 

ambiguitas dalam evaluasi karakter: apakah seorang siswa 

yang rajin mengunggah video tilawah atau foto kegiatan 

bakti sosial benar-benar memiliki kesalehan autentik, atau 

sekadar terjebak dalam riya' digital dan narsisme religius? 

Campbell & Miller (2011) menyoroti bahwa media sosial 

dapat memicu perilaku narsistik yang mencari validasi 

eksternal, yang dalam tasawuf dikenal sebagai penyakit hati 

yang menghapus pahala amal. Hermann & Fuller (2017) 

menemukan korelasi signifikan antara trait narcissism 

dengan tren religius kontemporer, mengindikasikan bahwa 

platform digital dapat memperkuat tendensi narsistik dalam 

ekspresi keagamaan. Bagi evaluator PAI, ini adalah 

tantangan berat untuk menilai aspek tazkiyatun nafs 

(penyucian jiwa). Instrumen penilaian tidak boleh terjebak 

pada kulit luar "kesalehan visual" di media sosial, melainkan 

harus mampu menelisik motif di baliknya. Diperlukan 

pendekatan dialogis yang mendalam untuk memastikan 

bahwa semangat syiar (dakwah) yang dilakukan siswa di 

ruang digital tidak terkontaminasi oleh hasrat ingin dipuji 

(sum'ah), sebuah indikator karakter yang sangat halus 

namun fundamental dalam Islam. 

Lebih lanjut, peran orang tua yang semakin tergerus 

oleh kesibukan karir dan kesenjangan literasi digital (digital 

divide) yang lebar dengan anak-anak mereka menambah 



152 

 

beban berat dalam tantangan evaluasi ini. Clark (2009) 

mengidentifikasi bahwa kesenjangan generasi digital bukan 

hanya masalah akses teknologi tetapi juga perbedaan 

fundamental dalam cara memahami dan menggunakan 

media digital antara orang tua dan anak. Livingstone & 

Helsper (2007) menemukan gradasi dalam kesenjangan 

digital yang mempengaruhi kemampuan orang tua dalam 

membimbing anak-anak mereka di dunia maya. Seringkali, 

orang tua tidak menyadari "kehidupan kedua" anak-anak 

mereka di dunia maya, tidak memahami platform yang 

digunakan, atau tidak mengerti kode etik pergaulan digital, 

sehingga guru kehilangan mitra strategis dalam melakukan 

pengawasan dan penilaian karakter di luar jam sekolah. 

Hernandez et al. (2024) dalam studi mixed-method mereka 

menemukan bahwa strategi monitoring orang tua terhadap 

penggunaan teknologi remaja awal terus berevolusi dan 

tidak terbatas pada satu pendekatan tunggal, namun 

efektivitasnya sangat tergantung pada kedekatan keluarga 

dan pemahaman orang tua terhadap teknologi. Tanpa 

kolaborasi tripusat pendidikan yang efektif, evaluasi 

karakter menjadi terfragmentasi dan tidak berkelanjutan. 

Lickona (1992) menegaskan bahwa pendidikan karakter 

memerlukan komunitas moral yang mendukung; namun, di 

era digital, fungsi komunitas moral ini seringkali terdisrupsi 

dan terpinggirkan dibandingkan influencer digital yang 

menjadi idola baru dan rujukan moral bagi remaja, 

meskipun gaya hidup influencer tersebut mungkin tidak 

sesuai syariat. Tantangan bagi evaluator PAI adalah 

bagaimana merancang mekanisme pelaporan dan umpan 

balik yang dapat memberdayakan orang tua untuk turut 

serta memantau perilaku digital anak secara bijak. Hal ini 

mungkin melibatkan penggunaan aplikasi pemantauan 

bersama yang disepakati secara etis, atau penyusunan 

tugas-tugas reflektif yang mewajibkan terjadinya dialog 

mendalam antara orang tua dan anak mengenai jejak digital 

(digital footprint) mereka, sehingga evaluasi menjadi sarana 

perekat hubungan keluarga sekaligus kontrol moral. 



153 

 

Sebagai konklusi, evaluasi karakter pada generasi 

digital tidak bisa lagi mengandalkan pendekatan linear, satu 

arah, dan berbasis pengawasan fisik semata. Diperlukan 

pergeseran paradigma fundamental dari external monitoring 

menuju pembangunan kesadaran internal (muraqabah), di 

mana peserta didik memiliki kesadaran transendental 

bahwa mereka senantiasa diawasi oleh Allah SWT di 

manapun mereka berada, termasuk di ruang maya yang 

seolah tanpa batas (Ulwan, 2007). Harianti et al. (2022) 

mengembangkan Muraqabah Intensification Therapy (MIT) 

sebagai terapi alternatif berbasis Islam untuk mengatasi 

adiksi media sosial, menunjukkan bahwa praktik 

muraqabah harian dapat meningkatkan aktualisasi diri dan 

ketahanan psikologis. Isgandarova (2019) 

mengkonseptualisasikan muraqabah sebagai terapi berbasis 

mindfulness dalam psikoterapi Islam yang dapat 

memperkuat kontrol diri dalam menghadapi godaan digital. 

Suhartini et al. (2018) mendemonstrasikan bagaimana 

kontrol perilaku melalui self-control dalam pendidikan Islam 

dapat diinternalisasikan melalui kombinasi nasihat yang 

baik (mau'izhah hasanah) dan teladan nyata (uswah 

hasanah). Tantangan evaluasi ini pada hakikatnya adalah 

tantangan teologis untuk menanamkan aqidah yang kokoh 

yang berfungsi sebagai "firewall" mental dan kendali diri 

(self-control) otomatis. Evaluasi PAI harus mampu mengukur 

sejauh mana aqidah tersebut beroperasi secara fungsional 

saat siswa sendirian di kamar dengan gawai mereka, tanpa 

pengawasan guru atau orang tua. Masa depan evaluasi PAI 

terletak pada integrasi harmonis antara kecanggihan 

teknologi asesmen dan kearifan pendekatan personal 

(personal touch), memastikan bahwa lulusan yang dihasilkan 

bukan hanya cerdas secara digital dan kompeten secara 

teknis, tetapi juga memiliki adab, integritas, dan resiliensi 

spiritual di tengah gempuran disrupsi teknologi informasi. 

 



Cucu Surahman 

154 

 

 

 

 

 

BAB 9 

Tantangan dan Solusi dalam 

Pembelajaran PAI untuk Generasi 

Modern 
 

A. Tantangan sekularisasi, hedonisme, dan individualisme 

Fenomena sekularisasi, hedonisme, dan individualisme kini 

menjadi tantangan serius bagi tatanan sosial dan sistem nilai 

budaya masyarakat modern. Sekularisasi, yang secara teoretis 

dimaknai sebagai proses pemisahan institusi sosial dari pengaruh 

agama, membawa dampak signifikan terhadap orientasi nilai dan 

makna eksistensial manusia kontemporer (Gibbons, 2016). Di sisi 

lain, hedonisme mencerminkan orientasi hidup yang 

menempatkan pencapaian kesenangan pribadi sebagai tujuan 

utama (Zhou, 2023), sedangkan individualisme menekankan 

kebebasan dan kemandirian personal yang kerap mengikis rasa 

kebersamaan sosial (Chen & Unal, 2023).  

Dalam masyarakat pascamodern, ketiga fenomena ini 

saling berkelindan, menimbulkan ketegangan antara nilai spiritual 

dan material serta antara solidaritas kolektif dan otonomi individu. 

Secara teoritis, konsep “anomie” dari Emile Durkheim dan gagasan 

“disenchantment of the world” oleh Max Weber masih relevan untuk 

memahami arah perubahan sosial tersebut. 

Temuan Wulandari & Putri (2023) mengungkap bahwa gaya 

hidup konsumtif dan pencarian kepuasan instan memperkuat 

kecenderungan hedonistik di kalangan generasi muda perkotaan. 

Sementara itu, Wibisono & Rahman (2025) menegaskan bahwa 

individualisme ekstrem berpotensi melemahkan kohesi sosial dan 

menumbuhkan rasa keterasingan. Hasan (2009) mengatakan 

bahwa ada tarik-menarik antara modernisasi nilai dan identitas 

religius yang terus dinegosiasikan di ruang publik. Fenomena ini 

memperlihatkan bahwa sekularisasi dan individualisme 



Cucu Surahman 

155 

 

berhubungan erat dengan dinamika sosial, budaya, dan 

perkembangan teknologi global. 

 

B. Masalah kejenuhan belajar di era digital 

Kejenuhan belajar, atau learning burnout, merupakan 

kondisi psikologis yang muncul ketika individu mengalami 

kelelahan emosional, kehilangan dorongan belajar, serta merasa 

tidak mampu menghadapi tuntutan akademik (Maslach & Leiter, 

2016). Di era digital saat ini, fenomena tersebut menjadi semakin 

rumit karena tingginya paparan terhadap teknologi dan 

meningkatnya beban kognitif dari sistem pembelajaran daring. 

Chong et al., ( 2025) menjelaskan bahwa kejenuhan digital terjadi 

ketika peserta didik dihadapkan pada information overload dan 

berkurangnya interaksi sosial yang bermakna selama proses 

belajar daring berlangsung.  

Dalam hal ini, Teori Cognitive Load yang dikemukakan oleh 

Sweller seperti dikutip oleh Marlina (2025) memberikan dasar 

penjelasan bahwa kelebihan informasi digital dapat membebani 

kapasitas memori kerja, sehingga menurunkan efektivitas proses 

pembelajaran. Di sisi lain, Teori Self-Determination dari Deci dan 

Ryan (2000) menunjukkan bahwa keterbatasan otonomi serta 

minimnya keterhubungan sosial dalam pembelajaran daring dapat 

memperburuk kejenuhan karena kebutuhan psikologis dasar tidak 

terpenuhi secara optimal (Rozali, 2014). 

Hasil-hasil penelitian mutakhir mengindikasikan bahwa 

kejenuhan belajar di lingkungan digital tidak hanya disebabkan 

oleh intensitas penggunaan teknologi, tetapi juga oleh faktor 

psikososial seperti kesejahteraan digital dan rasa keterasingan. 

Hamaniuk et al., ( 2025) menemukan bahwa sekitar 39% pendidik 

dan mahasiswa mengalami tekanan psikologis selama 

pembelajaran jarak jauh, yang terutama dipicu oleh kurangnya 

dukungan emosional dan terbatasnya interaksi sosial. Sejalan 

dengan itu, studi oleh Maskun et al., ( 2025) menegaskan bahwa 

penggunaan teknologi secara berlebihan dapat menimbulkan stres, 

kecemasan, serta kelelahan kognitif.  

 

C. Perubahan pola relasi guru dan murid di era teknologi 

Transformasi hubungan antara guru dan murid di era digital 

menggambarkan perubahan mendasar dalam lanskap pendidikan 

masa kini. Hubungan konvensional yang dahulu bersifat hierarkis 



Cucu Surahman 

156 

 

serta berpusat pada otoritas guru kini beralih menuju pola yang 

lebih partisipatif, dialogis, dan kolaboratif, seiring dengan 

kemajuan teknologi informasi. Landasan teoretis dari perubahan 

ini dapat dijelaskan melalui Teori Connectivism yang 

diperkenalkan oleh Siemens (2005), yang menegaskan bahwa 

proses belajar tidak hanya bergantung pada interaksi tatap muka, 

tetapi juga berlangsung dalam jejaring digital yang luas serta 

sumber daya daring yang saling terhubung (Ariyanto & Fauziati, 

2022; Kontesa & Fauziati, 2022; Yusup, 2012).  

Di sisi lain, Teori Social Constructivism yang dikemukakan 

oleh Vygotsky (1978) tetap relevan karena menyoroti peran penting 

interaksi sosial dalam memperluas zona perkembangan proksimal 

(Zone of Proximal Development), termasuk melalui kolaborasi yang 

difasilitasi oleh media virtual (Azis et al., 2025; Muhammad et al., 

2023). Dalam konteks pembelajaran digital masa kini, peran guru 

bergeser menjadi fasilitator pengetahuan, sedangkan murid 

berperan aktif sebagai pembangun makna melalui eksplorasi dan 

interaksi dengan berbagai platform digital (Safitri et al., 2025; 

Surahman et al., 2025). 

Kajian empiris terbaru menunjukkan bahwa teknologi digital 

telah mengubah cara komunikasi, pola otoritas, dan hubungan 

emosional antara guru dan peserta didik. Penelitian yang 

dilakukan oleh Purnomo (2023) menemukan bahwa selama masa 

pandemi COVID-19, pembelajaran daring menuntut pendidik 

untuk mengembangkan empati digital dan melakukan 

penyesuaian pedagogis agar proses interaksi tetap bernilai dan 

berorientasi pada hubungan manusiawi. Meningkatnya 

penggunaan Learning Management System (LMS) serta media 

sosial pendidikan seperti Google Classroom dan Edmodo turut 

memperkuat hubungan partisipatif dalam proses belajar mengajar 

(Gobang et al., 2025; Rengganis & Pakpahan, 2025).  

Namun demikian, Reed (2022) and Yang & Du (2024) 

mengingatkan bahwa frekuensi interaksi daring yang terlalu tinggi 

dapat memunculkan relational fatigue—yakni kejenuhan 

emosional akibat komunikasi virtual yang berlangsung terus-

menerus. Di sisi lain, menurut Hariyono et al. ( 2025) dan Lubis et 

al. (2024),  guru dengan literasi digital yang baik mampu 

membangun relasi yang lebih demokratis dan berbasis 

kepercayaan dengan peserta didik, terutama dalam pelaksanaan 



Cucu Surahman 

157 

 

pembelajaran berbasis proyek (project-based learning) yang 

menekankan kolaborasi dan otonomi siswa. 

 

D. Solusi inovatif menghadapi generasi multitasking 

Generasi multitasking—sering disebut juga digital natives—

merupakan generasi yang tumbuh dalam ekosistem digital dan 

terbiasa melakukan berbagai aktivitas secara simultan melalui 

perangkat teknologi (Prensky, 2001). Karakteristik utama generasi 

ini adalah kemampuan berpindah cepat antar tugas (task 

switching), preferensi terhadap informasi visual-interaktif, dan 

kecenderungan mencari pengalaman belajar yang instan serta 

kontekstual (Bennett et al., 2008).  

Dalam konteks pendidikan, multitasking sering kali 

dikaitkan dengan penurunan fokus dan kedalaman pemahaman, 

sebagaimana dijelaskan oleh teori Cognitive Load (Sweller, 1994) 

yang menyoroti keterbatasan kapasitas memori kerja manusia. 

Namun, perspektif baru dalam teori Digital Literacy (Ng, 2012) 

menyatakan bahwa jika dirancang secara tepat, teknologi dapat 

mengakomodasi cara berpikir multitasking melalui pendekatan 

pembelajaran adaptif dan multimodal. Oleh karena itu, solusi 

inovatif untuk menghadapi generasi multitasking menuntut sinergi 

antara desain pembelajaran digital, manajemen kognitif, dan 

pendekatan pedagogi yang berpusat pada pelajar. 

Berbagai penelitian mutakhir menunjukkan bahwa inovasi 

dalam pendidikan digital menjadi kunci untuk mengoptimalkan 

potensi generasi multitasking tanpa mengorbankan kualitas 

pembelajaran. Studi oleh T.-C. Yang et al., (2013) menunjukkan 

bahwa penerapan adaptive learning systems dapat meningkatkan 

keterlibatan dan hasil belajar siswa dengan menyesuaikan materi 

secara real-time terhadap gaya belajar multitasking. Selain itu, 

penelitian oleh Fake & Dabbagh (2023) menyoroti pentingnya 

strategi microlearning—pembelajaran dalam potongan waktu 

singkat—sebagai respons terhadap rentang perhatian yang 

semakin pendek.  

Di sisi lain, penelitian oleh Kaur et al., (2022) menemukan 

bahwa integrasi gamification dan augmented reality mampu 

meningkatkan motivasi intrinsik siswa generasi multitasking 

melalui pengalaman belajar yang interaktif dan kompetitif. 

sehingga Ginusti (2023) berdasarkan hasil penelitiannya, 

mengatakan bahwa penggunaan teknologi dan media digital pada 



Cucu Surahman 

158 

 

pembelajaran berbasis proyek adalah metode terbaik di era digital 

sekarang ini. Sementara Ouyang & Zhang (2024, 2024) 

menekankan pentingnya AI-driven feedback untuk 

menyeimbangkan intensitas multitasking dengan kontrol kognitif. 

Dari hasil-hasil penelitian di atas, dapat disimpulkan bahwa 

pendekatan pembelajaran inovatif menjadi kebutuhan mendesak 

dalam menghadapi karakteristik generasi multitasking yang 

tumbuh di tengah arus digitalisasi. Model pembelajaran yang 

efektif harus bersifat adaptif, interaktif, dan berorientasi pada 

peserta didik, sehingga mampu menyesuaikan diri dengan 

dinamika cara belajar mereka. Pendidik perlu mengoptimalkan 

pemanfaatan teknologi melalui sistem pembelajaran adaptif yang 

dapat menyesuaikan konten dengan kebutuhan dan kecepatan 

belajar individu. Selain itu, penerapan strategi mikrobelajar 

(microlearning) penting untuk menjaga konsentrasi peserta didik 

serta mencegah kelelahan kognitif akibat paparan informasi yang 

berlebihan. 

Integrasi elemen gamifikasi dan teknologi berbasis realitas 

tambahan (augmented reality) terbukti dapat meningkatkan 

motivasi intrinsik serta menciptakan pengalaman belajar yang 

lebih imersif dan kolaboratif. Di sisi lain, pemanfaatan umpan balik 

cerdas berbasis kecerdasan buatan (AI-driven feedback) memberi 

peluang bagi peserta didik untuk mengelola aktivitas multitasking 

dengan lebih terarah, tanpa kehilangan kedalaman pemahaman 

terhadap materi. 

Pendekatan pedagogis semacam ini menuntut adanya 

keseimbangan antara fleksibilitas digital dan disiplin kognitif, 

sehingga generasi multitasking tidak hanya berperan sebagai 

pengguna teknologi yang reaktif, melainkan juga sebagai 

pembelajar otonom yang mampu mengatur fokus, memproses 

informasi secara kritis, dan beradaptasi dengan kompleksitas 

lingkungan digital masa kini. 

 

E. Strategi membangun kembali relevansi PAI bagi 

generasi modern 

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki posisi strategis dalam 

menumbuhkan karakter, moralitas, serta spiritualitas peserta 

didik. Namun, di tengah arus modernisasi dan digitalisasi, 

relevansi PAI sering dipertanyakan oleh generasi muda yang hidup 



Cucu Surahman 

159 

 

dalam budaya global yang sarat dengan pertukaran nilai dan 

informasi.  

Berdasarkan Teori Meaningful Learning dari Ausubel (1968), 

pembelajaran yang bermakna harus mampu mengaitkan konsep 

baru dengan pengalaman nyata dan konteks kehidupan peserta 

didik (Ausubel, 2000; Sexton, 2025). Oleh karena itu, PAI perlu 

diarahkan kembali agar tidak hanya menjawab kebutuhan 

spiritual, tetapi juga mampu menantang kapasitas intelektual 

generasi modern. Selaras dengan hal tersebut, Integrated 

Curriculum Theory yang dikemukakan Beane (1995, 1997) 

menegaskan bahwa pendidikan agama seharusnya tidak berjalan 

terpisah dari bidang ilmu lainnya, melainkan diintegrasikan 

dengan sains, teknologi, dan nilai sosial. Prinsip ini sejalan dengan 

paradigma Education 5.0, yang menekankan keseimbangan antara 

kecerdasan spiritual, emosional, dan digital dalam sistem 

pendidikan abad ke-21 (Firnando et al., 2025). 

Banyak penelitian menegaskan perlunya transformasi 

Pendidikan Agama Islam agar tetap kontekstual di tengah 

perubahan sosial dan kemajuan teknologi. Perlu adanya 

pembaruan kurikulum PAI yang lebih dialogis, reflektif, dan adaptif 

terhadap isu-isu kontemporer seperti lingkungan hidup, 

perkembangan teknologi, serta persoalan kemanusiaan global. 

Upaya membangun kembali relevansi PAI bagi generasi 

digital menuntut strategi yang menitikberatkan pada tiga dimensi 

utama: integrasi nilai, transformasi pedagogi, dan adaptasi digital. 

Integrasi nilai menuntut agar ajaran Islam dipresentasikan dalam 

konteks kehidupan modern tanpa mengaburkan substansi moral 

yang terkandung di dalamnya. Transformasi pedagogi berarti 

penggunaan metode pembelajaran yang aktif, kolaboratif, dan 

berorientasi pada proyek, sehingga mampu menumbuhkan 

kedekatan emosional dan spiritual peserta didik. Sementara itu, 

adaptasi digital menekankan pentingnya teknologi sebagai sarana 

pembelajaran kreatif dan media dakwah modern yang mampu 

menandingi derasnya arus informasi global.  

 

 



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah 

160 

 

 

 

 

BAB 10 

MEMBANGUN PENDIDIKAN HUMANIS 

DI ERA AI 

 

Di tengah arus deras transformasi digital, pendidikan 

menghadapi tantangan mendasar yaitu bagaimana tetap 

membentuk manusia yang utuh, bukan sekadar pengguna 

teknologi yang canggih. Artificial Intelligence (AI) telah merambah 

ruang-ruang kelas, menggantikan sebagian fungsi guru dalam 

mengeksplorasi materi pelajaran, mempersonalisasi ruang-ruang 

pembelajaran, hingga mengotomatisasi evaluasi. Namun, di balik 

kemajuan itu, tersimpan pertanyaan filosofis yang tak sederhana, 

“Apakah pendidikan, jika kondisi seperti demikian, masih mampu 

menyentuh sisi terdalam kemanusiaan?” 

Pendidikan humanis bukanlah nostalgia masa lalu, 

melainkan kebutuhan mendesak di era AI. Pendidikan humanis 

menempatkan peserta didik sebagai subjek yang tumbuh dalam 

relasi, nilai, dan makna. Seperti ditegaskan oleh Biesta (2021), 

pendidikan yang baik bukan hanya tentang “belajar lebih 

banyak”, tetapi tentang “menjadi seseorang” dalam dunia yang 

kompleks. Dalam konteks ini, Pendidikan Agama Islam (PAI) 

memiliki posisi strategis untuk menjembatani antara kemajuan 

teknologi dan kedalaman religiusitas. 

Studi Holmes et.al (2019) menunjukkan bahwa AI dapat 

memperkuat akses dan efisiensi pembelajaran, tetapi berisiko 

mengurangi dimensi dialogis dan reflektif jika tidak dirancang 

secara etis. Sementara itu, kajian Hanif (2025) menggarisbawahi  

bahwa pembelajaran berbasis proyek keislaman yang 

memanfaatkan teknologi justru dapat memperkuat keterlibatan 



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah 

161 

 

siswa dalam memahami nilai-nilai Islam secara kontekstual dan 

aplikatif. Lebih jauh, integrasi PAI dengan kegiatan sosial dan 

komunitas terbukti mampu membentuk karakter digital yang 

beretika. Studi Amirudin et.al (2025) menunjukkan bahwa 

pendidikan agama yang menggabungkan dengan praktik sosial 

menghasilkan peserta didik yang tidak hanya religius, tetapi juga 

inklusif dan adaptif terhadap perubahan zaman. 

Bab ini hadir sebagai refleksi dan tawaran praksis untuk 

membangun pendidikan humanis di era AI. Lima subtema akan 

dibahas secara mendalam yaitu: (1) studi kasus pembelajaran PAI 

berbasis teknologi, (2) inovasi pembelajaran berbasis proyek 

keislaman, (3) model integrasi PAI dengan kegiatan sosial dan 

komunitas, (4) praktik-praktik dari sekolah/madrasah dalam 

membangun karakter Islami berbasis digital, dan (5) rekomendasi 

implementasi PAI yang efektif untuk generasi masa depan. 

Dengan pendekatan yang menggabungkan data empiris dan 

refleksi filosofis, bab ini mengajak pembaca untuk tidak sekadar 

mengikuti arus teknologi, tetapi mengarahkan teknologi untuk 

membentuk manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak 

mulia dalam kerangka pendidikan humanis. 

1. Studi kasus pembelajaran PAI berbasis teknologi 

Di ruang-ruang kelas yang dulu hanya diisi papan tulis dan 

buku cetak, kini hadir layar, aplikasi, dan platform daring yang 

menjadi bagian tak terpisahkan dari proses belajar. Pendidikan 

Agama Islam (PAI), yang selama ini identik dengan metode 

ceramah dan hafalan, perlahan bertransformasi. Di era digital ini, 

Guru PAI dituntut bukan hanya sebagai penyampai ilmu (transfer 

of knowledge), tetapi sebagai fasilitator spiritual yang mampu 

menjembatani teknologi dengan nilai-nilai keislaman, atau kami 

sebut dalam buku ini sebagai fasilitator tekno-teologi. 

Salah satu contoh nyata datang dari Sekolah.mu di Bandung, 

yang menerapkan model blended learning dalam pembelajaran 

PAI. Menurut penelitian Hidayah (2022), Guru PAI di Sekolah.mu 

memanfaatkan platform digital untuk menyampaikan materi 

secara interaktif, menggunakan video, kuis daring, dan forum 

diskusi. Hasilnya, siswa tidak hanya lebih aktif, tetapi juga 

menunjukkan pemahaman yang lebih mendalam terhadap nilai-



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah 

162 

 

nilai Islam karena pembelajaran berlangsung dalam ritme yang 

fleksibel dan personal. 

Penggunaan teknologi dalam pembelajaran, sebagaimana 

penelitian Hidayah tersebut, harus didasarkan pada 

pertimbangan yang rasional yang mengharuskan adaptif terhadap 

dinamisasi yang terjadi. Misalnya adalah tentang kebijakan 

belajar dari rumah akibat pandemi covid-19 yang melanda dunia 

sehingga berimplikasi pada pentingnya teknologi mutakhir yang 

membantu suksesnya keberlangsungan pembelajaran. Dalam 

penelitian tersebut ditegaskan bahwa pola blended learning 

menjadi pilihan yang tepat di mana bantuan materi serta media 

secara digital melalui penerapan metode yang relevan dapat 

membantu guru untuk menyampaikan materi ajar dengan tetap 

dapat menginternalisasikan nilai-nilai karakter kepada siswa.      

Contoh lain adalah Bina Qur’ani dan Islamic Development 

Network di Bogor, yang dijadikan studi kasus oleh Zakiyyah 

(2025). Penelitian Zakiyyah menginformasikan bahwa di lembaga 

tersebut, teknologi digunakan secara sistematis dalam kerangka 

Total Quality Management (TQM), mulai dari perencanaan 

kurikulum digital, pelatihan guru, hingga evaluasi berbasis data. 

Pembelajaran PAI tidak hanya berlangsung di kelas, tetapi juga 

melalui aplikasi mobile yang memungkinkan siswa mengakses 

materi tafsir, hadis, dan refleksi harian secara mandiri. 

Penelitian Zakiyyah tersebut menggambarkan pula bahwa 

penggunaan teknologi digital dalam pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam (PAI) dari perspektif TQM bertujuan untuk 

meningkatkan mutu pembelajaran dengan mengoptimalkan 

teknologi (seperti e-learning, aplikasi materi, dan manajemen 

tugas) tanpa meninggalkan peran guru sebagai penentu utama 

dalam transfer nilai dan karakter. TQM, sebagaimana hasil 

penelitian tersebut, berfungsi memastikan integrasi dari sisi 

teknologi digital yang bertujuan mencapai standar kualitas tinggi, 

namun tetap menjaga nilai-nilai fundamental agama, seperti 

bimbingan individual dan keteladanan (uswah).   

Sementara itu, di SMA dan MA di Salatiga, penelitian oleh  

Ma’arif and Nursikin (2024) menunjukkan bahwa Guru PAI mulai 

mengintegrasikan aplikasi interaktif seperti Google Classroom dan 

Quizizz untuk membangun keterlibatan siswa. Meski tantangan 



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah 

163 

 

seperti keterbatasan akses dan kesiapan guru masih ada, 

pendekatan ini membuka ruang baru bagi pembelajaran yang 

lebih kontekstual dan dialogis. 

Namun, penelitian Ma’arif dan Nursikin menggarisbawahi 

pada tantangannya. Menurut kedua peneliti, tantangannya 

adalah bagaimana memastikan bahwa informasi yang mereka 

terima bersifat valid, sesuai dengan ajaran Islam yang benar, dan 

tidak menyesatkan. Guru PAI harus aktif dalam mengarahkan 

siswa untuk menggunakan sumber-sumber yang dapat dipercaya  

dan relevan dengan kurikulum PAI. Guru juga harus mendorong  

siswa untuk mengembangkan kemampuan berpikir kritis dalam 

menyaring informasi, sehingga mereka tidak mudah terpengaruh  

oleh konten digital yang bersifat provokatif atau bertentangan 

dengan nilai-nilai Islam. Dengan demikian, Guru PAI menjadi 

penjaga literasi agama digital di tengah arus informasi yang tidak 

terkontrol. 

Dari berbagai hasil penelitian yang telah diuraikan 

sebelumnya tentang pemanfaatan teknologi dalam pembelajaran 

tersebut, ada satu hal yang perlu dijaga yaitu ruh pendidikan. 

Teknologi sangat penting, namun hanya sebagai alat bantu. Hal 

utama adalah bagaimana guru tetap menjadi teladan dan 

penuntun spiritual, bagaimana siswa tetap diajak merenung 

(deep learning), bertanya, dan menemukan makna (meaningfull 

learning). Dalam konteks ini, pembelajaran PAI berbasis teknologi 

harus dirancang bukan hanya untuk menyampaikan konten, 

tetapi untuk membangkitkan kesadaran, memperkuat akhlak, 

dan membentuk karakter digital yang beretika. 

2. Inovasi pembelajaran berbasis proyek keislaman 

 Di tengah tuntutan zaman yang menekankan kreativitas, 

kolaborasi, dan pemecahan masalah, pembelajaran agama tidak 

lagi cukup hanya disampaikan lewat ceramah dan hafalan. Anak-

anak hari ini hidup dalam dunia yang bergerak cepat, penuh 

tantangan nyata, dan membutuhkan ruang untuk mengalami, 

bukan sekadar mengetahui. Di sinilah pendekatan Project-Based 

Learning (PjBL) dalam Pendidikan Agama Islam menemukan 

relevansinya. 



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah 

164 

 

 PjBL bukan sekadar metode, melainkan cara berpikir yang 

mengajak siswa untuk menjadikan nilai-nilai Islam sebagai lensa 

dalam melihat dunia. Sebuah artikel dari Budiono et.al (2024) 

memberikan penjelasan tentang bagaimana penerapan PjBL 

dalam pembelajaran PAI. Misalnya, siswa diminta merancang 

kampanye digital bertema “Islam Rahmatan Lil ‘Alamin” yang 

disebarkan melalui media sosial. Menurut para peneliti, proyek 

ini tidak hanya melatih literasi digital, tetapi juga memperkuat 

pemahaman siswa tentang dakwah yang santun dan inklusif. 

 Penelitian Pratiwi et.al (2024) menegaskan bahwa 

pengembangan bahan ajar digital yang mengintegrasikan metode 

PjBL di SMPN 21 Bandung memiliki potensi besar untuk 

meningkatkan keterlibatan siswa dan mendalami pemahaman 

mereka terhadap nilai-nilai agama Islam. Siswa dapat lebih aktif 

dalam membangun proyek-proyek yang berhubungan dengan 

ajaran Islam, serta mengaplikasikan nilai-nilai tersebut dalam 

kehidupan sehari-hari. Penelitian ini memberikan kontribusi 

dalam merancang bahan ajar yang relevan dan efektif untuk 

mendukung pendidikan agama di tingkat SMP, dengan 

memanfaatkan teknologi digital dan pendekatan pembelajaran 

kolaboratif. 

 Penelitian Pratiwi tersebut memaparkan data bahwa hanya 

50% guru yang mempunyai bahan ajar digital seperti buku 

elektronik. Sementara di lain sisi, siswa mengalami kesulitan 

memahami sumber belajar dalam bentuk paket. Kondisi tersebut 

menunjukkan bahwa di SMP Negeri 21 Bandung dibutuhkan 

pengembangan bahan ajar digital untuk memunjang 

pembelajaran siswa. Asumsi tersebut diperkuat hasil riset mereka 

bahwa 98% siswa menyenangi pembelajaran menggunakan media 

digital dan 92% siswa ingin mencoba menggunakan bahan ajar 

digital. Media pembelajaran yang beragam dapat dimasukkan 

dalam bahan ajar digital dapat beragam, bisa berupa gambar, 

video, animasi bergerak. Selain itu, dapat juga dimasukkan 

evaluasi dalam bentuk kuis menggunakan google form, quizizz 

maupun kahoot. 

 Selanjutnya artikel Mukhlas (2024) menggarisbawahi bahwa 

pemanfaatan teknologi, seperti platform daring, aplikasi mobile, 

dan konten multimedia, dapat meningkatkan aksesibilitas, daya 



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah 

165 

 

tarik, dan fleksibilitas pembelajaran agama Islam. Strategi 

kontekstual yang mengaitkan ajaran agama dengan kehidupan 

sehari-hari juga menjadi aspek penting dalam menciptakan 

pembelajaran yang sesuai dan bermakna. Artikel ini 

menyimpulkan bahwa kombinasi pendekatan pembelajaran aktif, 

teknologi, dan strategi kontekstual dapat meningkatkan 

efektivitas pembelajaran agama Islam dalam membentuk generasi 

yang mampu mengimplementasikan nilai-nilai agama dalam 

menghadapi tantangan zaman. 

 Kajian Mukhlas tersebut memiliki implikasi bahwa inovasi 

pembelajaran menjadi sangat penting dalam menghadapi 

tantangan pembelajaran di era digital. Inovasi pembelajaran 

dapat meningkatkan kualitas pembelajaran dan hasil belajar 

siswa. Penerapan teknologi dalam pembelajaran menjadi hal yang 

tidak dapat dihindari dalam era digital, sehingga inovasi 

pembelajaran sangat penting untuk dapat menyesuaikan diri 

dengan perkembangan teknologi dan memanfaatkannya secara 

optimal dalam proses pembelajaran.  

 Dikuatkan oleh kajian Patrysha (2024) bahwa pendekatan 

pembelajaran berbasis proyek dalam PAI terbukti mampu 

meningkatkan minat dan motivasi siswa dalam proses belajar. 

Melalui metode ini, peserta didik tidak hanya memperoleh 

pemahaman teoritis, tetapi juga mampu mengaplikasikan nilai-

nilai keislaman dalam kehidupan sehari-hari. Kegiatan proyek 

mendorong keterlibatan aktif siswa dan memperkuat relevansi 

pembelajaran dengan realitas sosial mereka. Model ini juga 

berkontribusi pada pengembangan keterampilan sosial siswa, 

seperti kemampuan bekerja sama dalam tim, berkomunikasi 

secara efektif, dan menyelesaikan masalah secara kreatif. Dalam 

perannya sebagai fasilitator, guru memberikan tantangan dan 

tugas yang mendorong siswa untuk menggali serta 

mengembangkan potensi diri mereka secara optimal. Melalui 

pengalaman langsung dalam proyek-proyek yang dirancang, 

siswa memperoleh pemahaman yang lebih mendalam terhadap 

ajaran Islam. Interaksi nyata dengan nilai-nilai agama dalam 

konteks kehidupan sehari-hari menjadikan pembelajaran lebih 

bermakna dan membentuk karakter yang kuat. Tahapan-tahapan 

dalam model ini dirancang untuk mengintegrasikan aspek 

spiritual, sosial, dan intelektual secara seimbang. 



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah 

166 

 

 

 Penting diketahui bahwa pembelajaran berbasis proyek 

merupakan proses pembelajaran yang diperluas dengan 

penyelidikan dan tantangan untuk merangsang pertumbuhan 

dan penguasaan keterampilan abad 21 dalam kehidupan nyata 

siswa, yang didasari oleh teori belajar kontruktivis, konstruktivis 

sosial, eksperiensial, mandiri, dan berbasis penemuan. Dalam 

upaya memaksimalkan kinerja pembelajaran berbasis proyek, 

Langkah-langkah harus dilakukan secara ketat dan optimal. 

 Pembelajaran berbasis proyek (PjBL) menurut Firmansyah 

(2024) melibatkan peserta didik dalam pengerjaan proyek-proyek 

bermakna yang menggabungkan berbagai bidang ilmu, 

mendorong pemahaman yang mendalam serta penerapan 

pengetahuan secara nyata. Berikut adalah tahapan utama dalam 

pendekatan PjBL: 

1. Pertanyaan Kunci (Essential Questions). Tahapan awal dalam 

PjBL dimulai dengan merumuskan pertanyaan inti yang 

menjadi landasan proyek. Pertanyaan ini berfungsi sebagai 

arah pembelajaran, menjaga fokus dan relevansi kegiatan. 

Dengan pertanyaan terbuka, guru mendorong siswa untuk 

menyelami isu-isu kompleks, sehingga tercipta proses berpikir 

kritis dan eksploratif. 

2. Tahap Perencanaan (Planning Phase). Pada fase ini, siswa dan 

guru bekerja sama untuk menentukan ruang lingkup proyek. 

Kegiatan meliputi diskusi ide, penetapan tujuan, serta 

penyusunan jadwal kerja. Perencanaan yang matang 

memastikan semua pihak memahami peran masing-masing, 

sehingga tercipta kerja tim yang solid dan rasa tanggung jawab 

bersama. 

3. Pelaksanaan dan Pemantauan (Implementing and Monitoring). 

Setelah rencana disusun, siswa mulai menjalankan proyek. 

Pemantauan secara berkala sangat penting untuk mendeteksi 

hambatan sejak dini dan melakukan penyesuaian sebelum 

terjadi keterlambatan. Umpan balik yang terus-menerus juga 

memperkuat kolaborasi antar anggota kelompok. 

4. Evaluasi Kinerja Siswa (Assessing Student Performance) 

Penilaian dalam PjBL harus sesuai dengan tujuan proyek, 

mencakup proses dan hasil akhir. Evaluasi ini digunakan 



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah 

167 

 

untuk menilai pencapaian siswa terhadap tujuan pembelajaran 

dan memberikan masukan untuk peningkatan di masa depan. 

5. Refleksi dan Evaluasi Pengalaman (Evaluating Experience 

Outcomes). Tahapan terakhir adalah refleksi, di mana siswa 

berbagi pengalaman selama mengerjakan proyek dan menilai 

manfaatnya bagi kehidupan mereka secara pribadi. 

 

3. Model integrasi PAI dengan kegiatan sosial dan komunitas 

 Pendidikan Agama Islam (PAI) tidak lahir di ruang hampa. Ia 

tumbuh dalam denyut kehidupan, dalam interaksi manusia, dan 

dalam kerja-kerja sosial yang nyata. Di tengah tantangan zaman 

yang kerap memisahkan antara pengetahuan dan tindakan, 

integrasi PAI dengan kegiatan sosial dan komunitas menjadi jalan 

penting untuk mengembalikan ruh pendidikan yakni membentuk 

manusia yang peduli, berempati, dan bertanggung jawab. 

Integrasi PAI dengan kegiatan sosial dan komunitas merupakan 

pendekatan pedagogis yang menekankan pentingnya 

pembelajaran agama yang aplikatif dan kontekstual. Dalam model 

ini, nilai-nilai Islam seperti humanis-sosial tidak hanya diajarkan 

secara teoretis, tetapi juga diwujudkan melalui partisipasi aktif 

siswa dalam kegiatan sosial. Menurut penelitian oleh Wahyuni 

(2025), integrasi ini mampu membentuk karakter siswa yang 

religius sekaligus memiliki kepekaan sosial yang tinggi. 

 Integrasi PAI dengan kegiatan sosial dan komunitas adalah 

bagian dari transmisi yang berbasis teori-teori sosiologi. Sebagai 

contoh penelitian Norianda (2021) yang berhasil 

menginformasikan tentang budaya sekolah “Jumat Berkah” di 

SMP Negeri 1 Matan Hilir Selatan. Menurut penelitian ini, budaya 

sekolah tersebut mangandung nilai religius, nasionalisme, 

kreativitas dan gotong royong yang dapat diinternalisasikan 

kepada peserta didik sebagai upaya untuk membentuk dan 

memperbaiki karakter. Karakter yang dapat dibentuk melalui 

budaya sekolah Jumat Berkah adalah karakter tangguh, bersih 

dan sehat, disiplin, peduli lingkungan, kerja sama, tanggung 

jawab, kreatif dan tolong menolong. 

 Penelitian tersebut menggambarkan beberapa kegiatan dalam 

budaya Jumat Berkah, yaitu: (1) Jumat sehat, yakni kegiatan 

senam pagi yang dilaksanakan dengan latar belakang kurangnya    



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah 

168 

 

kesadaran warga sekolah untuk memperhatikan kesehatan, (2) 

Jumat bersih, yakni kegiatan yang rutin dilaksanakan setelah    

kegiatan Jumat Sehat, (3) Jumat sedekah, yakni kegiatan  

bersedekah yang dilaksanakan karena keinginan warga sekolah 

di SMP Negeri 1 Matan Hilir Selatan untuk ikut berpartisipasi 

dalam kegiatan sosial seperti memberi santunan kepada orang 

yang membutuhkan, membantu korban bencana alam dan lain 

sebagainya. 

 Sebenarnya cukup banyak sekolah-sekolah yang telah 

membudayakan Jum’at Berkah, atau pembudayaan-

pembudayaan lain seperti Pesantren Ramadhan atau Ramadhan 

Berkah, dan termasuk program pembudayaan yang penting 

digelorakan berkaitan dengan pendidikan agama dan peduli 

lingkungan. Sebagai contoh kajian karya Milla (2025) tentang 

Islamic Green School. Program ini merupakan pendekatan 

pendidikan yang menitikberatkan pada pelestarian lingkungan 

dan prinsip keberlanjutan. Lembaga pendidikan seperti 

sekolah/madrasah atau pesantren diharapkan memiliki 

komitmen kuat dalam membentuk peserta didik yang memiliki 

kesadaran ekologis dan tanggung jawab sosial. Pembangunan 

sekolah dilakukan dengan mengacu pada prinsip ramah 

lingkungan, termasuk pemanfaatan bahan bangunan 

berkelanjutan dan sumber energi terbarukan. 

 Kajian tersebut menggarisbawahi pentingnya sekolah untuk 

mendorong penerapan kebiasaan hijau seperti kegiatan daur 

ulang, pertanian tanpa bahan kimia, serta penghematan dan 

pelestarian air. Gagasan Islamic Green School berpijak pada 

keyakinan bahwa nilai-nilai pelestarian lingkungan telah 

tercantum dalam ajaran Islam melalui Al-Qur’an dan As-Sunnah. 

Pendekatan ini tidak hanya menekankan pada aspek akademik, 

tetapi juga pembelajaran langsung mengenai cara menjaga alam. 

Oleh karena itu, Islamic Green School mengusung pendidikan 

yang menyeluruh, mencakup pengembangan karakter (green 

mind), kurikulum berbasis lingkungan (green curriculum), 

pengelolaan sekolah yang berkelanjutan (green management), 

serta kegiatan sekolah yang mendukung budaya peduli 

lingkungan (green activity). Semua elemen tersebut dirancang 

untuk mewujudkan pendidikan yang berpadu dengan nilai-nilai 



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah 

169 

 

Islam dalam menjaga kelestarian alam dan menerapkan gaya 

hidup berwawasan lingkungan. 

  

 Uraian tentang model-model integrasi tersebut menunjukkan 

bahwa ketika PAI bersentuhan langsung dengan kehidupan 

sosial, maka ia menjadi lebih hidup dan lebih bermakna. Siswa 

tidak hanya belajar tentang zakat, sedekah, ukhuwah, atau 

tentang konsep peduli lingkungan tetapi mereka mengalaminya, 

merasakannya, dan menjadikannya bagian dari identitas mereka. 

Di sinilah pendidikan agama menemukan kekuatannya, bukan 

dalam hafalan konsep dan keterampilan ritual, tetapi dalam 

tindakan nyata yang membentuk karakter. 

4. Praktik baik dari sekolah/madrasah dalam membangun 

karakter digital Islami 

 Di era ketika layar menjadi jendela utama anak-anak melihat 

dunia, membangun karakter Islami tidak lagi cukup dilakukan di 

ruang kelas. Ia harus hadir di ruang digital, di media sosial, di 

platform pembelajaran, bahkan dalam cara siswa berinteraksi 

secara daring. Pendidikan Agama Islam (PAI) di sekolah dan 

madrasah kini memikul tanggung jawab baru yakni membentuk 

karakter digital yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berakhlak. 

 Sebagai contoh sekolah Auliya Jombang Ciputat. Sekolah ini 

memadukan kurikulum nasional, kurikulum khas sekolah yang 

disebut kurikulum saleh, dan menerapkan pula kurikulum 

internasional Cambridge. Dengan mengusung topik keunggulan 

pembelajaran berbasis teknologi di sekolah Islam terpadu, 

sekolah ini berkomitmen terhadap 10 hal esensial yaitu: 

a. Akses ke sumber daya pembelajaran yang luas; 

b. Pembelajaran interaktif dan multimedia; 

c. Adaptasi kurikulum yang fleksibel; 

d. Penggunaan platform pembelajaran daring; 

e. Pemanfaatan aplikasi pendidikan islami; 

f. Meningkatkan keterlibatan siswa; 

g. Evaluasi dan umpan balik secara cepat; 

h. Peningkatan keterampilan teknologi siswa; 

i. Koneksi global dan belajar dari dunia nyata; 



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah 

170 

 

j. Penggunaan teknologi kecerdasan buatan (AI) untuk 

personalisasi pembelajaran.  

(Sumber: https://sekolahauliya.sch.id/ (Auliya, 2025). 

Selanjutnya ada Majelis Pendidikan Darul Hikam yang 

menerapkan pembelajaran berbasis teknologi informasi melalui 

berbagai inovasi digital, seperti penggunaan papan digital, sistem 

e-learning, dan media pembelajaran berbasis digital. Teknologi ini 

dimanfaatkan untuk mendukung proses belajar yang relevan 

dengan tuntutan abad ke-21, sekaligus membekali siswa dengan 

keterampilan digital yang esensial (Sumber: 

https://www.instagram.com/reel/DOxyjJdkwFg/, Diakses 25 

September 2025). Salah satu bentuk penerapan teknologi adalah 

penggunaan papan digital, yang telah didistribusikan ke berbagai 

sekolah di Indonesia dan digunakan di Darul Hikam untuk 

menciptakan pengalaman belajar yang lebih interaktif dan 

bermakna. Selain itu, sekolah juga mengadopsi platform e-

learning untuk mendukung kegiatan belajar mengajar secara 

daring, termasuk sistem yang dikembangkan oleh Telkom 

University khusus untuk SD Darul Hikam. 

Di Darul Hikam, media digital seperti flipbook telah 

digunakan sebagai alat bantu pembelajaran dan terbukti mampu 

meningkatkan hasil belajar siswa. Untuk mendukung layanan 

literasi, Majelis Pendidikan Darul Hikam juga mengembangkan 

sistem manajemen perpustakaan berbasis website, hasil 

kolaborasi dengan Telkom University. Pada jenjang SMA, siswa 

diarahkan untuk menguasai teknologi informasi sebagai bagian 

dari persiapan menghadapi tantangan masa depan. Program SMA 

Unggulan Darul Hikam menekankan pentingnya penguasaan IT 

sebagai kompetensi utama di era digital, sejalan dengan visi 

pendidikan abad ke-21. 

Contoh lainnya adalah hasil penelitian Tobib et al. (2025) 

tentang implementasi pembelajaran PAI berbasis digital di SMA 

Yadika Bandar Lampung, serta menganalisis perannya dalam 

membentuk karakter religius dan literasi digital siswa Generasi 

Alpha. Implementasi pembelajaran PAI berbasis digital di SMA 

Yadika terbukti mampu meningkatkan semangat belajar siswa, 

memperkuat pemahaman nilai-nilai keislaman melalui media 

digital, serta mendorong mereka menjadi pengguna teknologi 

https://sekolahauliya.sch.id/
https://www.instagram.com/reel/DOxyjJdkwFg/


Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah 

171 

 

yang cerdas dan inovatif. Peran Guru PAI sangat krusial dalam 

membimbing siswa agar tetap berpegang pada prinsip-prinsip 

Islam saat beraktivitas di dunia digital. 

Model pembelajaran ini tidak hanya membentuk karakter 

religius siswa, tetapi juga mengasah kemampuan berpikir kritis, 

kerja sama, dan kreativitas dalam lingkungan digital. 

Berdasarkan hasil penelitian, disarankan adanya pelatihan rutin 

bagi guru serta dukungan kebijakan dari pihak sekolah guna 

memaksimalkan proses digitalisasi pembelajaran PAI sebagai 

strategi pembentukan karakter Islami dan keterampilan digital 

yang relevan dengan tuntutan abad ke-21. 

 Tentu masih banyak contoh lainnya. Beberapa contoh 

praktik baik dari beberapa sekolah yang telah disajikan 

menunjukkan bahwa membangun karakter digital Islami 

bukanlah hal yang utopis. Ia bisa dimulai dari kebiasaan kecil, 

dari konten yang dikonsumsi, dari cara siswa berbicara di ruang 

digital. Hal yang dibutuhkan adalah kesadaran kolektif dari guru, 

orang tua, dan institusi pendidikan untuk menjadikan dunia 

digital sebagai ruang dakwah, bukan sekadar hiburan. 

5. Rekomendasi implementasi PAI yang efektif untuk 

generasi masa depan 

 Masa depan bukan sekadar ruang waktu yang belum tiba. Ia 

adalah cermin dari keputusan-keputusan pendidikan hari ini. Di 

tengah perubahan sosial, teknologi, dan budaya yang begitu 

cepat, Pendidikan Agama Islam (PAI) memikul tanggung jawab 

besar yakni membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga matang secara spiritual dan sosial. 

 PAI di era digital perlu diimplementasikan dengan 

pendekatan yang adaptif dan kontekstual. Guru PAI disarankan 

untuk memanfaatkan teknologi digital dan kecerdasan buatan 

sebagai media pembelajaran yang interaktif dan menarik. 

Penggunaan aplikasi pembelajaran berbasis AI, seperti chatbot 

untuk tanya jawab keislaman, video pembelajaran interaktif, 

serta platform e-learning yang terintegrasi dengan nilai-nilai 

Islam, dapat meningkatkan keterlibatan siswa dan memperluas 

akses terhadap materi keagamaan secara fleksibel dan personal. 



Kama Abdul Hakam & Mokh. Iman Firmansyah 

172 

 

 Selain aspek teknologi, pendekatan humanis dalam PAI 

harus tetap menjadi fondasi utama. Guru berperan sebagai 

pembimbing spiritual yang tidak hanya menyampaikan materi, 

tetapi juga membangun hubungan emosional yang positif dengan 

siswa. Melalui pendekatan empatik dan dialogis, siswa akan 

merasa dihargai dan lebih terbuka dalam memahami ajaran Islam 

secara mendalam. Integrasi nilai-nilai kasih sayang, toleransi, 

dan keadilan dalam pembelajaran akan membentuk karakter 

yang kuat dan relevan dengan tantangan zaman. 

 Untuk mendukung keberhasilan implementasi ini, sekolah 

dan pemangku kebijakan pendidikan perlu menyediakan 

pelatihan berkelanjutan bagi Guru PAI dalam penguasaan 

teknologi dan pedagogi digital. Selain itu, penting untuk 

merancang kurikulum PAI yang responsif terhadap 

perkembangan teknologi dan kebutuhan generasi digital native. 

Dengan sinergi antara teknologi, nilai-nilai kemanusiaan, dan 

ajaran Islam, PAI dapat menjadi pilar utama dalam membentuk 

generasi masa depan yang religius, cerdas digital, dan berakhlak 

mulia. 

 

 



 

 
173 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdullah, A. (2006). Islam sebagai ilmu: Epistemologi, metodologi, 

dan etika. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Abdullah, M. A. (2018). Project-Based Learning dalam Pendidikan 

Agama Islam: Teori dan Aplikasi. Deepublish. 

Abubakari, M. S., Gamal, A. N. Z., & Musa, J. (2023). Digital 

Learning Acceptance in Islamic Education: Validity and 

Reliability Testing of the Modified Technology Acceptance 

Model. Canadian Journal of Educational and Social Studies, 

3(6), 27–42. https://doi.org/10.53103/CJESS.V3I6.185 

Abubakari, M. S., Shafik, W., & Hidayatullah, A. F. (2024). 

Evaluating the Potential of Artificial Intelligence in Islamic 

Religious Education (pp. 216–239). 

https://doi.org/10.4018/979-8-3693-2728-9.ch010 

Achruh, Rapi, M., Rusdi, M., & Idris, R. (2024). Challenges and 

Opportunities of Artificial Intelligence Adoption in Islamic 

Education in Indonesian Higher Education Institutions. 

International Journal of Learning, Teaching and Educational 

Research, 23(11), 423–443. 

https://doi.org/10.26803/IJLTER.23.11.22 

 Adeni, S., & Harahap, M. A. (2023). Islamic values and digital 

media ethics in santri-family communication in the digital era. 

Inject: Interdisciplinary Journal of Communication, 8(1), 45–

62. 

Adzim, M. F. (2021). Sinergitas Tri Pusat Pendidikan dalam 

Penguatan Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Peseta Didik. An-

Nuha: Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya Dan Sosial, 

8(1), 79–96. 

Ahmadi, M. A., Khasanah, U., Faza, P. R., Adelia, T., Satiti, S. W. 

A., Agustina, A., Pratama, S. Y., & Fanny, D. M. (2024). 

Muamalah Fiqh Analysis of the Use of Shopee Paylater: (Case 

Study on the Shopee Application). AT-TASYRI’: JURNAL 

ILMIAH PRODI MUAMALAH, 16(1), 31–40. 

https://doi.org/10.47498/TASYRI.V16I1.2771 

Al-Alwani, T. J. (1991). Adab al-Ikhtilaf fi al-Islam. International 

Institute of Islamic Thought. 

Al-Attas, Syekh Muhammad Naquib al-. (1980). The Concept of 

Education in Islam. Muslim Youth Movement of Malaysia. 



 

 
174 

 

Al-Ghazali, A. H. (1997). Al-Mustasfa min ‘ilm al-usul. Beirut: Dar 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Ghazali, A. H. (2011). Ihya' Ulum al-Din. Dar al-Minhaj. 

Ali, M. (2021). Etika digital dalam perspektif pendidikan Islam. 

Jakarta: Kencana. 

Al-Qardhawi, Y. (1996). Dirasah fi Fiqh Maqasid al-Syari'ah: Baina 

al-Maqasid al-Kulliyyah wa al-Nusus al-Juz'iyyah. Dar al-

Shuruq. 

Al-Qur’an, Surah Al-Isra’ [17]:36; Surah Az-Zalzalah [99]:7–8. 

Al-Syaibany, O. M. T. (1979). Falsafah Pendidikan Islam. Bulan 

Bintang. 

Amalia Nur Milla, Y. D., Tati Suryati Syamsudin, R., & Fitma Fitria 

Iqlima, D. L. (2025). Islamic Green School Pedoman Praktis 

Sekolah Ramah Lingkungan. In: Lekkas. 

Amilusholihah, A., & Ramadhan, N. J. H. (2025). Exploring The 

Implementation of Artificial Intelligence in Islamic Education: 

A Systematic Literature Review. Ngaji: Jurnal Pendidikan 

Islam, 5(1), 3–17. https://doi.org/10.24260/NGAJI.V5I1.95 

Amirudin, A., Muzaki, I. A., & Nurhayati, S. (2025). Problem-Based 

Learning as a Pedagogical Innovation for Transforming Higher 

Education Students' Islamic Religious Comprehension. 

Educational Process: International Journal, 18, e2025412.  

Amri, Z. (2020). Living Islam: Pendekatan antropologis dalam studi 

agama. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Anderson, L. W., & Krathwohl, D. R. (2021). A Taxonomy for 

Learning, Teaching and Assessing A Revision of Bloom’s 

Taxonomy of Educational Objectives (Complete Edition). 

Longman. 

https://www.scirp.org/reference/referencespapers?referencei

d=1223916 

Andriani, A. (2023). Parenting Generasi Alpha Di Era Digital. 

Penerbit Indocamp. 

Anindya, Salsabila, Ma’shum, & Maritsa. (2021). Pengaruh 

Teknologi Dalam Dunia Pendidikan. Jurnal Penelitian Dan 

Kajian Sosial Keagamaan, 18(2). 

Https://Doi.Org/Https://Doi.Org/10.46781/Al-

Mutharahah.V18i2.303 

Anwar, M. A., & Inayati, N. L. (2025). Gamification Of Islamic 

Education: Exploring The Role Of Wordwalls In Increasing 



 

 
175 

 

Student Participation In Learning The Qur’an And Hadith. 

Fikroh: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 18(2), 281–

291. https://doi.org/10.37812/FIKROH.V18I2.1898 

Ardiansyah, D., & Basuki, B. (2023). Implementasi Nilai-nilai 

Kesalehan Sosial di Pondok Pesantren dalam Menghadapi Era 

Society 5.0. Jurnal Inovasi Pendidikan, 1(2), 64–81. 

https://doi.org/10.60132/JIP.V1I2.16 

Ariani, D. (2021). Gamifikasi Untuk Pembelajaran. Jurnal 

Pembelajaran Inovatif. 

Https://Doi.Org/Https://Doi.Org/10.21009/JPI.032.09 

Arifin, Z. (2012). Evaluasi Pembelajaran: Prinsip, Teknik, dan 

Prosedur. PT Remaja Rosdakarya. 

Ariyanto, A., & Fauziati, E. (2022). Pembelajaran Daring di Sekolah 

Dasar dalam Perspektif Teori Belajar Konektivisme George 

Siemens. Jurnal Mitra Swara Ganesha, 9(2), 144–153. 

Arkoun, M. (1994). Rethinking Islam: Common questions, 

uncommon answers. Boulder: Westview Press. 

Arsyad, A. (2013). Media Pembelajaran. PT.RajaGrafindo Persada. 

https://www.rajagrafindo.co.id/produk/media-

pembelajaran/ 

Arsyad, A. (2020). Media Pembelajaran. Jakarta: Raja Grafindo 

Persada. 

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: 

A systems approach. London: The International Institute of 

Islamic Thought (IIIT). 

Auliya, S. (2025). Keunggulan Pembelajaran Berbasis Teknologi di 

Sekolah Islam Terpadu. Retrieved from 

https://www.journey.sekolahauliya.sch.id/keunggulan-

pembelajaran-berbasis-teknologi-di-sekolah-islam-terpadu/. 

Diakses, September 2025 

Auliyah, D. D., & Nursalim, E. (2025). Optimalisasi pembelajaran 

pendidikan agama Islam berbasis teknologi digital. Jurnal 

Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan, 2(3), 394–402. 

Ausubel, D. P. (2000). The nature of meaning and meaningful 

learning. In The acquisition and retention of knowledge: A 

cognitive view (pp. 67–100). Springer. 

Azis, A., Hilmy, M., & Erawati, D. (2025). Integrasi Media dalam 

Pembelajaran: Pendekatan Konstruktivisme Vygotsky: Media 



 

 
176 

 

Integration in Learning: Vygotsky’s Constructivism Approach. 

Anterior Jurnal, 24(3), 1–7. 

Azmi, S. (2013). Menumbuhkan Profesionalisme Guru Dalam 

Pembelajaran Berkelanjutan. Fakultas Keguruan Dan Ilmu 

Pendidikan, 15(1), 1–13. 

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di 

Tengah Tantangan Milenium III. Kencana Prenada Media 

Group. 

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi menuju 

milenium baru. Jakarta: Kencana. 

Beane, J. A. (1995). Curriculum integration and the disciplines of 

knowledge. The Phi Delta Kappan, 76(8), 616–622. 

Beane, J. A. (1997). Curriculum integration: Designing the core of 

democratic education. Teachers College Press. 

Bennett, S., Maton, K., & Kervin, L. (2008). The ‘digital natives’ 

debate: A critical review of the evidence. British Journal of 

Educational Technology, 39(5), 775–786. 

Bety, T. N., & Ariani, D. (2020). Gagasan Generasi Milenial Dan 

Generasi Z Untuk Indonesia Emas 2045. Fianosa Publishing. 

Biesta, G. (2021). World-centred education: A view for the present: 

Routledge. 

Bonwell, C. C., & Eison, J. A. (1991). Active Learning: Creating 

Excitement in the Classroom. ASHE-ERIC Higher Education 

Reports. 

Boss, S., & Krauss, J. (2014). Reinventing Project-Based Learning: 

Your Field Guide to Real-World Projects in the Digital Age. 

International Society for Technology in Education. 

Brookhart, S. M. (2013). How to create and use rubrics for formative 

assessment and grading. ASCD. 

https://books.google.com/books/about/How_to_Create_and_

Use_Rubrics_for_Format.html?hl=id&id=VTbyCyXs8qwC 

Brown, H. D. (2001). Teaching by Principles: An Interactive 

Approach to Language Pedagogy. Longman. 

Budiono, S., Sanusi, M., Ghafur, O. A., & Ardianto, R. A. (2024). 

Pembelajaran pendidikan agama Islam berbasis proyek. 

Jurnal Penelitian Guru Indonesia, 4(3), 1534-1544.  

Bungin, B. (2019). Sosiologi media: Perspektif teknologi, informasi, 

dan digitalisasi media. Jakarta: Kencana. 



 

 
177 

 

Campbell, H. A., & Tsuria, R. (2021). Digital religion: 

Understanding religious practice in digital media. Routledge. 

Campbell, W. K., & Miller, J. D. (2011). The Handbook of 

Narcissism and Narcissistic Personality Disorder: Theoretical 

Approaches, Empirical Findings, and Treatments. Wiley. 

https://books.google.co.id/books?id=_5TKoGb8Oi8C 

Chen, C. C., & Unal, A. F. (2023). Individualism-Collectivism: A 

Review of Conceptualization and Measurement. Oxford 

Research Encyclopedia of Business and Management. 

Chen, L. L., Mirpuri, S., Rao, N., & Law, N. (2021). 

Conceptualization and measurement of digital citizenship 

across disciplines. Educational Research Review, 33, 100379. 

https://doi.org/10.1016/J.EDUREV.2021.100379 

Chinn, C. A. (2011). Educating for Critical Thinking: Thought-

provoking Questions. Educational Psychologist, 46(1). 

Chong, Z.-Y., Koo, A.-C., Rahmat, H., Amir Sharji, E., Lim, K.-Y., & 

Teoh, S.-H. (2025). Online interactive resilience programme for 

final-year university students. Cogent Education, 12(1), 

2474797. 

Christianingrum, Sumar, Saptadi, T. S., & Sari, D. Y. (2025). 

AUGMENTED AND VIRTUAL REALITY. PT Arr Rad Pratama. 

Clark, L. S. (2009). Digital Media and The Generation Gap. 

Information, Communication & Society, 12(3), 388–407. 

https://doi.org/10.1080/13691180902823845 

Cuncic, A. (2023). Why Gen Z Is More Open To Talking About Their 

Mental Health. In Very Well Mind. 

 Daimah, D., Mutala’liah, F. L., & Huda, N. (2024). Digital ethic 

in Islam: The Qur’anic prototype of social media usage. Al-Ijaz: 

Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hukum Islam, 6(1), 23–39. 

Dede, C. (2005). Planning for Neomillennial Learning Styles. 

EDUCAUSE Quarterly, 28(1). 

Diana, I. N., Afandi, M., & Yahya, M. (2020). Service Learning 

[Khidmah] and Students’ Social Intelligence: Nurturing 

Khidmah at Islamic Boarding School of Nurul Huda Malang, 

Indonesia. Proceedings of the 1st International Conference on 

Recent Innovations (ICRI 2018), 1402–1412. 

https://doi.org/10.5220/0009928414021412 

Earl, L. M. (2013). Assessment as Learning: Using Classroom 

Assessment to Maximize Student Learning. SAGE 



 

 
178 

 

Publications. 

https://books.google.co.id/books?id=XKhl7I01o6MC 

Fadlillah, N., & Kusaeri. (2024). Optimizing Assessment for 

Learning in Islamic Education through Authentic and 

Diagnostic Assessment : A Systematic Literature Review. 

Jurnal Kependidikan : Jurnal Hasil Penelitian Dan Kajian 

Kepustakaan Di Bidang Pendidikan, Pengajaran, Dan 

Pembelajaran, 10(2), 654–667. 

https://doi.org/10.33394/JK.V10I2.11555 

Fake, H., & Dabbagh, N. (2023). Designing personalized learning 

experiences: A framework for higher education and workforce 

training. Routledge. 

 Fatimah, S., & Nurhaliza, M. (2022). Media sosial sebagai 

sarana pembentukan karakter Islami generasi muda. Jurnal 

Dakwah dan Komunikasi, 13(3), 301–318. 

Fauziah, Z. (2024). Implementasi Penilaian Psikomotorik 

Pembelajaran PAI melalui Unjuk Kerja Tata Cara Sholat di SMP 

Ma’arif 2 Ponorogo. Muaddib: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 

2(02), 73–83. 

https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/muaddib/a

rticle/view/6457 

Firmansyah, M. I., Anwar, S., Purnamasari, I., & Sudirman, S. 

(2024). Model project based learning (PJBL): Definisi, Unsur-

Unsur, dan Implikasinya Dalam Pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam di Persekolahan. TAKLIM: JURNAL PENDIDIKAN 

AGAMA ISLAM Учредители: Universitas Pendidikan Indonesia 

(UPI), 22(2), 109-126.  

Firnando, H. G., Khair, N., & Setiawati, C. (2025). Religious 

Education 5.0: Concept, Design, and Implementation of 

Adaptive Pedagogy in Islamic Religious Education for the 

Society 5.0 Era. Indonesian Journal of Islamic Educational 

Review, 2(3), 241–254. 

Fithriyah, N. (2020). Digital Spirituality: Integrating Technology in 

Islamic Spiritual Learning. Journal of Islamic Education 

Studies, 8(2). 

 Fitria, N., & Anwar, M. (2020). Moderasi beragama di era 

digital: Relevansi nilai wasatiyyah dalam pendidikan. Jurnal 

Pendidikan Islam, 12(2), 145–160. 



 

 
179 

 

Fleming, N. D. (2001). Teaching and Learning Styles: VARK 

Strategies. Christchurch: N.D. Fleming. 

Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. Herder and Herder. 

Freire, P. (2000). Pedagogy of the oppressed. New York: Continuum. 

Furco, A. (2016). Service-Learning: A Balanced Approach to 

Experiential Education. 

https://unomaha.az1.qualtrics.com/jfe/form/ 

Gibbons, T. (2016). Christianity as public religion in the post-

secular 21st century. In Oxford Research Encyclopedia of 

Communication. Oxford University Press. 

Ginusti, G. N. (2023). The implementation of digital technology in 

online project-based learning during pandemic: EFL students’ 

perspectives. J-SHMIC: Journal of English for Academic, 10(1), 

13–25. 

Gobang, P. M., Repe, M. R., Mandona, K. C. K., Kendo, Y. D., & 

Sari, N. (2025). Efektivitas Google Classroom Sebagai Learning 

Management System Dalam Meningkatkan Interaksi Siswa 

Dan Pengajar. Al-Irsyad Journal of Mathematics Education, 

4(2), 294–306. 

Gustaman, R. F., Rosita, L., Prabawati, M. N., Putra, D. D., Tri 

Wardati Khusniyah, E. S. R., Ramadhan, I. R., Setyawan, F. 

H., Widyaswari, M., & Indrianeu, T. (N.D.). Literasi Digital 

Sebagai Kunci Pendidikan Di Eera Teknologi. Bayfa Cendekia 

Indonesia. 

Habibi, F. N. A., Safitri, S. S. A., & Basuki. (2025). Penggunaan 

Artificial Intelligence Dalam Proses Audit: Sudut Pandang 

Etika Islam. EQUALITY, 28(1), 1–14. 

Https://Doi.Org/Equityvol. 28, No.1, 2025, 1-14DOI: 

Hafidhuddin, D. (2020). Integrasi Islam dan Teknologi dalam 

Pendidikan. Jakarta: Kencana. 

Hamaniuk, V. A., Semerikov, S. O., & Shramko, Y. V. (2025). 

Educational innovation and resilience in crisis: A critical review 

of ICHTML 2025. Educational Dimension, 13, 1–56. 

Hamdi Abdillah, LC., M. (2025). Kompetensi Guru Pendidikan 

Agama Islam. Widina Media Utama. 

Hamdi, S., & Muslimah. (2022). The Dilemma of Applying Authentic 

Assessment to Aqidah Akhlak Subjects. Nazhruna: Jurnal 

Pendidikan Islam, 5(3), 1091–1104. 

https://doi.org/10.31538/NZH.V5I3.2211 



 

 
180 

 

Hammond, L. D. (2000). How Teacher Education Matters. Journal 

of Teacher Education, 51(3). 

 Hamzah, M. (2020). Pendidikan karakter berbasis nilai akhlak 

dalam menghadapi era globalisasi. Jurnal Pendidikan Islam 

Indonesia, 5(2), 145–157. 

Hanif, M. (2025). Islamic Education Design for Generation Z. Asian 

Journal of Natural Sciences, 4(2), 77-92.  

Harianti, W. S., Huwaida, R., Adriwiguna, N. S., & Qudsyi, H. 

(2022). Muraqabah intensification therapy (MIT): an alternative 

Islamic therapy for social media addiction. International 

Journal of Public Health Science (IJPHS), 11(1), 38–46. 

https://doi.org/10.11591/IJPHS.V11I1.21137 

Haris, M., & Kumar, A. (2019). Digital Collaboration in Education: 

Tools and Strategies. Journal of Educational Technology, 45(3). 

Hariyono, H., Judijanto, L., Baka, C., Fatimah, I. F., Haryono, P., 

& Efitra, E. (2025). Literasi Digital dan Media dalam Dunia 

Pendidikan. PT. Green Pustaka Indonesia. 

Haryanto, S. (2015). Antropologi agama: Teori, metode, dan aplikasi 

dalam studi Islam. Jakarta: Kencana. 

Hasan, N. (2009). The making of public Islam: Piety, agency, and 

commodification on the landscape of the Indonesian public 

sphere. Contemporary Islam, 3(3), 229–250. 

Hasanah, N. (2024). Students’ Perception of Using Quizizz 

Gamification for English learning in Islamic Education. AL-

MIKRAJ Jurnal Studi Islam Dan Humaniora (E-ISSN 2745-

4584), 5(01), 1205–1218. 

https://doi.org/10.37680/ALMIKRAJ.V5I01.6231 

 Hasanah, U. (2021). Lingkungan sosial dan pengaruhnya 

terhadap perkembangan akhlak remaja. Jurnal Psikologi 

Islam, 8(2), 201–215. 

 Hasanah, U. (2022). Pendekatan spiritual dalam internalisasi 

nilai moral pada generasi muda. Jurnal Pendidikan Islam, 

14(2), 112–125. 

 Hasanah, U., Rofiqoh, R., & Supriadi, S. (2024). Membangun 

karakter generasi digital melalui literasi digital perspektif 

pendidikan Islam. Equilibrium: Jurnal Pendidikan Islam, 

12(1), 15–32. 



 

 
181 

 

Hashim, R. (2017). Islamic Pedagogy and Teacher Professionalism. 

The International Journal of Learning in Higher Education, 

24(4). 

Hashim, Rosnani & Langgulung, Hasan. (2010). Pendidikan Islam: 

Membangun Manusia Berakhlak Mulia. Kuala Lumpur: IIUM 

Press. 

Hasiana, I., & Pitasari, M. A. R. (2025). Evaluasi Pembelajaran 

Berbasis Taksonomi Bloom dalam Mengembangkan 

Keterampilan Berpikir Kritis Siswa. Indonesian Journal on 

Education (IJoEd), 1(4), 411–417. 

https://doi.org/10.70437/DGKP2Y75 

Hasibuan, R. H., & Nurhasanah. (2024). PENGEMBANGAN 

KONSEP DASAR PENDIDIKAN PADA GENERASI ALPHA. 

Penerbit Adab. 

Hasniah, & Sugeng. (2025). Implementation of PAI Evaluation in 

the Context of Inclusive Learning. ALSYS, 5(6), 2291–2308. 

https://doi.org/10.58578/ALSYS.V5I6.7952 

 Hasyim, N., Abdullah, R., & Ismail, M. (2023). Islamic digital 

literacy and moral education in Malaysian schools. Journal of 

Islamic Education Research, 15(2), 89–105. 

Heinich, R., Molenda, M., Russell, J., & Smaldino, S. (2013). 

Instructional Media and Technology for Learning. New York: 

Pearson. 

Henry, A. M. (2021). Religious Literacy in Social Media: A Need for 

Strategic Amplification. Religion & Education, 48(1), 89–101. 

https://doi.org/10.1080/15507394.2021.1876507 

Hermann, A., & Fuller, R. (2017). Trait Narcissism and 

Contemporary Religious Trends. Archive for the Psychology of 

Religion, 39(2), 99–117. https://doi.org/10.1163/15736121-

12341339 

Hernandez, J. M., Ben-Joseph, E. P., Reich, S., & Charmaraman, 

L. (2024). Parental Monitoring of Early Adolescent Social 

Technology Use in the US: A Mixed-Method Study. Journal of 

Child and Family Studies, 33(3), 759–776. 

https://doi.org/10.1007/S10826-023-02734-6/TABLES/4 

Hidayah, A. R., Hanifiyah, F., & Fauzi, A. (2025). Portfolio 

Assessment Strategies to Improve Prospective Teacher 

Competency in Islamic Religious Education Learning. 



 

 
182 

 

Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman, 15(1), 1–

22. https://doi.org/10.33367/JI.V15I1.6464 

Hidayah, N. N. (2022). Pembelajaran PAI Berbasis Teknologi 

Melalui Blended Learning di sekolah.mu.  

 Hidayat, R., & Rachman, F. (2022). Discipline and digital 

literacy: Building student productivity in the digital age. Jurnal 

Teknologi Pendidikan, 24(1), 33–47. 

Holmes, W., Bialik, M., & Fadel, C. (2019). Artificial intelligence in 

education promises and implications for teaching and learning: 

Center for Curriculum Redesign. 

Huda, M. (2020). Digital ethics and Islamic values: Challenges for 

education. Yogyakarta: Deepublish. 

Husnawadi. (2025). A Correlational Study of the Bahtsul Masail 

Method, Learning Motivation, and Students’ Understanding of 

Islamic Law. AS-SABIQUN, 7(3), 509–521. 

https://doi.org/10.36088/ASSABIQUN.V7I3.5692 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (2010). Madarij al-Salikin. Dar al-Kotob 

al-Ilmiyah. 

Ichsan, I. Z., Sigit, D. V., Miarsyah, M., Ali, A., Negeri, U. I., 

Makassar, A., & Prayitno, T. A. (2019). HOTS-AEP: Higher 

Order Thinking Skills from Elementary to Master Students in 

Environmental Learning. European Journal of Educational 

Research, 8(4), 935–942. https://doi.org/10.12973/eu-

jer.8.4.935 

Idris, M. M., & Asyafah, A. (2020). Authentic Assessment in Islamic 

Education. Jurnal Kajian Peradaban Islam, 3(1), 1–9. 

https://doi.org/10.47076/jkpis.v3i1.36 

Irmawati, & Khozin. (2024). Analysis of Cognitive Revised Bloom’s 

Taxonomy in the PAI RPP Document at Sinarmekar Elementary 

School, Sukabumi Regency. Al-Afkar, Journal For Islamic 

Studies, 7(4), 699–710. 

https://doi.org/10.31943/AFKARJOURNAL.V7I4.1127 

Isgandarova, N. (2019). Muraqaba as a Mindfulness-Based Therapy 

in Islamic Psychotherapy. Journal of Religion and Health, 

58(4), 1146–1160. https://doi.org/10.1007/S10943-018-

0695-Y/METRICS 

Ismail, I. (2020). Teknologi Pembelajaran Sebagai Media 

Pembelajaran. Cendekia Publisher. 



 

 
183 

 

Isnaini, N., & Jannah, N. (2024). Islamic Religious Education (PAI) 

Learning Assessment Based On Higher Order Thinking Skills 

(HOTS) At SMK Muhammadiyah 5 Jember. AL-WIJDÃN 

Journal of Islamic Education Studies, 9(3), 334–353. 

https://doi.org/10.58788/ALWIJDN.V9I3.4647 

 Isnaini, R. (2022). Komunikasi keluarga Islami dalam 

membentuk karakter anak. Jurnal Komunikasi Islam, 12(1), 

45–60. 

Jasser, A. (2014). Revisiting maqasid al-shariah: A new approach 

to Islamic legal philosophy. Kuala Lumpur: Islamic Book Trust. 

Jimenez, J. (2023). Parenting Gen Z: Guiding Your Child Through 

A Hostile Culture. Focus On The Family. 

Johnson, D. W., & Johnson, R. T. (2009). An Educational 

Psychology Success Story: Social Interdependence Theory and 

Cooperative Learning. Educational Researcher, 38(5). 

Juhaidi, A., Fitria, A., Hidayati, N., Syaifuddin, Ridhahani, Aseri, 

A. F., Umar, M., Aseri, M., & Riza, M. (2023). Digital Citizenship 

of Generation Z in Indonesia: Does Islamic Higher Education 

Matter? Journal of Higher Education Theory and Practice, 

23(13), 165–181. 

https://doi.org/10.33423/JHETP.V23I13.6325 

Kapp, K. M. (2012). The Gamification of Learning and Instruction: 

Game-based Methods and Strategies for Training and 

Education. John Wiley & Sons. 

https://books.google.co.id/books?id=M2Rb9ZtFxccC 

Kaur, D. P., Kumar, A., Dutta, R., & Malhotra, S. (2022). The role 

of interactive and immersive technologies in higher education: 

A survey. Journal of Engineering Education Transformations, 

79–86. 

Kemdikbud. (2017). Panduan Praktis Penyusunan Project Based 

Learning. Direktorat Pembinaan SMA. 

Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi Beragama. Badan Litbang 

dan Diklat, Kementerian Agama RI. 

https://books.google.co.id/books?id=WkcZ0QEACAAJ 

Khalil, S. A., & Razif, N. F. M. (2022). Pembelajaran dan Penilaian 

Menggunakan E-Portfolio: Kajian Terhadap Penerimaan 

Pelajar Fiqh al-Jinayat dan Fiqh al-Muamalat. Journal of 

Islamic Educational Research, 8(1), 13–24. 

https://doi.org/10.22452/JIER.VOL8NO2022.2 



 

 
184 

 

Khanip, A., Ikhrom, Sutiyono, A., Susilo, E., & Sukarni. (2024). 

Strategi Pembelajaran Pai Bagi Generasi Alpha  (Studi 

Lapangan Di Sd Darul Qur’an School Kota Semarang). Journal 

of Islamic and Scientific Education Research, 1(1), 32–42. 

https://jurnal.uinsyahada.ac.id/index.php/SJPAI/article/vie

w/11138 

Kontesa, D. A., & Fauziati, E. (2022). Teori connectivism dan 

implikasinya terhadap pemanfaatan e-learning dalam 

pembelajaran di sekolah dasar. Jurnal Mitra Swara Ganesha, 

9(2), 117–126. 

Kunandar. (2021). Penilaian Autentik: Penilaian Hasil Belajar. 

Rajagrafindo. 

Kuntarto, E. (2017). Pembelajaran berbasis digital sebagai model 

pembelajaran abad 21. Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 123–

135. 

Kuntowijoyo. (1997). Identitas Politik Umat Islam. Bandung: Mizan. 

Kuntowijoyo. (2001). Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, 

dan Etika. Yogyakarta: Tiara Wacana. 

Kustandi, C., & Darmawan, D. (2020). Pengembangan Media 

Pembelajaran. Kencana. 

Laal, M., & Ghodsi, S. M. (2012). Benefits of Collaborative Learning. 

Procedia - Social and Behavioral Sciences, 31. 

Lapidot-Lefler, N., & Barak, A. (2015). The benign online 

disinhibition effect: Could situational factors induce self-

disclosure and prosocial behaviors? Cyberpsychology: Journal 

of Psychosocial Research on Cyberspace, 9(2), 3. 

https://doi.org/10.5817/CP2015-2-3 

Larmer, J., & Mergendoller, J. R. (2015). Why We Changed Our 

Model of the "8 Essential Elements of PBL". Buck Institute for 

Education. 

 Latifah, S. (2022). Rahmah values in digital content and their 

impact on social harmony. Jurnal Ilmu Sosial Islam, 10(3), 

201–215. 

Ledoh, C. Candra, Judijanto, L., Hartati, T., Apriyanto, Pamangin, 

W. W., & Haluti, F. (2025). Pendidikan Abad 21: Menyambut 

Transformasi Dunia Pendidikan Di Era Society 5.0. PT. 

Sonpedia Publishing Indonesia. 

Lickona, T. (1992). Educating for Character: How Our Schools Can 

Teach Respect and Responsibility. Bantam Books. 



 

 
185 

 

Livingstone, S., & Helsper, E. (2007). Gradations in digital 

inclusion: children, young people and the digital divide. New 

Media & Society, 9(4), 671–696. 

https://doi.org/10.1177/1461444807080335 

Lubis, A. S., & Handayan, R. (2021). Generasi Z Dan 

Entrepreneurship. Penerbit Andi. 

Lubis, D. C., Harahap, F. K. S., Syahfitri, N., Sazkia, N., & Siregar, 

N. E. (2024). Pembelajaran berbasis proyek: Mengembangkan 

keterampilan abad 21 di kelas. Edu Society: Jurnal 

Pendidikan, Ilmu Sosial Dan Pengabdian Kepada Masyarakat, 

4(1), 1292–1300. 

Lyman, F. (1981). The Responsive Classroom Discussion: The 

Inclusion of All Students. In A. Anderson (Ed.), Mainstreaming 

Digest. University of Maryland Press. 

Ma’arif, A. I., & Nursikin, M. (2024). Evolusi desain pembelajaran 

PAI: Menyongsong era digital dengan metode yang efektif. 

Jurnal Pendidikan Tembusai, 8(3), 41139-41148.  

Ma’arif, M. A. (2018). Paradigma Baru Pengembangan Kurikulum 

Pendidikan Agama Islam. PEDAGOGIK: Jurnal Pendidikan, 

5(1), 109–123. https://doi.org/10.33650/PJP.V5I1.227 

Mahliatussikah, H., Shidiqiyah, F. R. A., Tamami, F. N. I., 

Mardatillah, H., Erwani, E., & Wafa, M. S. (2025). Integrating 

Augmented Reality in Islamic Education: A Case Study of Al 

Ma’arif Singosari High School. HEUTAGOGIA: Journal of 

Islamic Education, 5(1), 107–116. 

Majid, A. (2014). Penilaian Autentik : Proses dan Hasil Belajar. 

Interes Media. 

https://perpustakaan.binadarma.ac.id/opac/detail-

opac?id=2042 

Majid, A. (2018). Perencanaan Pembelajaran. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

Majid, A. (2018). Perencanaan Pembelajaran: Mengembangkan 

Standar Kompetensi Guru. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Marei, F. G. (2024). God’s Influencers: How Social Media Users 

Shape Religion and Pious Self-Fashioning. Journal of Religion, 

Media and Digital Culture, 13(2), 143–172. 

https://doi.org/10.1163/21659214-BJA10140 

Markham, T. (2011). Project Based Learning: Design and Coaching 

Guide. HeartIQ Press. 



 

 
186 

 

Marlina, S. (2025). Model Pembelajaran Mikro (Microlearning) 

Berbasis Multimedia untuk Meningkatkan Retensi Materi di 

Sekolah Menengah. Jurnal Inovasi Pendidikan Vol, 1(1), 8. 

Maskun, R., Khairi, S. M. M., Sulaiman, M. N. A., Aris, N. M., Omar, 

M. M., & Mohamed, M. (2025). Digital Wellbeing Among 

Generation Y in Malaysia: Implications, Challenges, and the 

Path Forward. Asia Pacific Journal of Business, Humanities 

and Education, 10(1), 44–57. 

Maslach, C., & Leiter, M. P. (2016). Understanding the burnout 

experience: Recent research and its implications for 

psychiatry. World Psychiatry, 15(2), 103–111. 

Matsum, H., & Tarigan, A. A. (2022). Kecenderungan Beragama 

Remaja Muslim Kota Medan. CV Merdeka Kreasi Group. 

Maulana, M. F., Hernisawati, H., & Wijaya, A. (2025). The Role of 

Islamic Religious Education Teachers in Shaping Student 

Character in the Digital Era of Class VIII at SMP Islam Plus 

Sabilunnajah. International Journal on Advanced Science, 

Education, and Religion, 8(1), 352–363. 

https://doi.org/10.33648/IJOASER.V8I1.811 

Maulida, K. M., & Makrufi, A. D. (2025). Membangun Karakter 

Positif Generasi Z Dan Alpha: Peran Metode Pengajaran PAI Ala 

Rasulullah. Tawazun, 18(2), 277–294. 

Https://Doi.Org/Https://Doi.Org/10.32832/Tawazun.V18i2.

19991 

Mazrur, Jennah, R., Mujib, A., & Jamalie, Z. (2023). The 

Acceptance and Effectiveness of Digital Learning Technologies: 

A Detailed Empirical Investigation in Islamic Study 

Classrooms. Journal of Education and E-Learning Research, 

10(2), 175–186. https://doi.org/10.20448/jeelr.v10i2.4495 

Meriläinen, M., & Ruotsalainen, M. (2024). Online Disinhibition, 

Normative Hostility, and Banal Toxicity: Young People’s 

Negative Online Gaming Conduct. Social Media and Society, 

10(3). 

https://doi.org/10.1177/20563051241274669/ASSET/222E

3DBF-5DA9-4968-B336-

B323C6791673/ASSETS/IMAGES/LARGE/10.1177_205630

51241274669-FIG1.JPG 

Milyane, T. M., Darmaningrum, K., Natasari, N., & Setiawan, G. A. 

(2023). Literasi Digital. Widina Media Utama. 



 

 
187 

 

Mu’ammar, M. A., & Muchtar, N. E. P. (2025). Professional Islamic 

Education Teacher In Pesantren On Imam Al-Murtadla Az-

Zabidi’s Perspective (An Analysis Of Ithafu As-Sa’adah Al-

Muttaqin). At Ta’dib, 20(1), 35–47. 

Https://Doi.Org/Https://Doi.Org/10.21111/Attadib.V20i1.1

4345 

Muchtar, Judijanto, L., Toii, I. E. W., & Zahara, N. (2025). Green 

Marketing Dan Konsumen Generasi Z: Tren, Nilai, Dan 

Komunikasi Etis. Sonpedia. 

Muchtar, N. E. P., & Asman, M. A. R. (2025). Penerapan Nilai-Nilai 

Etika Bisnis Dalam Al-Qur’an Dan Hadis Pada Mahasiswa. Al-

Mada: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 8(2), 2599–2473. 

Https://Doi.Org/10.31538/Almada.V8i2.6831 

Muchtar, N. E. P., Mu’ammar, M. A., & Wiyanti, E. (2025). 

Resilience Strategies Of Islamic Religious Education Teachers 

In Facing Religious Diversity in Junior High School Students. 

Jurnal Cendekia, 17(1), 186–200. 

https://doi.org/https://doi.org/10.37850/cendekia.v17i01.9

69 

Mueller, J. (2005). The authentic assessment toolbox: enhancing 

student learning through online faculty development. Journal 

of Online Learning and Teaching, 1(1), 1–7. 

Muhaimin. (2009). Rekonstruksi pendidikan Islam: Dari paradigma 

pengembangan, manajemen kelembagaan, kurikulum hingga 

strategi pembelajaran. Jakarta: Rajawali Pers. 

Muhaimin. (2009). Rekonstruksi pendidikan Islam: dari paradigma 

pengembangan, manajemen kelembagaan, kurikulum hingga 

strategi pembelajaran. Raja Grafindo Persada. 

https://books.google.co.id/books?id=a0FMcgAACAAJ 

Muhaimin. (2011). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama 

Islam di Sekolah, Madrasah dan Perguruan Tinggi. Jakarta: 

Rajawali Press. 

Muhaimin. (2014). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya 

Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

Muhammad, I., Darmayanti, R., & Sugianto, R. (2023). Teori 

Vygotsky: Kajian bibliometrik penelitian cooperative learning 

di sekolah dasar (1987-2023). Bulletin of Educational 

Management and Innovation, 1(2), 81–98. 



 

 
188 

 

Mukhlas, M., Murhayati, S., & Zaitun, Z. (2024). Inovasi Sumber 

dan Bahan Pembelajaran PAI Berbasis Proyek dan Multimedia. 

Indonesian Research Journal on Education, 4(4), 2432 – 2439. 

doi:10.31004/irje.v4i4.1641 

Mukoyimah. (2025). Jejak Maya: Menelisik Media Bersama 

Generasi Z. Muntaha Noor Institute. 

Munawir, Erindha, A. N., & Sari, D. P. (2023). Memahami 

Karakteristik Guru Profesional. Jurnal Ilmiah Profesi 

Pendidikan, 8(1), 384–390. 

https://doi.org/10.29303/jipp.v8i1.1108 

Munir. (2017). Pembelajaran Digital. Bandung: Alfabeta. 

Musadad, A., Baihaqi, Choiri, M., Pujiati, T., & Asmoi. (2025). The 

Role of Bahtsul Masail in Improving the Understanding of 

Jurisprudence of Santri at Manbaul Hikam Islamic Boarding 

School in Burneh Bangkalan. NUKHBATUL ’ULUM: Jurnal 

Bidang Kajian Islam, 11(1), 96–110. 

https://doi.org/10.36701/NUKHBAH.V11I1.1883 

Musolin, M. H., Ismail, M. H., Farhan, M., Rois, N., Ismail, A., 

Huda, M., & Rohim, M. A. (2025). Understanding of Artificial 

Intelligence for Islamic Education Support and Service: 

Insights from Empirical Literature Review. Lecture Notes in 

Networks and Systems, 1054 LNNS, 27–43. 

https://doi.org/10.1007/978-981-97-5035-1_3 

Mustafa, F., Daud, M. Bin, Yusuf, A. Bin, Kasasbeh, N., & 

Alkasasbeh, K. (2025). The Correlation between the Use of 

Augmented Reality in Islamic Education and Academic 

Achievement among Secondary School Students in Abu Dhabi. 

International Journal of Learning, Teaching and Educational 

Research, 24(7), 897–913. 

https://doi.org/10.26803/IJLTER.24.7.43 

Nafiati, D. A. (2021). Revisi taksonomi Bloom: Kognitif, afektif, dan 

psikomotorik. Humanika: Kajian Ilmiah Mata Kuliah Umum, 

21(2), 151–172. https://doi.org/10.21831/HUM.V21I2.29252 

Nash, C. (2025). A Scoping Review of Burnout Avoidance by 

Employees During the COVID-19 Pandemic: The Role of 

Psychological Flow. Encyclopedia, 5(2), 56. 

Nasrudin, E., Anwar, S., & Rahman, R. A. (2025). Analysis of 

Psychomotor Domain Objectives from the Perspective of 

Educational Theorists. Jurnal Ilmu Pendidikan Dan 



 

 
189 

 

Pembelajaran, 4(1), 13–25. 

https://doi.org/10.58706/JIPP.V4N2.P13-25 

Nasrullah, R. (2018). Etnografi virtual: Riset komunikasi, budaya, 

dan siber. Jakarta: Kencana. 

Nata, A. (2010). Perspektif Islam tentang strategi pembelajaran. 

Jakarta: Kencana. 

Nata, A. (2016). Pendidikan Islam di Era Globalisasi: Peluang dan 

Tantangan. Jakarta: Rajawali Pers. 

Ng, W. (2012). Can we teach digital natives digital literacy? 

Computers & Education, 59(3), 1065–1078. 

Norianda, N., Dewantara, J. A., & Sulistyarini, S. (2021). 

Internalisasi nilai dan karakter melalui budaya sekolah (Studi 

Budaya Sekolah Jumat Berkah). Waskita: Jurnal Pendidikan 

Nilai dan Pembangunan Karakter, 5(1), 45-57. 

doi:10.21776/ub.waskita.2021.005.01.4 

Norman, E., Pahlawati, E., Siregar, M. L., & Damayanthy, D. 

(2025). Digital Transformation of Islamic Education: AI, 

Gamification, and Pedagogical Adaptation for Generation Z. 

Medina-Te : Jurnal Studi Islam, 21(1), 37–49. 

https://doi.org/10.19109/MEDINATE.V21I1.27952 

Nurdin, A. (2019). Model Pembelajaran Konstruktivistik-

Humanistik untuk Pendidikan Agama Islam di Era Digital. 

Jurnal Pendidikan Islam, 12(2).. 

Nurhayani, Botifar, M., & Wanto, D. (2023). Portfolio Assessment 

in Scope of Learning Competence-Based Islamic Religious 

Education (PAI). Journal of Educational Analytics, 2(1), 21–34. 

https://doi.org/10.55927/JEDA.V2I1.1939 

 Nurhayati, D., & Rahman, A. (2021). The role of honesty in 

strengthening character education in the digital era. Jurnal 

Pendidikan Karakter, 11(1), 89–104. 

Nursalim, E. (2024). Integrated Technology and Traditional 

Pedagogy: Echancing Islamic Education in Digital in a Digital 

Age. International Journal of Progressive Sciences and 

Technologies, 44(2), 86–90. 

https://doi.org/10.52155/ijpsat.v44.2.6168 

O’Malley, J. M., & Pierce, L. V. (1996). Authentic Assessment for 

English Language Learners: Practical Approaches for Teachers. 

Addison-Wesley Publishing Company. 

https://books.google.co.id/books?id=cEViQgAACAAJ 



 

 
190 

 

Oblinger, D. G., & Oblinger, J. L. (Eds.). (2005). Educating the Net 

Generation. EDUCAUSE. 

Ouyang, F., & Zhang, L. (2024). AI-driven learning analytics 

applications and tools in computer-supported collaborative 

learning: A systematic review. Educational Research Review, 

44, 100616. 

Paling, S., Fatqurhohman, & Makmur, A. (2024). Media 

Pembelajaran Digital. TOHAR MEDIA. 

Pandanwangi, A., Analya, P., & Kiswantomo, H. (2025). Kesehatan 

Mental E-generation. Zahir Publishing. 

Partini, D., Syamsuri, Juita, D. R., Irawan, D., Darmawati, & 

Prastyandhari, G. A. I. M. (2025). Media Pembeljaran. Azzia 

Karya Bersama. 

Patrysha, C., Azizah, N., & Gusmaneli, G. (2024). Meningkatkan 

Partisipasi Siswa Melalui Metode Project Based Learning dalam 

Pendidikan Agama Islam. JISPENDIORA Jurnal Ilmu Sosial 

Pendidikan Dan Humaniora, 3(2), 01-12.  

Perangin-Angin, D. L. B., & Oktavia, R. (2025). Inovasi 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Berbasis Teknologi 

Digital. Jurnal Penelitian Ilmiah Interdisipliner, 9(10), 371–

380. 

https://sejurnal.com/pub/index.php/jpii/article/view/9540 

Pranoto, B. A., & Haryanto, B. (2023). Shaping ethical digital 

citizens through Islamic education. Indonesian Journal of 

Islamic Studies, 7(2), 101–118. 

Prasetio, H. (2024). Fenomena Gen Z dan Milenial. Wawasan Ilmu. 

Pratiwi, V. D., Nugraha, N., Muttaqin, Z., Usman, U., & Maslani, M. 

(2024). Digital Teaching Materials for Islamic Religious 

Education Based on Project Based Learning: Needs Analysis 

and Development Study. Journal of Education Technology 

Information Social Sciences and Health, 3(2), 1150-1156.  

Prensky, M. (2001). Digital natives, digital immigrants part 2: Do 

they really think differently? On the Horizon, 9(6), 1–6. 

Prensky, M. (2010). Teaching Digital Natives: Partnering for Real 

Learning. Corwin Press. 

Prihantoro, W. K., & Suyadi, S. (2021). Islamic Education Based on 

Higher Order Thinking Skills (HOTS) in The Perspective of 

Neuroscience. Al-Misbah (Jurnal Islamic Studies), 9(1), 1–16. 

https://doi.org/10.26555/AL-MISBAH.V9I1.3711 



 

 
191 

 

Purnomo, P. (2023). Keterampilan Komunikasi Interpersonal Guru 

Dalam Pembelajaran Digital Berbasis Daring. Jurnal Inovasi 

Pembelajaran Di Sekolah, 4(2), 214–222. 

Purwanto, Y., Qowaid, Ma’rifataini, L., & Fauzi, R. (2019). 

Internalisasi nilai moderasi melalui pendidikan agama Islam di 

perguruan tinggi umum. EDUKASI: Jurnal Penelitian 

Pendidikan Agama Dan Keagamaan, 17(2), 110–124. 

Putra, D. H. A., & Ayyaisy, H. I. (2025). Optimizing Digital 

Technology in Progressive Islamic Education to Enhance Public 

Literacy and Combat Hoaxes. Multicultural Islamic Education 

Review, 3(1), 63–74. 

https://doi.org/10.23917/MIER.V3I1.9915 

Putri, A. D., Jubaedah, Azzahra, N. A., Mulyantini, S., Ariaputri, A. 

S., Wahyudi, & Sumilir, H. F. K. (2024). Tren Perilaku 

Keuangan Generasi Z. Deepublish. 

 Putri, A., & Hidayat, R. (2020). Pembiasaan sebagai strategi 

pendidikan karakter anak di era digital. Jurnal Pendidikan 

Karakter, 10(2), 88–99. 

 Putri, L., & Fadhilah, N. (2020). Responsibility and ethics in 

digital communication among Muslim youth. Jurnal 

Komunikasi Islam, 9(2), 75–88. 

Qomaruzzaman, B., & Busro, B. (2021). Doing Hijrah through 

music: A religious phenomenon among Indonesian musician 

community. Studia Islamika, 28(2), 385–412. 

Rahim, B. (2020). Media Pendidikan. Rajawali Printing. 

Rahma, P. A. A., & Mufidah, V. N. (2025). Implementasi teknologi 

digital dalam pengelolaan kelas pada pembelajaran pendidikan 

agama Islam. IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam, 3(1), 110–120. 

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an 

intellectual tradition. Chicago: University of Chicago Press. 

Rahmawati, D. (2018). Millennials dan I Generation Life. Diva 

Press. 

 Rahmawati, D. (2022). Reward and punishment dalam 

pembentukan perilaku moral siswa. Jurnal Studi Pendidikan, 

15(3), 201–215. 

 Rahmawati, N., & Suhartini, T. (2021). Peran keluarga dalam 

pembentukan akhlak anak di era digital. Jurnal Pendidikan 

Islam, 10(2), 155–168. 



 

 
192 

 

 Ramadhan, F. (2023). Trust, amanah, and professional ethics 

in the digital society. Jurnal Etika Islam, 15(1), 50–66. 

 Ramadhani, F. (2021). Peran keteladanan guru dalam 

internalisasi nilai akhlak siswa. Jurnal Studi Pendidikan 

Islam, 13(1), 22–37. 

Rasto, Aminah, A., Fetri, T. R., & Firda, M. R. (n.d.). Kearifan Lokal 

untuk Gen Z. Penerbit Adab. 

Raya, R., Supianto, A. A., & Furqon, M. T. (2021). Pengembangan 

Aplikasi Pendeteksi Kesalahan Dalam Membaca Al-Qur’an 

Berbasis Android Menggunakan Speech Recognition Dengan 

Menerapkan Metode Jaro Winkler Distance. Jurnal 

Pengembangan Teknologi Informasi Dan Ilmu Komputer, 5(8), 

3488–3497. https://j-ptiik.ub.ac.id/index.php/j-

ptiik/article/view/9624 

Reed, H. C. (2022). E-learning fatigue and the cognitive, 

educational, and emotional impacts on communication 

sciences and disorders students during COVID-19. 

Perspectives of the ASHA Special Interest Groups, 7(6), 1885–

1902. 

Rengganis, A., & Pakpahan, H. C. U. (2025). Pengaruh Penggunaan 

Learning Management System (LMS) terhadap Prestasi 

Akademik dan Keterlibatan Mahasiswa dalam Pembelajaran 

Daring. Journal Of Information Technology, 1(1), 175–183. 

Ribble, M. (2015). Digital Citizenship in Schools: Nine Elements All 

Students Should Know. International Society for Tech in Ed. 

https://books.google.co.id/books?id=z6WpCgAAQBAJ 

Ridwan, M. S., Winario, M., & Kamalin, M. (2025). Hukum Islam 

terhadap Transaksi Digital: Studi tentang Jual Beli Online 

dalam Perspektif Fiqh Muamalah. Journal of Legal 

Sustainability, 2(2), 31–38. 

https://doi.org/10.63477/JOLS.V2I2.241 

Ridwan, R. (2022). Integrasi Teknologi Digital dalam Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam di Era Industri 4.0. Proceedings 

Series on Social Sciences & Humanities, 4, 23–26. 

Rogers, C. R. (1983). Freedom to Learn for the 80's. Charles E. 

Merrill Publishing Company. 

Rokhman, F. (2019). Spiritualitas Generasi Z: antara Agresivitas 

Digital dan Kelaparan Makna. Jurnal Studi Pemikiran Islam, 

15(1), 78-95. 



 

 
193 

 

Rozali, Y. A. (2014). Hubungan Self Regulation Dengan Self 

Determination (Studi Pada Mahasiswa Aktif Semester Genap 

2013/2014, Ipk≤ 2.75, Fakultas Psikologi, Universitas X, 

Jakarta). Jurnal Psikologi Esa Unggul, 12(02), 127230. 

Rudianto. (2024). Perkembangan Teknologi Komunikasi. UMSU 

Press. 

Rusman. (2018). Belajar dan Pembelajaran berbasis Komputer: 

Mengembangkan Profesionalisme Guru Abad 21. Alfabeta. 

https://perpustakaan.binadarma.ac.id/opac/detail-

opac?id=2906 

Rusnaini, R., Raharjo, R., Suryaningsih, A., & Noventari, W. (2021). 

Intensifikasi Profil Pelajar Pancasila dan Implikasinya 

Terhadap Ketahanan Pribadi Siswa. Jurnal Ketahanan 

Nasional, 27(2), 230–249. 

https://doi.org/10.22146/JKN.67613 

S, K. (2025). Artificial Intelligence Awareness and Readiness among 

Undergraduate Students in Islamic Higher Education. 

LinguaEducare: Journal of English and Linguistic Studies, 

2(2), 143–154. https://doi.org/10.63324/LEC.2V.2I.111 

Sadiman, A. S. (2019). Media Pendidikan: Pengertian, 

Pengembangan, dan Pemanfaatannya. Jakarta: Rajawali Pers. 

Safiqo, T., & Ghofur, A. (2025). Peran Guru Pendidikan Agama 

Islam dalam Membentuk Karakter Religius Peserta Didik di 

Era Digital. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 4(1), 81–90. 

https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/article/view/43

026 

Safitri, D., Noviani, D., Anggraini, L., & Vitasari, D. (2025). 

Gamification in Islamic Religious Education Effectiveness and 

Challenges in Increasing Students’ Learning Motivation. 

Journal Analytica Islamica, 13(2), 416–423. 

Safitri, F., Ramlah, R., Sandy, W., & Siregar, A. C. (2025). Literasi 

Digital dalam Dunia Pendidikan. PT. Sonpedia Publishing 

Indonesia. 

Sakdiah, Hayati, Mahmud, S., & Furqan, M. (2025). Gamification 

in Islamic Religious Education:  Developing Interactive 

Learning Media via Quizizz with the Addie Model. Edukasi: 

Jurnal Pendidikan Dan Pengajaran, 12(01), 187–207. 

https://doi.org/10.19109/D48TV716 



 

 
194 

 

Salim, M. A., & Rajabiyah, N. (2025). Impact of Artificial Intelligence 

on Islamic Education: Effectiveness, Innovation, and Socio 

Cultural Influence. Advances Educational Innovation, 1(3), 

101–112. https://doi.org/10.69725/aei.v1i3.185 

Sanaky, H. A. (2019). Media Pembelajaran Interaktif-Inovatif. 

Yogyakarta: Kaukaba Dipantara. 

Sanjaya, W. (2016). Strategi Pembelajaran Berorientasi Standar 

Proses Pendidikan. Jakarta: Kencana. 

Santri, A. (2020). Media Pembelajaran PAI. Penerbit Adab. 

Saputra, A., & Wati, S. (2025). Penerapan Assessment Kurikulum 

Merdeka Pada Pembelajaran PAI di SDN 02 Magek. Socius: 

Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial, 2(6), 3025–6704. 

https://doi.org/10.5281/ZENODO.14796566 

Saragih, I., Sudrajat, A., & Silaban, S. (2024). Pengembangan 

Rubrik Asesmen Kinerja Siswa Pada Praktikum Titrasi Asam-

Basa. Didaktika: Jurnal Kependidikan, 13(2 Mei), 2365–2376. 

https://doi.org/10.58230/27454312.719 

Sari, R., & Nengsi, A. R. (2023). Pengembangan Instrumen 

Penilaian Praktek pada Materi PAI Praktek Sholat Wajib. 

SURAU : Journal of Islamic Education, 1(2), 114–129. 

https://doi.org/10.30983/SURAU.V1I2.7320 

Schindler, S. (2020). The task of critique in times of post-truth 

politics. Review of International Studies, 46(3), 376–394. 

https://doi.org/10.1017/S0260210520000091 

Seels, B. B., & Richey, R. C. (1994). Instructional Technology: The 

Definition and Domains of the Field. Washington DC: AECT. 

Seemiller, C., & Grace, M. (2016). Generation Z Goes to College -  - 

Google Buku. Jossey-Bas. 

https://books.google.co.id/books?id=xjDvCQAAQBAJ&prints

ec=frontcover#v=onepage&q&f=false 

Setiawan, A., Mardapi, D., Supriyoko, & Andrian, D. (2019). The 

Development of Instrument for Assessing Students’ Affective 

Domain Using Self- and Peer-Assessment Models. 

International Journal of Instruction, 12(3), 425–438. 

https://doi.org/10.29333/iji.2019.12326a 

Sexton, S. S. (2025). Meaningful Learning—David P. Ausubel. In 

Science education in theory and practice: An introductory 

guide to learning theory (pp. 157–171). Springer. 



 

 
195 

 

Shandy, & Juniantoro. (2021). Literasi Digital dalam Tantangan 

Pendidikan Abad 21. Penerbit NEM. 

Silberman, M. L. (2011). Active Learning: 101 Strategies to Teach 

Any Subject. Allyn and Bacon. 

Silvia, A., Quraisy, S., Maimun, Inayati, M., & Arifin, M. S. (2024). 

Diagnostic Assessment on The Independent Learning 

Curriculum in PAI Learning. INTIHA: Islamic Education 

Journal, 2(1), 191–201. 

https://doi.org/10.58988/INTIHA.V2I1.323 

Simpson, E. J. (1970). The Classification of Educational Objectives, 

Psychomotor Domain. Department of Health, Education, and 

Welfare, Office of Edcn. 

https://books.google.co.id/books?id=pXJstAEACAAJ 

Siregar, H. S., Nurhamzah, Munir, M., & Fikri, M. (2025). 

Enhancing Islamic Education through Technology Integration: 

A Study of Teaching Practices in Indonesia. Jurnal Ilmiah 

Peuradeun, 13(2), 959–986. 

https://doi.org/10.26811/PEURADEUN.V13I2.1875 

 Siregar, Y. (2021). Respect and digital ethics in the context of 

Islamic moral values. Jurnal Pendidikan Islam, 13(2), 122–

136. 

Soleh, A. K. (2018). Pendekatan Naratif dalam Pembelajaran 

Akidah dan Akhlak. Jurnal Pendidikan Islam, 22(1), 33-48. 

Sudiyanto, Kartowagiran, B., & Muhyadi. (2015). Pengembangan 

Model Assessment as Learning Pembelajaran Akuntansi di 

SMK. Jurnal Penelitian Dan Evaluasi Pendidikan, 19(2), 189–

201. https://doi.org/10.21831/PEP.V19I2.5579 

Suhartini, A., Nursobah, A., Hayati, T., & Yulianingsih, Y. (2018). 

Control Behavior through Self-Control in Islamic Education. 

International Journal of Engineering & Technology, 7(3.21), 

351. https://doi.org/10.14419/ijet.v7i3.21.17186 

Suhendra, A. (2021). Implementasi Penilaian Autentik Dalam 

Pembelajaran di Sekolah Dasar. DIRASATUL IBTIDAIYAH, 

1(1), 85–97. 

https://doi.org/10.24952/IBTIDAIYAH.V1I1.3724 

Suler, J. (2004). The Online Disinhibition Effect. 

Http://Www.Liebertpub.Com/Cpb, 7(3), 321–326. 

https://doi.org/10.1089/1094931041291295 



 

 
196 

 

Sumarno, & Alawiyah, T. (2025). The Transformation of Islamic 

Religious Education in the Era of Artificial. Jurnal Jembatan 

Efektivitas Ilmu Dan Akhlak Ahlussunah Wal Jama’ah, 6(2), 

361–373. 

https://doi.org/https://doi.org/10.52188/jeas.v6i2.1364 

Supriyatno, T. (2020). Pendidikan Humanis dalam Perspektif 

Islam. Prenada Media. 

Surahman, H. S., Pd, M., Nugroho, M. T., Pd, M., Nanda, R. P., 

Rahmayanti, W., Pd, S., Asmara, A., Pd, M., & Yanti, I. C. 

(2025). Kompetensi Guru Di Era Digital: Menjadi Pendidik 

Cakap Teknologi dan Inovatif. PENERBIT KBM INDONESIA. 

 Suryana, A., & Aziz, R. (2022). Peran guru dalam pembentukan 

akhlak siswa melalui integrasi literasi digital. Jurnal Tarbiyah, 

29(1), 77–92. 

Sutrasna, Y. (2023). Manajemen Sumber Daya Manusia: Disrupsi 

Teknologi Dan Kesenjangan Generasi. CV Jejak (Jejak 

Publisher). 

Sweller, J. (1994). Cognitive load theory, learning difficulty, and 

instructional design. Learning and Instruction, 4(4), 295–312. 

Syafii, M. H., & Azhari, H. (2025). Interaction Between Spiritual 

Development and Psychological Growth: Implications for 

Islamic Educational Psychology in Islamic Students. Journal of 

Islamic Education and Ethics, 3(1), 29–48. 

https://doi.org/10.18196/JIEE.V3I1.69 

Ta’rifin, A., Zubaidah, A., Ana, N., Abidin, M. Y., Albab, U., & Safitri, 

H. H. (2025). Design of Augmented Reality Learning Media for 

Islamic Religious Education: Encouraging Religious 

Moderation in Junior High Schools. AL-ISHLAH: Jurnal 

Pendidikan, 17(2), 2948–2960. 

https://doi.org/10.35445/ALISHLAH.V17I2.5788 

Tafsir, A. (2012). Ilmu pendidikan Islam. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

Tan, C. (2021). Critical Thinking and Islamic Education: Towards a 

New Model. Journal of Islamic Studies, 32(2). 

Thomas, J. W. (2000). A Review of Research on Project-Based 

Learning. The Autodesk Foundation. 

Tilaar, H. A. R. (2002). Perubahan sosial dan pendidikan. Jakarta: 

Rineka Cipta. 



 

 
197 

 

Tiwow, G. M., & Manullang, D. R. (2025). Media Pembelajaran 

Digital. PT. Sonpedia Publishing Indonesia. 

Tobib, A. S. K., Hadi, A. I. M., Fadli, A. I., Armayoga, B., Pahrudin, 

A., Murtadho, A., & Supriadi, N. (2025). Implementasi 

Pendidikan Agama Islam Berbasis Digital Dalam Membentuk 

Karakter Religius dan Literasi Digital Siswa Generasi Alpha: 

Studi di SMA Yadika Bandar Lampung. Inovasi Pembangunan: 

Jurnal Kelitbangan, 13(1).  

Tresnani, V. F., & Adhitya, M. D. K. (2023). Oopitimaliasi 

Keterlibatan Pemuda sebagai Generai Perubahan dalam 

Sistem Demokrasi mealui Pemilihan Umum. Yustisia Merdeka: 

Jurnal Ilmiah Hukum, 9(1). 

Tumbel, F. M., & Kawuwung, F. R. (2023). Media pembelajaran. 

Selat Media. 

Twenge, J. (2017). iGen: Why Today’s Super-Connected Kids Are 

Growing Up Less Rebellious, More Tolerant, Less Happy—and 

Completely Unprepared for Adulthood. Penerbit Atria Books. 

Ulwan, A. N. (2007). Pendidikan Anak dalam Islam (Tarbiyatul 

Aulad Fil Islam). Insan Kamil. 

Umar, R. H. (2024). Revolusi Belajar: Ragam & Tren Dalam 

Pembelajaran Digital. Guepedia Publisher. 

UNESCO. (2023). Guidance for generative AI in education and 

research. UNESCO. https://doi.org/10.54675/EWZM9535 

Uno, H. B., & Koni, S. (2024). Assessment Pembelajaran. Bumi 

Aksara. 

https://books.google.co.id/books?id=vT4QEQAAQBAJ 

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in Society: The Development of Higher 

Psychological Processes. Harvard University Press. 

Wahyudi, R. (2020). Literasi digital dan moderasi beragama dalam 

pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Islam Modern, 4(1), 45–

60. 

Wahyuni, N. S., Hidayatuloh, A. A., Hasan, M., Nugraha, L., & 

Rahman, H. (2025). Integrasi Pendidikan Keagamaan Untuk 

Pembentukan Karakter di Sekolah Dasar Multikultural. Jurnal 

Pendidikan Indonesia: Teori, Penelitian, dan Inovasi, 5(3).  

Wang, L., Jiang, S., Zhou, Z., Fei, W., & Wang, W. (2024). Online 

disinhibition and adolescent cyberbullying: A systematic 

review. Children and Youth Services Review, 156, 107352. 

https://doi.org/10.1016/J.CHILDYOUTH.2023.107352 



 

 
198 

 

Wibisono, M. Y., & Rahman, M. T. (2025). Telaah Gerakan Sosial 

Keagamaan. Prodi S2 Studi Agama-Agama UIN Sunan Gunung 

Djati Bandung. 

Wiggins, G. (1990). The Case for Authentic Assessment. Practical 

Assessment, Research, and Evaluation, 2(2). 

Wiggins, G. P. (1993). Assessing Student Performance: Exploring 

the Purpose and Limits of Testing. Wiley. 

https://books.google.co.id/books?id=DrSeAAAAMAAJ 

Woodward, M. (2011). Java, Indonesia and Islam. Dordrecht: 

Springer. 

Wulandari, D. K., & Putri, K. (2023). Contemporary hedonism: An 

exploration of consumer lifestyles and pleasure in global 

culture. International Journal of Social Sciences & Humanities 

(IJSSH), 8(2), 179–187. 

Yang, T.-C., Hwang, G.-J., & Yang, S. J.-H. (2013). Development of 

an adaptive learning system with multiple perspectives based 

on students’ learning styles and cognitive styles. Journal of 

Educational Technology & Society, 16(4), 185–200. 

Yang, X., & Du, J. (2024). The effect of teacher self-efficacy, online 

pedagogical and content knowledge, and emotion regulation on 

teacher digital burnout: A mediation model. BMC Psychology, 

12(1), 51. 

 Yusuf, M., & Anwar, S. (2021). Literasi digital dan penguatan 

akhlak generasi muda di era disrupsi. Jurnal Studi Islam 

Kontemporer, 9(1), 33–47. 

Yusup, H. (2012). Penggunaan e-Pembelajaran dalam Pengajaran 

dan Pembelajaran yang Berkesan. 

Zakiyyah, I. (2025). Penggunaan teknologi digital dalam 

pembelajaran pendidikan agama islam perspektif total quality 

management (studi kasus islamic development network dan 

bina qur’ani). Sekolah Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah. 

Jakarta. 

Zaqiah, Q. Y., Hasanah, A., Heryati, Y., & Rohmatulloh, R. (2024). 

The Impact of In-Service Teacher Education Program on 

Competency Improvement Among Islamic Religious Education 

Teachers Using Self-Assessment. Education Sciences, 14(11), 

1257. https://doi.org/10.3390/educsci14111257 

Zarkasyi, H. F. (2015). Modernisasi Pendidikan Islam: Studi atas 

Konsep Pendidikan Terpadu. Al-Ta'dib, 8(2), 145-163. 



 

 
199 

 

Zarra, E. J. (2017). Helping Parents Understand the Minds and 

Hearts of Generation Z. Penerbit: Rowman & Littlefield 

Publishers. 

Zebua, R. S. Y., Khairunnisa, K., Hartatik, H., Pariyadi, P., 

Wahyuningtyas, D. P., Zebua, A. M. T. S. Y., & Sepriano, L. P. 

I. K. (2023). FENOMENA ARTIFICIAL INTELLIGENCE (AI). PT 

Sonpedia Publishing Indonesia. 

Zhou, W. (2023). Improving well-being, academic achievement, and 

social emotional skills in Chinese adolescents: From latent 

profile analysis and intervention evaluation. 

Zubaedi. (2011). Desain Pendidikan Karakter. Kencana. 

https://books.google.co.id/books?id=fje2DwAAQBAJ&printse

c=frontcover&hl=id#v=onepage&q&f=false 

 Zubaidah, S. (2020). Integrasi pendidikan karakter dalam 

kurikulum sekolah. Jurnal Pendidikan Karakter, 9(2), 123–

137. 

Zubaidah, Siti. (2019). “Perkembangan Moral Peserta Didik di Era 

Digital.” Jurnal Pendidikan Karakter, 9(1), 12–25.  

Zuckerman, E. (2013). Digital Cosmopolitans in the Age of 

Connection. Norton & Company. 

Zulfa, L. N. (2025). Gamification in Islamic Education: Increasing 

Student Motivation Through Digital Platformsontent. Islamic 

Studies in the World, 2(2), 72–84. 

https://doi.org/10.70177/ISW.V2I2.2411 

Zulkifli, M. (2019). Inovasi Pembelajaran PAI di Era Digital. Journal 

of Islamic Education Research, 8(1),  

Zulmi, R., Noza, A. P., Wandira, R. A., & Gusmaneli. (2024). 

Pendidikan Islam Berbasis Digitalisasi. Jurnal Manajemen 

Dan Pendidikan Agama Islam, 2(2), 192–205. 

https://doi.org/https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i2.181 
Al-Ghazali. (2015). The revival of religious sciences (Ihya 

Ulumuddin). Islamic Texts Society. 

Al-Rifa’i, M. (2020). Etika bermedia dalam perspektif Al-Qur’an. 

Jakarta: Pustaka Hikmah. 

Fauzi, A., & Hashim, R. (2021). Islamic education and digital 

parenting: Strengthening character building in the digital era. 

Journal of Islamic Studies and Culture, 9(1), 45–58. 

Gilster, P. (1997). Digital literacy. New York: Wiley. 

https://doi.org/https:/doi.org/10.61132/jmpai.v2i2.181


 

 
200 

 

Hidayat, A. (2021). Literasi digital dan etika teknologi dalam Islam. 

Jurnal Komunikasi dan Sosial Keagamaan, 9(2), 145–160. 

Hinduja, S., & Patchin, J. W. (2013). Social influences on 

cyberbullying behaviors among middle and high school 

students. Journal of Youth and Adolescence, 42(5), 711–722. 

Huda, M., Jasmi, K. A., Mustari, M. I., Basiron, B., & Sabani, N. 

(2018). Empowering children with adaptive technology skills: 

Conceptualizing digital literacy in Islamic education. 

International Journal of Academic Research in Business and 

Social Sciences, 8(2), 15–32. 

Kim, Y., & Yang, S. (2017). Internet literacy and cyberbullying 

victimization: The moderating role of parental mediation. 

Computers in Human Behavior, 66, 1–9. 

Livingstone, S. (2019). The mediation of everything: Digital skills 

and online risks among youth. New Media & Society, 21(3), 

457–467. 

Livingstone, S., & Helsper, E. (2010). Balancing opportunities and 

risks in teenagers’ use of the internet: The role of online skills 

and internet self-efficacy. New Media & Society, 12(2), 309–

329. 

Livingstone, S., Mascheroni, G., & Staksrud, E. (2018). European 

research on children’s internet use: Assessing the past and 

anticipating the future. New Media & Society, 20(3), 1103–

1122. 

Máñez, M. (2019). Cyberbullying prevention policies in 

Scandinavian countries: A comparative study. International 

Journal of Educational Policy, 14(2), 85–102. 

Nugrahani, D., & Indriastuti, M. (2020). Project-based digital 

learning to strengthen students’ digital ethics and creativity. 

Jurnal Pendidikan Karakter, 10(1), 78–92. 

Pratama, A. (2021). Pengaruh penggunaan media sosial terhadap 

perilaku impulsif remaja. Jurnal Psikologi Indonesia, 7(1), 44–

56. 

Rahmawati, S. (2022). Etika komunikasi digital menurut hadis 

Nabi. Jurnal Studi Islam dan Masyarakat, 14(1), 55–70. 

Ribble, M. (2020). Digital citizenship in schools: Nine elements all 

students must know (3rd ed.). International Society for 

Technology in Education. 



 

 
201 

 

Smahel, D., Machackova, H., Mascheroni, G., Dedkova, L., 

Staksrud, E., Ólafsson, K., & Livingstone, S. (2020). EU Kids 

Online 2020: Survey results from 19 countries. EU Kids 

Online. 

Suler, J. (2004). The online disinhibition effect. CyberPsychology & 

Behavior, 7(3), 321–326. 

Syaefudin, A. (2021). Integrasi literasi digital dalam pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 

6(2), 113–128. 

UNESCO. (2018). A global framework of reference on digital literacy 

skills. Paris: UNESCO Publishing. 

Wilson, R. E., Gosling, S. D., & Graham, L. T. (2012). A review of 

Facebook research in the social sciences. Perspectives on 

Psychological Science, 7(3), 203–220. 

Yuliani, F., & Rahmawati, R. (2020). Komunikasi keluarga dan 

kontrol diri digital remaja. Jurnal Ilmu Komunikasi Indonesia, 

3(2), 112–125. 

 



202 

 

PROFIL PENULIS 

 

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd. 

Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd merupakan 

seorang akademisi yang telah mengabdikan diri 

dalam dunia pendidikan Islam. Beliau 

menempuh pendidikan S1 dua kali yakni di UIN 

Sunan Ampel Surabaya jurusan Pendidikan 

Agama Islam sedangkan satunya di Universitas 

Muhammadiyah Jember jurusan PIAUD, 

jenjang S2 beliau di UIN Maulana Malik Ibrahim 

Malang jurusan Manajemen Pendidikan Islam 

dan melanjutkan S3 di UIN Maulana Malik 

Ibrahim Malang jurusan Pendidikan Agama Islam Berbasis 

Interdisipliner. Saat ini beliau serta aktif mengajar di Universitas 

Islam Lamongan, aktif di kegiatan lembaga sosial kemasyarakatan 

serta pondok pesantren, dan beliau juga aktif menulis buku terkait 

PAI dan beberapa artikel jurnal ilmiah. Dengan latar belakang 

akademik yang kuat serta pengalaman praktis di dunia 

pendidikan, Dr. Nicky Estu Putu Muchtar, M.Pd terus 

berkomitmen untuk mengembangkan pendidikan Islam yang 

holistik, inklusif, dan relevan dengan kebutuhan zaman. 

 

Taufiq, M.Pd.I. 

Taufiq, lahir di Gorontalo pada tahun 1992, adalah seorang 

akademisi muda yang menaruh perhatian besar pada kajian 

pendidikan Islam kontemporer. Ia menyelesaikan studi Magister 

Pemikiran Pendidikan Islam pada tahun 2016 di UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, sebuah kampus yang turut membentuk 

perspektif kritis dan moderatifnya dalam melihat dinamika 

pendidikan dan keagamaan. 

Pada tahun 2025, Taufiq sedang melanjutkan studi doktoralnya 

pada Program S3 Pendidikan Agama Islam di Universitas 

Muhammadiyah Malang, dengan fokus penelitian yang berkaitan 



203 

 

dengan pengembangan pendidikan Islam, moderasi beragama, dan 

transformasi pembelajaran di era digital. 

Sejak 2022, ia aktif sebagai dosen tetap di IAIN Manado, mengajar 

sekaligus terlibat dalam berbagai kegiatan akademik dan 

pengembangan kampus. 

 

Dr. H. Ahmad Manshur, M. 

Dr. H. Ahmad Manshur, MA adalah seorang 

akademisi dan tokoh pendidikan Islam yang 

berdomisili di Desa Bulu, Kecamatan Balen, 

Kabupaten Bojonegoro, Jawa Timur. Beliau 

merupakan warga negara Indonesia yang 

memiliki perhatian besar terhadap 

pengembangan ilmu keislaman dan 

pendidikan masyarakat. Dengan latar 

belakang pendidikan tinggi hingga meraih 

gelar Doktor, beliau aktif terlibat dalam kegiatan akademik, 

penelitian, serta pengabdian kepada masyarakat. 

Dr. Ahmad Manshur dapat dihubungi melalui email 

ahmanshur@gmail.com atau nomor HP/WhatsApp +62 813-3189-

5611. Keberadaannya di lingkungan masyarakat Balen 

menjadikan beliau sebagai salah satu figur yang memiliki 

kontribusi dalam peningkatan kualitas pendidikan Islam di daerah 

Bojonegoro dan sekitarnya. 

 

Dr. Hj. Solihah Sari Rahayu, MH., M.Ag. 

 

 

 

 

 

 



204 

 

Dr. Hamam Burhanuddin, M.Pd.I. 

Nama  Hamam Burhanuddin, Sarjana 

Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah 

IAIN Walisongo Semarang, lulus tahun  2009, 

Program Pascasarjana Universitas 

Muhammadiyah Yogyakarta Magister Studi 

Islam konsentasi Psikologi Pendidikan Islam 

tahun 2012. Program Doktor Studi Islam UIN 

Walisongo Semarang Konsentrasi Psikologi 

Pendidikan Islam lulus tahun 2018, Riwayat 

Pekerjaan, Dosen Fakultas tarbiyah UNU Sunan Giri Bojonegoro. 

Dosen Pascasarjana UNU Sunan Giri Bojonegoro. 

Tulisan dan Karya Ilmiah yang ditulis Kyai dan Wacana Pendidikan 

Berperspektif Gender di Pesantren (Studi Kasus Pondok Pesantren 

Al Rosyid Dander Bojonegoro) Tahun 2009, Post-Tradisionalisme 

Pesantren (Mengukuhkan Tradisi Pesantren Sebagai Basis 

Transformasi di Era Modern) LKTI Balitbang dan Kementrian 

Agama Tahun 2010. Koperasi Agribisnis Mendukung 

Terselenggaranya Sistem Pangan Yang Berperan Dalam 

Meningkatkan Kemakmuran Dan Kesejahteraan Masyarakat 

Petani Di Pedesaan LKTI Perkoperasian Tingkat Jawa Timur Tahun 

2011. Islam dan Karakter Bangsa (Upaya Membangun Karakter 

Bangsa yang Otentik Melalui Pendidikan Islam), Makalah Karya 

Tulis Ilmiah ACIS Kementerian Agama Tahun 2011. Model 

Pendidikan Islam Berbasis Contextual Learning di Madrasah 

(tahun 2013).  

Buku yang telah di terbitkan : Etika Ekonomi dan Bisnis Perspektif 

Agama-Agama di Indonesia, Globethics.net Fokus No.16, Geneva; 

Globeethics.net, 2014. Microteaching dan Model-Model 

Pembelajaran, CV. SUNRISE Yogyakarta, 2015. Pendidikan 

Berprespektif Gender Di Pesantren (Suatu Kajian Teoritik-

Empirik), CV. SUNRISE Yogyakarta, 2015. Pesantren dalam 

Khazanah Pemikiran Pendidikan Islam, Wade Group, Ponorogo, 

2018. Model Pendidikan Nilai Humanis Religius Pada Madrasah 

Aliyah, Wade Group, Ponorogo, 2019, Perbandingan Pendidikan 

International, CV AA Rizky Banten, 2020. Pengantar Psikologi, CV 

Pustaka Learning Center, Malang, 2021. Ilmu Psikologi, 2023 dan 

Psikologi Pendidikan, 2024 



205 

 

Ika Sofia Rizqiani, S.Pd.I., M.S.I. 

Ika Sofia Rizqiani adalah seorang dosen Al 

Islam dan Kemuhammadiyahan di 

Universitas Muhammadiyah Sukabumi, 

Jawa Barat. Lahir di Tegal, 15 Juli 1990. 

Menempuh Pendidikan S1 Pendidikan 

Agama Islam di Universitas Muhammadiyah 

Yogyakarta, kemudian melanjutkan di 

Magister Studi Islam, konsentrasi 

Komunikasi dan Konseling Islam di 

Universitas Muhammadiyah Yogyakarta dan 

kini sedang melanjutkan S3 Program Studi Pendidikan Agama 

Islam di Universitas Muhammadiyah Malang. 

Selain aktif menjadi pengajar, diamanahi sebagai Ketua Layanan 

Zakat Infaq Sedekah Muhammadiyah (Lazismu) Kantor Layanan 

Universitas Muhammadiyah Sukabumi sejak September 2024 lalu. 

Selain itu juga terpilih menjadi Ketua Satgas Pencegahan dan 

Penanganan Kekerasan Seksual (PPKS) di Universitas 

Muhammadiyah Sukabumi sejak tahun 2023 lalu setelah 

mengikuti seleksi wawancara dan Seleksi orasi public oleh tim 

pansel PPKS Dikti yang diselenggarakan oleh tim task force 

dibawah bidang akademik Universitas Muhammadiyah Sukabumi.  

Menjadi sosok yang mencintai dan menikmati pekerjaannya di 

dunia akademis, Ika Sofia juga aktif dalam tri darma baik 

pengajaran, penelitian maupun pengabdian kepada masyarakat. 

Aktif sebagai dosen pendamping Hibah Mahasiswa (P2MW) yang 

pada tahun 2023 dan 2024 lolos seleksi pada KMI Expo di Bali.  

Sejak tercatat menjadi dosen tetap UMMI pada September tahun 

2022, Ika Sofia selalu menulis hasil penelitian dan pengabdiannya 

di beberapa jurnal penelitian dan jurnal pengabdian, selalu 

berupaya menuliskan gagasan serta opininya di media cetak 

elektronik seperti Suara Muhammadiyah dan Radar Sukabumi. 

Pernah mendapatkan gelar best presenter di kegiatan Seminar 

Nasional pada tahun 2023 dan 2024 secara berturut-turut. 

Menjadi juara Favorite penulisan artikel bertema “Implementasi 

Filantropi mewujudkan Islam Berkemajuan” pada tahun 2023 



206 

 

yang diselenggarakan oleh Pimpinan Wilayah Muhammadiyah 

Jawa Barat. 

Baginya dengan cara menulis dapat menjadi wadah untuk 

menuangkan opini dan gagasan, juga dapat menjadi sarana 

dakwah. Tulisan yang dibaca akan menambah ilmu dan 

pengetahuan bagi orang lain, serta tujuan utamanya adalah 

menjadi tabungan amal jariyah. Itu yang menjadi salah satu 

motivasi bagi Ika Sofia Rizqiani yang kini juga mendapat Amanah 

sebagai ketua Majelis Tabligh dan Ketarjihan Pimpinan Daerah 

Aisyiyah (PDA) Kabupaten Sukabumi, Jawa Barat. Sehingga 

semangatnya selalu tertuang dalam perjalanan karir dan 

pengabdiannya di dunia akademis yang dicintainya. Menurutnya, 

Hidup ini tidak boleh sederhana, maka jadilah orang yang hebat, 

kuat, tangguh dan bermanfaat untuk umat. Cukup Sederhanalah 

hanya dalam bersikap. Begitulah moto hidup Ika Sofia Rizqiani. 

 

M Afwan Romdloni, S.HI. M.Ag. 

Muhammad Afwan Romdloni merupakan seorang akademisi muda 

yang aktif mengembangkan kajian keislaman, pendidikan, dan 

kesehatan. Lahir dan besar di Ponorogo—kota yang kaya akan 

tradisi pesantren—ia tumbuh dalam lingkungan religius yang 

membentuk karakter, disiplin, dan kecintaannya pada ilmu-ilmu 

keislaman. Pendidikan dasar dan menengahnya ditempuh di 

Pondok Pesantren Darul Huda Mayak Ponorogo, tempat ia 

menguatkan fondasi keilmuan Ahlussunnah wal Jamaah An-

Nahdliyah serta tradisi intelektual khas pesantren. 

Setelahnya, ia melanjutkan Pendidikan tinggi di Universitas Islam 

Negeri Sunan Ampel (UINSA) Surabaya. Masa kuliahnya 

mempertemukan tradisi keagamaan klasik dengan metodologi 

akademik modern. Ia juga aktif dalam organisasi kemahasiswaan, 

khususnya sebagai anggota PKPT IPNU UINSA, yang mengasah 

kemampuan kepemimpinan dan komitmennya pada dakwah 

intelektual. 

Kini, mengabdi sebagai Dosen di Fakultas Kesehatan Universitas 

Nahdlatul Ulama Surabaya (UNUSA). Fokus akademiknya meliputi 

kesehatan, literasi digital, pendidikan karakter Islami, serta 



207 

 

penguatan nilai-nilai keagamaan di era digital. Ia produktif dalam 

penelitian, publikasi ilmiah, serta program pengabdian 

masyarakat. 

Selain aktivitas akademik, ia aktif di ASWAJA NU Center PWNU 

Jawa Timur, berkontribusi dalam pengembangan literasi 

keislaman, pelatihan, dan kajian keagamaan untuk memperkuat 

Islam moderat dan berakar pada tradisi pesantren. Dengan 

perpaduan latar pesantren, pendidikan tinggi, dan pengalaman 

organisasi, ia menjadi figur yang menjembatani nilai-nilai Islam, 

ilmu pengetahuan, dan perkembangan teknologi dalam berbagai 

gagasan dan karyanya. 

 

Dr. Saepul Anwar, S.Pd.I., M.Ag. 

Dr. Saepul Anwar, S.Pd.I., M.Ag., adalah seorang akademisi dan 

peneliti yang merupakan dosen pada Program Studi Ilmu 

Pendidikan Agama Islam Terintegrasi (S1 IPAI, S2 PAI dan S3 PAI) 

di Fakultas Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial Universitas 

Pendidikan Indonesia (UPI). Beliau lahir di Bandung pada 09 

November 1981. Beliau memiliki latar belakang pendidikan yang 

kuat, meraih gelar S1 di bidang Pendidikan Agama Islam dari IAIN 

Sunan Gunung Djati Bandung (2004), gelar S2 Pendidikan Islam 

dari UIN Sunan Gunung Djati Bandung (2006) dan gelar S3 di 

bidang Pendidikan Umum dan Karakter (Konsentrasi PAI) dari 

Universitas Pendidikan Indonesia (2021). Sejak tahun 2005, Dr. 

Saepul Anwar telah mengabdikan diri sebagai Dosen di Universitas 

Pendidikan Indonesia. Saat ini, beliau mengampu berbagai mata 

kuliah PAI, Evaluasi Pembelajaran PAI, dan Statistika di jenjang S1 

dan S2. Kepakaran beliau tercermin dalam fokus penelitiannya 

yang meliputi isu-isu kontemporer Pendidikan Agama Islam, 

khususnya pada bidang moderasi beragama, toleransi, academic 

self-concept, literasi sejarah Islam, serta pengembangan instrumen 

evaluasi PAI dan implementasi Kurikulum Merdeka. Aktivitas 

ilmiah beliau sangat produktif, dengan banyak publikasi di jurnal 

terindeks Scopus dan Sinta, termasuk studi mengenai Enhancing 

academic self-concept and historical literacy in Islamic studies 

through collaborative learning (Scopus Q1, 2025) dan 

Understanding tolerance: Student perceptions of Islamic religious 



208 

 

education in public universities (Scopus Q1, 2024). Selain 

mengajar dan meneliti, beliau juga aktif dalam kegiatan 

pengabdian masyarakat, fokus pada peningkatan kompetensi guru 

PAI di Indonesia terkait Kurikulum Merdeka dan pemanfaatan 

teknologi untuk evaluasi pembelajaran. 

 

Dr. Cucu Surahman, M.Ag., MA. 

Dr. Cucu Surahman, S. Th.I, M.Ag., MA., adalah dosen Program 

Studi Ilmu Pendidikan Agama Islam, Universitas Pendidikan 

Indonesia (UPI) Bandung, sejak 2014 sampai sekarang. Ia dapat 

dihubungi di alamat e-mail: cucu.surahman@upi.edu. 

 

Prof. Dr. Kama Abdul Hakam, M.Pd. 

Kama Abdul Hakam, adalah Profesor dengan bidang kepakaran 

Pendidikan Nilai. Ia adalah Dosen Tetap pada Program Doktor 

Program Studi Pendidikan Umum dan Karakter Sekolah 

Pascasarjana Universitas Pendidikan Indonesia. Dapat dihubungi 

melalui email: kama.ahakam@upi.edu 

 

Dr. Mokh. Iman Firmansyah,  S Pd.I., M.Ag. 

Mokh. Iman Firmansyah, adalah Doktor dengan bidang kepakaran 

Model Pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Ia adalah Dosen 

Tetap Prodi Ilmu Pendidikan Agama Islam Fakultas Pendidikan 

Ilmu Pengetahuan Sosial Universitas Pendidikan Indonesia. Dapat 

dihubungi melalui email: mokhiman.712@upi.edu     

mailto:cucu.surahman@upi.edu
mailto:kama.ahakam@upi.edu


i 

 

 


